
D.ET J. SOI R1)EI. j

LA CIVILISATION DE

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



/

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE 
L’ISLAM CLASSIQUE

r

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DES MÊMES AUTEURS

DOMINIQUE SOURDEL

l’islam, P.U.F., Paris, 1949, dernière édition 1983.
les cultes du hauran a l’époque romaine, Geuthner, Paris, I952- 
INVENTAIRE DES MONNAIES MUSULMANES ANCIENNES DU MUSÉE DE CABOUL, 

Institut français, Damas, 1953.
la description d’alep d’ibn shaddâd, Institut français, Damas, 1953. 
le vizirat^abbâside de 749 A 936, Institut français, Damas, 1959-1960. 
l’islam médiéval, P.U.F., Paris, 1979.

JANINE SOURDEL-THOMINE

épitaphes coufiques de bâb saghîr (dans les Monuments ayyoubides de 
Damas, livr. IV), De Boccard, Paris, 1950.
LE GUIDE DES lieux de pèlerinage d’al-harawî, édition critique, Insti­
tut français, Damas, 1953.
LE guide des lieux de pèlerinage d’al-harawî, traduction annotée, 
Institut français, Damas, 1957.
l’islam (dans Encyclopédie de la Pléiade, Histoire de l'art, le Monde 
non chrétien, Gallimard, Paris, 1961).
die kunst des islam (Propylâen Kunstgeschichte), Berlin, 1974. 
de l’art de l’islam, Geuthner, Paris, 1983.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



COLLECTION LES GRANDES CIVILISATIONS

DIRIGÉE PAR RAYMOND BLOCH

D. ET J. SOURDEL

LA CIVILISATION DE
L’ISLAM

CLASSIQUE
niINSTITUT KURDE DE PARIS

Bibliothèque

Reçu le 404.1^0^ 8
Hv.

(nstîtîiïKÜrd®<je Pans
Bibliothèque j

c»nds Miretla Gajigth

ARTHAUD

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



AVERTISSEMENT 
DE L’ÉDITEUR

Ce livre reprend le texte de l’ouvrage de Dominique et Janine Sourdel, 
La Civilisation de l’Islam classique, publié en 1968 par les Editions 
Arthaud, souvent réédité et qui a connu de nombreuses traductions étran­
gères. Seules les illustrations photographiques noir et blanc et couleur 
ont été supprimées de cette édition ; on pourra s’y reporter ainst qu à leurs 
légendes détaillées en consultant le volume relié de la collection « Les 
Grandes Civilisations ».

© Les Editions Arthaud, Paris. 1983. Tous droits réservés 
ISBN 2-7003-0447-0. Imprimé en France

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INTRODUCTION

R
eligion monothéiste encore vivante de nos jours après s’être imposée par 
les armes à un immense empire et avoir ensuite animé des foyers locaux 
plus ou moins indépendants, l’Islam conserve actuellement une remar­

quable force d’expansion, quoique désormais pacifique, et demeure, de 1 Afrique 
noire au Pakistan et même à la Malaisie, la religion dominante de nombreux 
États modernes, même de ceux qui se sont établis apparemment sur des bææs 
plus nationalistes qu’islamiques. Les traits de cette foi simple, qui s accompagne 
d’obligations sociales et individuelles depuis longtemps codÆees, sontsuffi- 
samment marqués pour avoir modelé, et modeler toujours à 1 epoque actuelle, 
bien des aspects psychiques et bien des habitudes sociologiques des .adeptes 
qui s’en réclament. D’où la tendance commune à parler d une civilisation isla­
mique originale et toujours semblable à elle-même que 1 on retrouverait dans 
des régions géographiquement fort diverses et qui se serait constituée des la 
proclamation8deglaPrévélation coranique par la bouche de Muhammad pour se 
perpétuer ensuite, sans modification notable, après avoir fondu en seule 
« communauté des Croyants » tous les représentants dun monde islanuse.

Les raisons qui militent en faveur d’une telle manière de voir sont évidem­
ment puissantes. La civilisation islamique existe, par opposition aux formw 
de civilisation non touchées par cette doctrine, et il y a déjà longtemps quun 
orientaliste comme L. Massignon avait su mettre en valeur la reahte'
de ce qu’il appelait les « blasons de l’Islam » et dont d continuait à discerner 
l’influence de siècle en siècle jusque dans la vie,pourtantmulofonne,dece monde 
musulman moderne qui suscite aujourd’hui tant de curiosités <£it-on
lui faire^our une part crédit de la faveur que rencontra, pendant toutes ces

7

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



dernières années, la notion de « cité islamique » intemporelle dont on peut se 
servir comme d’une clé pour comprendre bien des phénomènes historiques 
demeurés sans cela obscurs, à commencer par ce phénomène d’interpénétra­
tion qui a contribué pendant des siècles à imffier les mentalités de groupes 
ethniques ou politiques originellement fort différents.

A l’Islam mérite en effet d’être rattachée une forme de culture que distin­
gue la prééminence, dans l’activité intellectuelle, de ces sciences juridiques et 
religieuses fondées sur le respect de la Tradition, qui lui ont fourni la base de 
son armature doctrinale. De l’Islam encore relève un type de société qui donne 
la première place, à côté d’une autorité temporelle subie plutôt que justifiée, 
à des docteurs, juristes et juges qui se trouvent par définition nantis, parmi leurs 
contemporains, d’un prestige moral indiscutable, sinon d’une autorité contrai­
gnante. D’où ce souci du conformisme légal et ce respect des interprètes de la 
Loi, qui colorent une morale aussi bien publique qu’individuelle dominée par 
l’application constante de minutieuses prescriptions.

Le phénomène fut même renforcé par le jeu d’autres facteurs, telles les 
conditions socio-géographiques communes à la zone subdésertique dans laquelle 
s’étendit d’abord l’Islam, telle aussi la nature de l’héritage, à la fois intellectuel 
et technique, que l’Orient de la basse Antiquité avait légué à ses envahisseurs. 
Ces derniers facteurs, indépendants du fait religieux proprement dit, mais si 
profondément liés à lui qu’il est souvent difficile de les en distinguer, expli­
quent sans doute la pérennité, en territoire islamique, de cette forme de régime 
autocratique, dominé par le pouvoir arbitraire du souverain, et de cette économie 
de type médiéval, fondée sur la richesse foncière et le grand commerce, qui en 
constituèrent longtemps certains aspects les plus frappants. Us concoururent 
ainsi à renforcer, dans les pays d’Islam, le sentiment de cette unité fondamen­
tale qui devait longtemps prévaloir sur la conscience des oppositions internes 
et permettre de distinguer le domaine des musulmans de celui des « infidèles », 
avec lesquels les premiers ne pouvaient se trouver qu’en état de lutte armée ou 
de trêve temporaire.

De toutes ces évidences on ne saurait cependant conclure a 1 umtormite 
dans le temps ni l’espace de la civilisation qui naquit ainsi de l’Islam. Non seu­
lement les dynasties rivales y défendirent chacune leurs propres ambitions his­
toriques et incarnèrent dans des États distincts la mentalité partisane qui les 
inspirait, mais le monde islamique lui-même, né déjà* de la réunion sous une 
même autorité de pays au peuplement et au passé extrêmement variés, ne cessa 
de subir les effets de leurs tendances constantes à la sécession. Il connut au cours 
des siècles de nombreuses mutations d’ordre politique et social, touchant aussi

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

8

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INTRODUCTION

bien le Proche-Orient arabo-musulman, qui en demeura toujours le cœur, que 
les provinces excentriques où surent s’élaborer, au contact d habitudes étran­
gères, des symbioses parfois éloignées des réalisations anterieures. Aux pr 
miers empires unitaires issus des conquêtes arabes succédèrent ainsi desi royau­
mes de moindre extension que le jeu des causes economiques et dœ appeOK 
dynastiques fit évoluer à leur tour dans des proportions très diverses, depuis 
h petite principauté indépendante groupée autour de son souverain local 
jusjuï fragZgrégat de^rovinces rassemblées par la force d’un heureux

“Tnmême temps ne cessaient d’intervenir de nouveaux éléments de diffé­
renciation, dus surtout aux infiltrations pacifiques ou aux brutales invasions 
de peuplades non arabes sorties des steppes asiatiques ou des deerts africams, 
oui étaient prêtes le plus souvent à s’islamiser rapidement, mais qui n en modi 
Sent pas moins p£ leur apparition les conditions de l’équihbre anterieur 
On sait combien la lente intrusion des Turcs transforma la de
l’Empire abbasside dans ses provinces extremes comme dans ses «P1™®5 “J 
kiennes. L’accession au pouvoir de ces mêmes Turcs, venus en force dedlAs

kide eï l’Europe balkanique à l’époque ottomane — et que se manifestait sur­
tout une transformation profonde de la société islamique au contact nouveaux 
usaXt de nouvelles habitudes de vie. Mais les destructions successives accu­
mulées par la vague conquérante de Gengis Khan d abord et par la sau g 
aventure de Tamerlan ensuite n’eurent pas des conséquences moins fraPPæ^’ 
tandis que l’Iran, largement ouvert désormais aux influences asiatiques, rettou 
vait duQcôté de l’ouest une frontière abolie depuis des siècles, tandis aussi que, 
revenaient à la steppe, sous les déprédations des Jurcomans, bien des terrr 
toires cultivés sur lesquels avaient vécu des générations de
dénier toute valeur aux contingences historiques que de faire ^P1™* 
abstraction des conséquences directes de tels bouleversement,_ ^cenmee 
encore par les effets, réels quoique moins spectaculaires, des
nuaient de surgir quotidiennement entre États musulmans. Sans oubher la ten Z peSS qui ne cessa d’opposer le monde islamique aux entreprise 

ambitieuse de l’Occident chrétien d’abord, puis de 1 Europe en
industrielle un peu plus tard, entreprise guemere telles que les “0^“ “ 
Orient ou que la reconquête en Europe de l’Espagne et du bassin du Dæiubq, 
entreprises marchande aussi à meure que les commerce italien et français 
prenaient pied peu à peu dans les Echelles du Levant.

9

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



A ces diverses conjonctures, qui permirent à telle forme de société, plus 
spécialement implantée dans telle ou telle région, de prospérer et de s’exprimer 
par des œuvres marquées de son sceau, correspondirent autant de cultures 
locales que leur caractère islamique n’empechait pas d etre profondément enra­
cinées dans le temps et dans l’espace. L’Islam turc de la période ottomane, 
celui de l’Iran sous la dynastie safavide ou encore celui de l’Inde à l’époque 
des Grands Moghols, pour prendre quelques exemples connus de tous, appa­
raissent ainsi comme des créations originales où la place de premier plan 
dévolue à la religion musulmane n’empêcha pas l’action d’autres courants 
fort particularisés. Et, plus près de nous, les problèmes des Etats islamiques 
modernes sont encore venus démontrer les possibilités d’évolution de principes 
ou de modes d’existence que l’on aurait eu tort de croire intangibles.

Certes, parmi ces cultures caractérisées le plus souvent par l’usage d’une 
langue originale, il n’en est point qui mérite d’être considérée dans son isole­
ment total ou qui puisse se comprendre sans référence aux cultures antérieures 
ou contemporaines greffées sur la même souche islamique. Mais à vouloir atté­
nuer Hana une vue d’ensemble la spécificité de chacune d entre elles, pour s atta­
cher aux seuls traits pérennes qui leur soient communs à toutes, on ne saurait 
obtenir qu’une image affadie et artificielle de ce qui constitue peut-être 1 essence 
d’une civilisation islamique « moyenne », considérée sub specie aetemitatis, mais 
qui n’a en fait jamais existé sous cette forme. S’élaborant à partir de données 
juridico-religieuses progressivement explicitées dans un cadre matériel chan­
geant — ainsi que l'ont mis si heureusement en relief les recherches d’H. Laoust 
dans le domaine de l’islamologie —, la civilisation islamique a été autant qu’une 
autre soumise aux lois d’une croissance et d’un déclin qu il est maintenant banal 
d’assimiler aux étapes de la vie humaine. A la différence de beaucoup d autres 
cependant, elle a été constamment marquée par un souci d’imitation du passé 
qui confère une importance particulière à ses manifestations les plus anciennes, 
celles où il faut aller chercher, dans une perspective dynamique, les principes 
et les expériences qui ne cesseront d’inspirer ses formes postérieures. .

En ce sens, la première civilisation impériale de l’Islam, cette civilisation 
arabo-musulmane qui vécut d’abord sous l’égide des Umayyades, puis des Abbas- 
sides, et qui grandit avec le triomphe temporel d’un Islam encore tout proche 
de ses origines, mérite seule le nom de « classique » dans l’acception la plus 
générale de ce dernier terme. Loin d’avoir joué le rôle d’une époque de transi­
tion plus ou moins dédaignée par les âges ultérieurs, comme le fut notre Moyen 
Age occidental, elle s’identifia avec un modèle toujours imité et respecté,^pre­
mière et parfaite réalisation du type de société qui était né des préceptes mêmes

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

10

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



du Coran et qui en partageait donc le prestige. De cette
ment facile à dater, les massives invasions asiatiques des Turcs et des Mongol,

îüï-ï-îssïœ:

INTRODUCTION

temps qu’elles consacraient îe morccucm^u ~ *
semble où la volonté d’arabisation avait jusque-là servi de ferment durnte. 
Mais cinq siècles de prospérité matérielle et culturelle s étaient auparavant 
succédés,qqui avaient sSffi à la constitution d’un patrimoine artistique et Intel-

.es <■«-*>.
à son élude exhaustive à pardi d’une documentation meÿe. De‘, S““ 
elle erandit et s’épanouit, seules les castes aristocratiques d une part et rnteuec 
ruelles de l’autre nous apparaissent par exemple à travers les sources narratives 
ou documentaires qui laissent généralement dans r°mb^
rieuse De trop rares données d’ordre economique— sur lesquelles pourtant un 
Srien coXe C. Cahen s’efforce depuis des années d’atùrer£ oinœné 
des chercheurs — nous empêchent encore d’apprécier avec exactitude les condi­
tions matérielles sur lesquelles reposait la prospéntédu monde* 
cette éooaue Les comparaisons avec les faits modernes, pour lesquels on est 
mieux renseigné, restem dans leur ensemble trop fragiles pour quony puisse
chercher la base de restitutions ou d’évaluations. Les vestiges archéologiques cherchm base üeresumu p^pecuve
“SoSmplète ! mais que l’on a commencé à prospecter depuis trop 
tX’ anÏÏX d^X régions difficiles d’accès, n’éclairent y imparfaitement 
Fes habitudes de vie observées à l’époque lointaine sur laquelle on les interroge. 
S,? SSÎU**, le retard des érndrn coosscmm à œs d,vmsçs ,u= 
constitue encore de nos jours un obstacle majeur, dont on peut seulement 
XÎÀM»à mesure que cwtao». en nombre et nsue», des m.es-

Üg”S,Sk“£toœm,pS“»'ü tat. eu attendant, se résoudre uuiourd’hm 

à brosser n’en reste pas moins profondément révélateur, ne serait-ce quepar 
L défauts S ce que dut être jadis la civilisation islamique « classique ». On y 
dto^êSiüo» sous deux a,;«,s diffiuüm »
cider : ses brûlantes réussites techniques et materielles dune part, où ü faut 
chercher la source du luxe et de la facilité que connaissaient alors les membres 
des classes dirigeantes ; son orientation religieuse et intdlectuelle d autre.part, 
grâce à laquell/on entrevoit la manière de penser et de juger d une société tout 
entière. Du premier aspect relève à peu près toute 1 illustration concrète dont

II

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

nous disposons pour nous représenter les hommes de cette période à travers 
leurs œuvres, œuvres architecturales ou produits de leur artisanat, car les repré­
sentations figurées du genre « portrait » sont rares à l’époque. Le deuxième 
aspect se découvre en revanche à travers des observations plus variées, touchant 
aux faits politiques et culturels que dominaient les exigences de la condition 
ancienne du musulman. Ce qui revient à situer la civilisation islamique dans un 
état de tension entre deux pôles : celui que lui imposait d’une part une doctrine 
régissant les moindres actes de la vie humaine en fonction d’un absolu présup­
posé par une foi; celui vers lequel tendaient d’autre part les anciennes tradi­
tions profanes dont elle était devenue l’héritière et qu’elle ne pouvait rejeter 
sans refuser en même temps le triomphe temporel sur lequel elle avait fait 
reposer la grandeur même de son message.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PREMIÈRE PARTIE

NAISSANCE 
ET MORCELLEMENT 

D’UN EMPIRE

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE I

DÉBUTS DE LA CIVILISATION 
ARABO-ISLAMIQUE

(622-750)

D
ÈS les premières aimées du VIIe siècle se situa l’annonce en Arabie, au sein 
de la désertique région du Hidjâz * et par la bouche d’un homme inspiré 
qui s’appelait Muhammad — nom transcrit souvent en français sous la 
forme Mahomet —, d’une religion nouvelle fondée sur la « soumission à Dieu », ou 

islâm, et sur l’obéissance à son Envoyé. Cette prédication ne toucha d’abord qu’un 
petit nombre de contemporains, dans la cité marchande de la Mekke * et 
l’oasis montagnarde de Yathrib devenue la « ville » du Prophète ou Médine *. 
Tout juste atteignait-elle, à la mort de Muhammad en 632, les tribus * ara­
bes qui nomadisaient dans l’intérieur du pays et dont certains chefs avaient 
accepté de reconnaître l’autorité du nouvel Etat, sans que ce ralliement politique 
puisse être toutefois qualifié de véritable conversion à l’Islam. De tels effets 
apparemment mineurs, mais bientôt étendus au-delà de ce cadre local, expli­
quent néanmoins le bouleversement politique qui allait, moins de cinquante 
ans plus tard, transformer la physionomie de l’Asie antérieure et du Bassin 
méditerranéen presque tout entier, lorsque se serait étendu, jusqu’à la bar­
rière pyrénéenne d’une part et jusqu’aux plaines de l’Indus et de Transoxiane * 
d’autre part, un empire né du besoin d’expansion de la nouvelle foi.

La soudaineté de ce phénomène et le contraste existant entre les humbles 
débuts de la communauté musulmane et l’épanouissement d’un immense État 
conquérant n’ont pas manqué de susciter l’étonnement des historiens. D’où 
les explications diverses qui en ont été proposées et qui presque toutes choi­
sissent d’y voir un cas particulier de l’effondrement du monde antique. Le 
lien en tout cas reste évident entre la création modeste de Muhammad et la 
complexe organisation du monde islamique ultérieur qui chercha ses principes

15

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



directeurs dans les moindres faits et gestes de son fondateur et qui garda le 
souvenir, au sein de régions riches et urbanisées, du pays très particulier où 
le message de Muhammad avait été délivré et d’où ses premiers Compagnons * 
étaient partis à la conquête des contrées environnantes.

•

Ce pays, l’Arabie, que distinguaient partout, sauf à son angle sud-ouest, 
l’aridité de son climat et la rudesse de sa population clairsemée de souche sémi­
tique, vivait encore au vne siècle dans un état d’anarchie et de désordre sur 
lequel nous manquons de renseignements précis. Ses habitants eux-mêmes l’ap­
pelaient Djazîrat al-‘Arab, ou « l’Ile des Arabes ». Mais il n’avait jamais été, 
pour autant, unifié sous une direction commune, n’apparaissant dans la vie 
du monde antique que par ses activités commerciales et par l’infiltration, au 
sein des terres syro-mésopotamiennes qui l’avoisinaient au nord, d’éléments 
tribaux fuyant la pauvreté de leur terre d’origine pour s’assimiler peu à peu aux 
sédentaires qui les entouraient. En dehors de lui avaient prospéré, pendant de 
longs siècles, les foyers des principales civilisations qui s’étaient succédées 
entre les rives de la Méditerranée et les plateaux montagneux de l’Iran. En dehors 
de lui également s’étaient déroulés les principaux événements qui avaient 
jusque-là fait date dans l’histoire et qui ne l’avaient touché que par contre­
coup, soit qu’ils aient parfois entraîné dans de plus vastes conflits certaines 
fractions de ses peuplades belliqueuses, soit même qu’ils aient conduit quelques 
armées étrangères à entamer de plus ou moins brèves incursions au cœur de 
son territoire hostile. La légendaire opulence de son extrémité méridionale, 
productrice de « parfums qu’elle répand comme une odeur divine », selon 
la formule d’Hérodote, avait su en effet exciter dans le passé quelques convoi­
tises, depuis l’expédition hasardeuse du Romain Aelius Gallus, sous Auguste, 
jusqu’aux tentatives de colonisation poursuivies sur son territoire à partir 
du ive siècle par la Perse et l’Éthiopie. Mais ce n’avaient été là qu’événements 
de peu de portée, contribuant certes à modifier pour une part l’organisation

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

i. L’ARABIE ANCIENNE A LA VEILLE DE L’HÉGIRE -> 
(D’après M. Rodinson, Mahomet.)

Des tribus nomades de souches diverses) mais 
tendant presque toutes à étendre vers le nord la 
zone de leurs migrations, y voisinaient avec de 
rares noyaux de sédentaires occupant soit les

oasis du Hidjâz, le long de la route caravanière 
de Vencens et des épices, soit l'ancienne Arabie 
Heureuse, alors en pleine décadence.

16

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

17

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



intérieure de la péninsule, mais n’annonçant en rien encore le rôle de premier 
plan que ses habitants allaient bientôt avoir à jouer dans l’évolution du Proche- 
Orient médiéval.

En fait, le degré de civilisation atteint dans l’Arabie préislamique était 
demeuré fort médiocre, si l’on fait exception du monde original représenté, 
à 1 intérieur de ses limites géographiques naturelles, par son extrémité méri­
dionale déjà citée, cette Arabie dite « Heureuse », aux hautes chaînes de montagnes 
baignées par la mer Rouge et l’océan Indien, qui connaissait à la fois les bien­
faits de 1 altitude et ceux d’un climat de mousson suffisamment humide Là 
s’étaient jadis développés, dans les hautes vallées du Yémen * et du Hadramawt 
garnies de cultures en terrasses, de riches royaumes sédentaires qui avaient vécu 
de l’exportation de leurs récoltes de myrrhe ou d’encens ainsi que du commerce 
quils pratiquaient entre l’Inde et le monde méditerranéen. Mais ces petits 
royaumes, parmi lesquels on peut citer ceux de Saba, Ma’in, Kataban et Awsan 
aux noms évocateurs de constructions prestigieuses telles que la digue de 
Marib ou le palais de Ghumdân, n’avaient eu qu’un rayonnement temporaire 
et limite. Leur chronologie n’a pas encore été fixée de manière précise par la 
science moderne, hésitant à en faire remonter les premières manifestations 
au xnie, vine ou v« siècle avant notre ère. On sait du moins de façon certaine 
que 1 éclat dont ils brillaient lorsqu’ils alimentaient en parfums et en aromates 
le monde greco-romam avait été suivi d’une période de déclin, accentuée encore
par les difficultés économiques du Proche-Orient à l’époque où sévissait une 
âpre lutte entre les empires rivaux des Byzantins et des Sassanides. Au vi<= siè­
cle, les nomades qui les entouraient et qui s’étaient dès lors assuré la préémi­
nence par les armes, les avaient supplantés dans leur ancien commerce, tandis 
que la ruine avait gagné leurs installations agricoles les plus perfectionnées. 
Et 1 hentage qu ils allaient léguer à l’Islam naissant se situerait davantage sur 
e plan des traditions littéraires orales, incorporées déjà au patrimoine d’Ara­

bes qui avaient essaimé dans le centre ou le nord de la péninsule tout en gardant 
le souvenir d une ancienne filiation yéménite, que sur celui d’emprunts à une 
culture materielle disparue, condamnée en outre par le Coran pour avoir été 
1 expression de la fierte d’un monde païen.

Aussi bien la société à laquelle appartenait Muhammad et dans laquelle 
devait s enracmer son message était-elle fort différente de celle qui avait jadis 

1^rab“ heureuse. Ce milieu de l’Antéislam *, dit plus tard 
m c de ignorance ou de la barbarie, était essentielle­
ment domine par les habitudes tribales et nomades des Arabes du Nord 
disperses dans les immenses solitudes d’un plateau où des lignes d’oasis’

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

18

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

correspondant parfois aux lits d’anciens cours d’eau, offraient sans doute 
la possibilité de quelques installations stables, mais où les sédentaires eux-mêmes 
devaient vivre en symbiose avec les bédouins. Ceux-ci, qui dominaient l’ensem­
ble du pays et qui connaissaient un mode d’existence adapté à ses pauvres 
ressources, erraient généralement à la suite des troupeaux de chameaux dont 
ils tiraient leur subsistance, améliorant avec peine, au moyen de razzias et de 
continuelles batailles, leur maigre nourriture de pasteurs et se livrant, pour 
survivre, à une lutte impitoyable contre les éléments. Réduits bien souvent à se 
disputer les points d’eau et les lieux de campement favorables, ils avaient le 
respect de liens familiaux qui entretenaient entre les clans une continuelle hos­
tilité, mais qui assuraient au moins l’individu de trouver, au milieu de ses pro­
ches, un recours contre ses ennemis. Telle était l’emprise de ces clans, eux-mêmes 
divisés en groupes et sous-groupes ou réunis au contraire en vastes confédéra­
tions censées représenter la descendance d’un seul et même personnage, que 
leurs noms, fidèlement transmis par la tradition islamique, nous sont encore 
connus aujourd’hui. Us avaient chacun leur zone distincte d’habitat et de par­
cours, mais leur cohésion tenait surtout à la reconnaissance de l’ancêtre com­
mun qui leur servait de héros éponyme et vers lequel des généalogies compli­
quées leur permettaient de faire remonter sans hésitation leur origine.

Parmi ces clans, certains se différenciaient par leur niveau de vie dans 
la mesure où ils avaient pu s’annexer, non seulement des oasis productrices 
de dattes et de pauvres récoltes de céréales, mais aussi des marchés locaux 
constituant autant de centres d’échanges où prospérait un artisanat rudimen­
taire. Ces fieux de rencontre pacifiques, qui étaient parfois le siège d’impor­
tantes foires, s’identifiaient aussi le plus souvent avec les entrepôts et les étapes 
marchandes des routes de caravanes qui traversaient alors la péninsule, lon­
geant notamment sa bordure occidentale, la « barrière » du Hidjâz, pour trans­
porter les épices et l’encens vers les grandes métropoles du Nord. Leur trafic 
avait jadis assuré la fortune de quelques noyaux de population sédentaire, 
dans les anciens sites minéens, fihyanites ou thamoudéens du Nord et dans 
ce royaume nabatéen * de Petra dont, aux alentours de l’ère chrétienne, les 
éléments d’origine arabe s’étaient rapidement mêlés aux populations séden­
taires aramaïsées qui les entouraient, tout en conservant cependant leur voca­
tion de commerçants nomades. Les mêmes causes économiques avaient ensuite 
pour une part aidé l’essor des États arabes septentrionaux qui avaient grandi - 
au-dehors de la péninsule Arabique proprement dite, dès le IVe siècle comme le 
royaume des Lakhmides * de Hîra, ou vers le VIe siècle comme celui des 
Ghassanides * qu’avaient enrôlés les souverains byzantins pour faire à leur

19

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



profit la police du désert syro-mésopotamien et assurer de ce côté la protection 
des avant-postes de l’ancien limes. Plus tard encore les effets de cette prospérité 
avaient touché l’inhospitalière région du Hidjâz qu’une conjonction de causes 
historiques favorables — déclin de l’Arabie du Sud et rupture de la voie com­
merciale de l’Euphrate au golfe Persique à la suite des luttes entre Sassanides 
et Byzantins — avait amenée, peu avant la naissance de Muhammad, à devenir 
le centre des activités marchandes auparavant commandées par ses voisins 
du Nord et du Sud. Non seulement c’était désormais de ses seuls habitants 
que dépendait la sécurité de la « route de l’encens », mais c’étaient eux encore 
qui assumaient les frais d’un commerce où leurs investissements leur valaient 
de substantiels bénéfices. Ils y acquirent vite le sens d’une discipline collective 
contrastant avec l’anarchie arabe coutumière, en même temps qu’une réelle 
aptitude aux négociations politiques nécessitées par les modalités d’un trafic 
toujours menacé. Ils y avaient également gagné de s’ouvrir à certains contacts 
avec le monde extérieur, aboutissant, soit à des progrès techniques que l’on 
discerne parfois sous de très anciens emprunts de vocabulaire, soit surtout à 
l’adoption de croyances étrangères plus évoluées et teintées de préoccupations 
morales, tandis que certains d’entre eux s’étaient directement convertis au 
judaïsme ou au christianisme.

Mais les tribus du Hidjâz nouvellement enrichies par le commerce n’en 
restaient pas moins, au VIIe siècle, profondément liées aux bédouins, moins 
évolués, qui partageaient avec elles la même ascendance et dont elles conser­
vaient bien des traits de mœurs et de mentalité. Outre une langue arabe * 
dont tous étaient fiers et qui se distinguait déjà des autres langues sémitiques 
par la complexité de sa morphologie, les uns et les autres avaient en commun 
leur organisation tribale traditionnelle, la rudesse de leur caractère marqué 
cependant par le goût de la poésie et de l’éloquence, leur indifférentisme reli­
gieux foncier qui n’excluait point des craintes vagues et superstitieuses ainsi 
que le culte de multiples divinités souvent astrales, incarnées dans des arbres 
ou des pierres et pourvues quelquefois de territoires sacrés où on leur rendait 
hommage. Un sens particulier de l’honneur, marqué par le sentiment de la soli­
darité familiale et par le respect des lois sacrées de l’hospitalité, s’accompagnait 
chez eux de la glorification de qualités humaines — bravoure, maîtrise de soi, 
et même une certaine forme de ruse — qui étaient d’abord exigées de tout chef 
reconnu comme tel. Mais ils restaient surtout dominés par un farouche et 
orgueilleux individualisme, qui envenimait les querelles personnelles et consu­
mait les groupes dans d’implacables luttes de clans.

Leurs rivalités, perpétuées par la pratique de la vendetta, tenaient souvent

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

20

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



à des causes futiles. Elles tiraient aussi leur origine d’un passé de tribulations 
diverses, difficiles à cerner dans leur réalité bien que leur souvenir eût continué 
d’affleurer dans les récits plus ou moins mythiques qui constituaient la fierté- 
de chaque tribu. Un événement essentiel aurait été, d’après les traditions, la 
rupture de la digue de Mârib au Yémen, qui avait eu pour conséquence la 
migration vers le nord de groupes d’Arabes yéménites imbus de leur origine‘ 
et s’opposant, comme lointains descendants de Kahtân *, aux clans se ratta­
chant à la lignée de ‘Adnân *. Une telle relation des faits est évidemment 
simplifiée. En tout cas, l’opposition entre Arabes du Nord et Arabes du Sud, 
voisinant dans les mêmes régions comme des frères ennemis, existait du temps 
du Prophète et fut assez profonde pour se transporter ensuite, avec les troupes 
islamiques, dans tous les pays touchés par leurs fulgurantes conquêtes. Elle 
témoignerait en faveur de la complexité des brassages ethniques survenus en 
Arabie pendant les années qui précédèrent la proclamation de l’Islam et qui 
virent l’accroissement de la population du pays dans des proportions propres 
à expliquer l’expansion militaire de la période suivante.

Dans ce monde sans stabilité, demeuré la proie de ses anciennes querelles 
tout en connaissant un développement économique nouveau, il n’était évidem­
ment point question de suprématie politique proprement dite. Un rôle excep­
tionnel revenait néanmoins, au vue siècle, à la ville de la Mekke, le plus actif 
et le plus peuplé des points de semi-sédentarisation où la vie était déjà plus 
raffinée que dans les solitudes avoisinantes. A mi-distance à peu près de la 
Syrie * et du Yémen, non loin de la mer, à un endroit où s’abaisse la bordure ; 
montagneuse de l’Arabie, c’était le centre de l’axe commercial du Hidjâz, récem­
ment réorganisé. Certes le nom de « ville » qu’on lui applique habituellement ne 
saurait faire illusion sur l’importance que devait avoir ce simple agglomérat 
de maisons se pressant dans le cadre apparemment peu favorable d’une étouf­
fante dépression sans verdure, dominée par de hauts sommets et facilement 
balayée en cas d’orages subits par des crues dévastatrices. La localité néanmoins 
se montrait orgueilleuse de ses constructions, notamment de son temple, recons­
truit avec des matériaux importés.

Les familles qui l’habitaient et qui entretenaient des relations d’affaires 
avec les pays éloignés où aboutissaient leurs caravanes, appartenaient toutes, 
depuis une époque mal déterminée, à la tribu de Kuraysh *. Le pouvoir était 
aux mains d’une oligarchie marchande composée par les notables des princi­
paux clans, dont l’autorité s’étendait sur les territoires environnants grâce 
au jeu des alliances avec les tribus nomades et par l’effet des liens de clientèle.

Leur prestige assurait la renommée du sanctuaire dont ils avaient la garde

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

21

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



et qui était largement respecté et visité par la population de la région tout entière. 
Sous leur patronage, le temple cubique de la Ka'ba *, les statues d’idoles qu’il 
renfermait et divers autres emplacements remarquables situés dans son voisi­
nage faisaient l’objet des rites révérentiels de station et de circumambulation 
ainsi que des types de sacrifices * habituels dans les cultes sémitiques. D’impor­
tantes cérémonies s’y déroulaient annuellement à la saison du pèlerinage, qui 
était aussi celle d’une grande foire où affluaient les étrangers, et l’ensemble de 
ces lieux sacrés, le Haram * de la Mekke, jouissait d’une réputation y assurant 
la protection et la sécurité de quiconque y séjournait. On a cru même déceler, dans 
les manifestations dont il était le centre, les effets d’une tendance unificatrice qui 
aurait fait évoluer dès cette époque l’ancien polythéisme del’Arabie vers un climat 
favorable à l’hénothéisme, sinon au monothéisme véritable, bien qu’on ne puisse 
affirmer que les quelques individus qualifiés par les chroniqueurs de hanîf * 
aient réellement existé.

Dans un site impropre à l’agriculture, la population de la Mekke s’occupait 
surtout de préparer les voyages de ses caravanes ou de remplir certains offices 
au service du temple de la Ka‘ba. Mais elle avait aussi dû assurer par les armes 
son naissant essor commercial et son histoire avait été marquée, dès la fin du 
VIe siècle, par un épisode lié à la lutte des Éthiopiens contre les rois d’Arabie 
du Sud plus ou moins associés à la Perse. Un chef éthiopien du nom d’Abraha, 
qui s’était rendu indépendant dans les régions méridionales dévastées par les 
expéditions venues d’Axoum, avait en effet tenté contre la ville une action infruc­
tueuse restée mémorable par la présence des éléphants qui accompagnaient ses 
troupes. Le succès mekkois, qui aurait été dû à une intervention surnaturelle, ne 
fit que renforcer les prétentions d’une aristocratie dont croissaient l’opulence 
et l’autorité. Et la période qui suivit cette année dite « l’année de l’Éléphant », 
identifiée par la Tradition avec celle de la naissance de Muhammad en 570, vit 
les constants progrès de ses éléments les plus actifs, c’est-à-dire surtout du Han 
puissant des Abd Shams *, qui tendait à monopoliser le commerce aux dépens 
de clans plus faibles tels que celui des Banû Hâshim ou Hashimides *. La 
prospérité commerciale s’accompagnait ainsi d’un déséquilibre grandissant au 
sein de la cité mekkoise, où l’ancienne organisation paraissait ne plus fournir 
de garanties contre les conséquences de l’économie mercantile ni contre l’iné- 
gahté qui ne cessait de s’accroître entre ces riches aux prétentions grandissantes 
et des moins fortunés condamnés à un appauvrissement irrémédiable.

C’est là du moins une situation qui a été récemment mise en relief par un 
historien britannique, W. Montgomery Watt, cherchant à préciser le contexte 
sociologique dans lequel prit naissance l’action de Muhammad. La crise sociale

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

22

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARAB O-ISL AMIQUE

et intellectuelle qu’aurait alors traversée la Mekke et qu’on a également qualifiée 
d’échec de l’humanisme tribal aurait directement ouvert la voie à l’appel d’un 
homme passionné, touché certes par la fermentation religieuse qui se manifes­
tait autour de lui et qui correspondait sans doute à l’un dés aspects fondamen­
taux de l’Arabie à cette époque, mais sensible surtout aux difficultés d’ordre 
matériel et moral que rencontraient ses contemporains dans une société en pleine 
transformation. La prédication de l’Islam aurait ainsi constitué la réponse à un 
climat d’inquiétude qui en expliquerait pour une part le remarquable succès à 
long terme.

•

Sur cet appel lui-même et les difficultés qu’il rencontra d’abord en milieu 
mekkois, les allusions peu précises du texte coranique et les témoignages des 
chroniqueurs * ou des apologètes arabes restent d’un maniement délicat. 
Certes on se trouve pour une part sur un terrain plus solide que lorsqu’il s’agis­
sait de sonder le passé obscur de l’Arabie : la personnalité de Muhammad ne 
cessa en effet jamais de se trouver au premier plan des préoccupations des musul­
mans et de susciter par là même une abondante littérature. Mais les sources 
utilisables ont une origine unique et ne font que refléter les traditions, le plus 
souvent invérifiables, que l’on se transmettait au sein de la communauté isla­
mique des premiers siècles. L’appréciation de telles opinions, que ne vient confir­
mer ni infirmer aucun témoignage étranger — tant il est vrai que l’événement 
passa inaperçu des habitants des empires voisins —, a donc depuis longtemps . 
donné lieu à des discussions chez les commentateurs arabes comme chez les 
historiens modernes de l’Islam.

Les premiers eurent toujours tendance à choisir, dans les récits qu’ils 
présentaient, ceux qui étaient en accord avec leurs propres options politiques 
— notamment en ce qui concerne les faits susceptibles d’étayer des prises de 
position socio-religieuses ultérieures : on peut par exemple parler d’une version 
shi'ite * de la Vie du Prophète, opposée à la version généralement admise 
dans le monde sunnite *. Ces mêmes commentateurs firent aussi plus ou moins 
largement appel aux récits merveilleux qui concernaient particulièrement l’en­
fance de Muhammad, et observèrent des attitudes différentes à l’égard des 
« miracles » que certains lui attribuèrent en sus de la révélation de l’inimitable - 
texte divin.

D’un autre côté, les historiens occidentaux se sont en général partagés entre 
deux courants principaux. Les uns dénient toute valeur à des biographies, ou 
sîra *, dont la plus ancienne remonte au milieu du VIIIe siècle et dont les anec-

23

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



dotes paraissent souvent suspectes. Les autres au contraire essaient de distin­
guer les matériaux dignes de foi que ces recueils renferment à côté d’embellis­
sements postérieurs ou de récits tendancieux. Tous reconnaissent qu’on ne 
peut rien savoir de la vie de Muhammad sans prendre pour base des récits de 
natures diverses, s’accordant à peu près sur une série d’épisodes dont les détails 
et la portée réelle restent seuls difficiles à établir avec sécurité.

En général tout le monde admet aujourd’hui la sincérité d’un personnage 
que des études plus anciennes et de caractère souvent polémique tendaient à 
travestir. Tout en adoptant des positions différentes sur la valeur religieuse de 
son message, dont la nature prophétique ne peut être pleinement ressentie qu’au 
sein de la communauté musulmane, les auteurs modernes qui s’intéressent à 
lui insistent donc sur le caractère exceptionnel de l’expérience humaine vécue 
par Muhammad, d’abord comme défenseur d’un idéal qui le dépassait, puis 
comme chef d’un État qu’il s’efforçait d’incarner. Leurs orientations phi­
losophiques, religieuses ou, pour employer un langage plus actuel, idéologiques 
n’en disparaissent cependant point pour autant et se reflètent dans l’interpré­
tation que chacun propose d’une personnalité qui reste à bien des égards décon­
certante. Sans doute discutera-t-on encore longtemps de points tels que la nature 
des phénomènes extatiques qui accompagnaient, semble-t-il, la révélation des 
versets du Coran. Sans doute aussi continuera-t-on à apprécier de manières 
fort diverses les brusques changements qui se révèlent dans l’attitude de Muham­
mad au cours de sa vie et qui touchent tout particulièrement son attitude à l’égard 
des femmes ou à l’égard de ses ennemis. Mais de telles discussions, auxquelles 
n’échappent que bien peu de grands hommes, n’empêchent point de se repré­
senter avec quelques chances d’exactitude les événements fondamentaux d’une 
existence mouvementée, mais somme toute assez brève.

Parmi ces événements, l’un des plus importants fut sans doute le tournant 
marqué, dans la vie du Prophète comme dans les premières manifestations de 
la religion musulmane, par l’Hégire * ou « expatriation » de Muhammad et de 
ses quelques partisans qui durent quitter leur ville natale de la Mekke pour 
trouver un refuge dans l’oasis de Yathrib. De cette expatriation date en effet, 
avec la fondation du premier État musulman, le rôle politique du nouveau chef 
de cet État ; ce sera le point de départ de l’ère choisie symboliquement pour 
souligner la rupture de la communauté musulmane avec son passé mekkois, 
ère qui, après avoir eu son début traditionnellement fixé au 16 juillet 622, res­
tera depuis ce moment en usage dans tous les pays d’Islam.

Muhammad, auparavant, n’avait réussi à grouper autour de lui à la Mekke 
qu’un nombre fort restreint d’adeptes exposés à la raillerie ou aux sévices d’une

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

24

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



population hostile. Il n’appartenait lui-même qu’à un clan peu florissant de cette 
ville, celui des Banû Hâshim; il avait connu dans sa jeunesse la pauvreté de 
l’orphelin, élevé par un oncle, Abû Tâlib *, qui l’avait associé à ses entreprises 
caravanières ; même son mariage avec une veuve riche et âgée du nom de Kha- 
dîdja *, tout en le mettant vraisemblablement à l’abri du besoin, ne lui avait 
pas assuré cette descendance mâle qui, aux yeux des Arabes, était alors essen­
tielle. On en a déduit qu’il avait dû souffrir depuis son enfance de sentiments 
de frustration propres à expliquer certains aspects de son comportement ulté­
rieur, mais bien d’autres mobiles peuvent rendre compte du goût qu’il manifesta, 
aux alentours de son âge mûr, pour les retraites solitaires dans les montagnes 
des environs de la Mekke. Au cours d’une de ces méditations, il aurait pour la 
première fois reçu, d’une voix mystérieuse, l’injonction de transmettre son 
message et, après une période de doute, pris plus ou moins nettement conscience 
du rôle de prophète qui allait être le sien. Le contenu des appels qu’il adressa 
alors à ses proches et qui ne furent suivis que de rares conversions nous est 
connu par certaines sourates du Coran, les plus courtes, au style haché, dont 
on admire la puissance expressive et les envolées lyriques.

Les détails fournis par les biographes arabes sur la manière dont Muham­
mad aurait reçu la première Révélation insistent sur le caractère violent de l’épi­
sode. Ce fut dans le même climat dramatique que le nouveau prophète continua ■ 
de recevoir et de faire connaître les messages qu’un ordre impérieux l’avait - . ' • 
chargé de transmettre ou, plus exactement, de « réciter » : d’où le nom de kur’ân,
« récitation », qui fut donné par la suite à l’ensemble de ces textes. Les avertisse­
ments et les menaces y succédaient aux évocations de la grandeur et de la clé­
mence divines. Mais la Tradition * insiste sur l’incompréhension opposée par 
les Kuraysh au « messager de Dieu » qui prêchait une réforme religieuse et 
morale. On voit dans une anecdote révélatrice, sinon véridique, le Prophète 
monter sur la colline d’al-Safâ et y pousser le cri d’appel : « O compagnons ! », 
puis les Kuraysh s’assembler autour de lui en disant : « Qu’as-tu donc? — Que 
penseriez-vous si je vous annonçais que l’ennemi arrive ce matin ou ce soir?
Me croiriez-vous ? — Certainement. — Eh bien! Je vous avertis que vous êtes 
devant un châtiment terrible! — Va-t’en au diable! s’écrie alors son oncle 
Abû Lahab. Est-ce pour cela que tu nous a convoqués? »

Les précisions de caractère parfois hagiographique ne manquent certes 
pas sur les formes diverses prises par ce refus, depuis le mépris des premiers 
temps jusqu’à l’hostilité nette de la dernière période en passant par quelques 
tentatives de compromis ou au contraire d’intimidation. Il semble sûr en tout 
cas que Muhammad, incompris de ses compatriotes et même de certains mem-

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

25

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



I----------
al-‘Abbâs 

(Famille abbasside)

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE 

‘Abd Manâf

Hâshim ‘Abd Shams11
al-Muttalib

l
Umayya

-H—
1 (Famille umayyade )

‘Abd Allah
I

Abû Tâlib
11

Muhammad
1

‘Alî
(m. 632) (m. 661)

t

Fâtima
______________I

épouse
(Famille alide)

2. HASHIMIDES ET UMAYYADES

bres de son clan, eut pour seuls appuis sérieux ceux de son entourage immédiat 
où il fut encouragé par son épouse Khadîdja et où l’action d’Abû Tâlib, le seul 
de ses oncles qui voulût le soutenir, fit jouer en sa faveur la solidarité de divers 
membres de sa famille. Autour de lui s’étaient en outre assemblés quelques 
disciples de la première heure, parmi lesquels son cousin ‘Ali *, qui allait 
devenir son gendre, époux de sa fille Fâtima *, son fidèle ami Abû Bakr *, un 
certain nombre de clients et d’esclaves, ainsi que les représentants de grou­
pes plus ou moins influents. Dans ce cercle restreint, le prestige de Muhammad 
ne cessa jamais d’être reconnu, ni ne cessèrent d’être accueillies les nouvelles 
révélations qui vinrent approfondir son message, en insistant notamment sur 
le caractère unique du Dieu qui avait choisi Muhammad pour Envoyé. En même 
temps se situait, parmi les signes destinés à le réconforter, cet épisode connu 
sous le nom de Voyage nocturne * qui aurait mené le Prophète, d’abord à 
Jérusalem * où il aurait prié en compagnie des prophètes * bibliques, puis au 
ciel où il serait arrivé auprès de Dieu, épisode que certains commentateurs 
interprétèrent comme une vision, mais qui sera généralement considéré comme 
un « voyage » réel et qui constituera dans la suite l’un des thèmes favoris de la 
littérature édifiante populaire. A la fin de cette période de prédication mekkoise, 
qui dura une douzaine d’années, de 610 à 622 environ, et pendant laquelle quel­
ques croyants tâchèrent de se mettre à l’abri au moyen d’une émigration tem­
poraire en Abyssinie, les riches caravaniers kurayshites avaient finalement pris 
conscience du danger que constituait pour leur prospérité une doctrine qui

26

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



plaçait implicitement tous les croyants à égalité devant un Dieu unique rémuné­
rateur et qui tendait à substituer l’autorité de son Prophète à celle des pouvoirs 
établis. C’est ce qui explique la « quarantaine » dont furent victimes les premiers 
adeptes de l’Islam après la mort d’Abû Tâlib en 619, mort qui avait d’ailleurs 
suivi de peu celle de Khadîdja. Mais plutôt que de faire céder Muhammad, 
le résultat de cette initiative mekkoise fût de le pousser à rechercher des soutiens 
extérieurs et à s’assurer la fidélité d’un nouveau milieu susceptible de l’ac­
cueillir, lui et les siens.

•

Alors furent menées, avec les délégués d’une tribu habitant le territoire 
de Yathrib, à une centaine de kilomètres au nord de la Mekke, les négociations 
qui allaient aboutir à la conclusion du pacte dit « de ‘Akaba * ». Celui qui 
s’était jusque-là identifié, à l’image de tant d’anciens prophètes bibliques, à un 
« messager de Dieu » repoussé par les siens, se résolvait désormais à abandonner 
ses compatriotes endurcis et à chercher, par un choix que l’on peut qualifier de 
politique, un nouveau champ d’action. Il profita pour ce faire de l’inimitié 
existant entre les commerçants mekkois et d’autres Arabes sédentarisés, moins 
chanceux ou moins habiles, qui n’avaient su s’assurer le profit d’un trafic de 
caravanes et devaient se contenter de vivre du travail de la terre. Car on ne sau­
rait trop insister sur les différences qui opposaient, dans l’Arabie du VIIe siècle, 
la tribu puissante des Kuraysh à l’agrégat de clans arabes disparates, dont cer­
tains de religion juive, parmi lesquels le Prophète de l’Islam s’était décidé à 
aller chercher refuge : rien ne rappelait la vie mekkoise dans l’humble chapelet 
de villages qui occupaient la dépression cultivable où s’élèvera plus tard la célè­
bre Médine. Aussi bien la décision prise par Muhammad, et qui devait tout par­
ticulièrement coûter à son orgueil de Kurayshite, s’accompagnait-elle de la 
résolution cachée, mais que les événements ultérieurs allaient faire clairement 
apparaître, de revenir en triomphateur dans le pays que les nécessités d’une 
lutte désormais implacable l’avaient seules obligé à quitter.

Les dix années passées ensuite par Muhammad dans le « territoire de 
l’Expatriation », qui était devenu sa « ville », ou plus exactement le lieu où il 
exerçait son pouvoir pour mener à bien ses ambitieux desseins, mirent de fait 
en valeur un tout autre aspect de sa personnalité. On y découvrit l’homme 
d’État énergique et autoritaire, parfois même cruel dans ses condamnations, 
qui allait concevoir la ruine des membres de son ancienne tribu pour les amener 
à résipiscence tout en affermissant son autorité sur l’ensemble de 1 oasis médi- 
noise, d’où il réussira à expulser, sinon anéantir, les clans ou individus rebelles.

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISL AMIQUE

27

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



En même temps se révélait le général habile qui fut capable d’organiser, dans 
un esprit de « guerre sainte * », des razzias fructueuses suivies d’opérations 
défensives et inlassablement poursuivies jusqu’à dépasser dans leur élan les 
frontières de l’Arabie. En même temps encore apparaissait le diplomate habile 
à négocier et à temporiser sans perdre son sang-froid lorsque cela lui paraissait 
préférable à la lutte armée, qui sut faire servir les moindres épisodes de sa vie pri­
vée, notamment les nombreux mariages qu’il contracta avec les filles ou les veuves, 
non seulement de ses partisans, mais aussi de ses ennemis, aux progrès d’une 
politique qui ne visait rien moins qu’à lui assurer sur tous une suprématie où 
il voyait le gage le plus sûr de sa mission prophétique.

Les étapes de cette progression sont suffisamment connues pour qu’il 
soit inutile de rappeler les coups de main heureux de Muhammad et de ses 
Compagnons sur les caravanes mekkoises dont ils réussirent à interrompre le 
trafic, les batailles qui s’ensuivirent et dont certaines mirent en péril l’existence 
même du jeune État, les attaques brusquées et les recours aux alliances bédouines 
dans la meilleure tradition guerrière de l’Arabie, les tractations enfin qui entou­
rèrent la reddition finale de la Mekke, le triomphe de Muhammad sur les Kuraysh 
contraints de se rallier à l’Islam. Dans ces combats, qui portent les noms fameux 
de Badr *, Uhud * et du Jour du Fossé *, s’illustrèrent les Compagnons du 
Prophète, les uns émigrés avec lui de la Mekke et appelés de ce fait les Expatriés, 
les autres recrutés à Médine et appelés les Auxiliaires puisqu’ils l’avaient accueilli 
parmi eux, lui et les premiers convertis mekkois, en lui reconnaissant un rôle 
d’arbitre souverain dans leurs querelles intestines. Mais à cette politique réa­
liste furent impitoyablement sacrifiés les opposants plus ou moins actifs, notam­
ment ceux qui furent qualifiés d’Hypocrites *, condamnés individuellement 
lorsqu’ils s’avisaient de contrecarrer la volonté de Muhammad, ou même éli­
minés collectivement, comme les clans juifs des Banû Kaynuka', des Banû 
Nadhîr et des Banû Kurayza dont certains furent exilés et d’autres massacrés 
pour avoir essayé de perpétuer au temps du Prophète les intrigues et les divisions 
qui avaient caractérisé la vie de l’ancienne Yathrib.

Le principal effort de Muhammad, dès qu’il s’était installé à Médine, avait 
de fait porté sur l’organisation de la Communauté * qu’il entendait régir et sur 
laquelle il comptait désormais pour assurer le triomphe de son idéal. Un pacte, 
dont les clauses nous ont été transmises par la Tradition, lui servit d’abord à 
établir une structure composite où se trouvaient juxtaposés et alliés, dans une 
action commune contre les Mekkois et quelle que fût leur appartenance reli­
gieuse (nouveaux convertis, juifs ou païens), les habitants disséminés dans les 
hameaux de la palmeraie médinoise. A cette tentative encore imparfaite fut

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

28

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ensuite substitué le véritable État musulman, soumis à une Loi * commune, 
que l’on vit sortir peu à peu du texte même de la Révélation. Les causes de 
tension n’y manquaient pas, à commencer par la rivalité latente entre Auxiliaires 
et Expatriés : les premiers, qui prétendaient en outre descendre de tribus yémé- 
nites émigrées — donc traditionnellement ennemies des Kuraysh—, se méfiaient 
des étrangers auxquels ils avaient ouvert leurs demeures, tandis que les seconds 
souffraient, surtout au début, de leur situation matériellement inférieure. Mais 
la vigilance du Prophète ne cessa d’y remédier, tandis qu’il rétablissait entre 
eux l’équilibre, dès que cela lui fut possible, par des distributions de terres et 
de butin * aux exilés mekkois et qu’il les intéressait tous à des entreprises guer­
rières, généralement rémunératrices, bien faites pour forger la solidarité néces­
saire entre ces éléments disparates.

Surtout, les dispositions nouvelles adoptées par Muhammad pour le culte 
et la vie sociale ne cessaient d’insister sur l’égalité fondamentale de tous les 
musulmans devant des prescriptions divines dont l’exécution reposait désor­
mais sur l’autorité du Prophète. En matière pénale, par exemple, les habitudes 
anciennes furent bientôt réglementées par la substitution, aux anciennes struc­
tures tribales, de la communauté musulmane comme garante des biens et des 
personnes. Des sanctions précises étaient ainsi prévues pour la répression des 
principaux délits, sans qu’on sût toutefois encore exactement qui était chargé 
de les appliquer. L’institution d’une polygamie limitée à quatre épouses, insti­
tution dont le sens a été souvent discuté, visait, semble-t-il, à assurer la protec­
tion des femmes devenues veuves ou orphelines à la suite des batailles qu’avaient 
livrées les premiers défenseurs de l’Islam. Au même but concouraient sans doute 
les dispositions successorales qui prévoyaient désormais la division de chaque 
héritage * selon des règles à la fois complexes et équitables. Enfin la constitution 
d’un Trésor * commun de tous les musulmans, alimenté par une Aumône 
légale * prélevée sur les biens de chacun d’entre eux, allait être en ce sens encore 
plus efficace puisque chaque membre contribuait, dans la mesure de ses moyens, 
aux charges à la fois sociales et militaires du nouvel État.

A côté de ces mesures de tendance égalitaire, d’autres aspects de la régle­
mentation médinoise semblaient avoir surtout pour dessein de différencier la 
société musulmane de celles qui l’avaient précédée. En ce sens jouaient des inter­
dictions telles que celles du prêt à intérêt, des jeux de hasard, de l’usage du 
vin * ou encore du calendrier * solaire. Mais les détails du nouveau culte étaient 
peut-être à cet égard encore plus significatifs..C’est ainsi qu’à partir de l’an 2 
de l’Hégire fut abandonnée, comme un trait d’inspiration juive, l’obligation 
de se tourner vers Jérusalem pour l’accomplissement du rite déjà traditionnel

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

29

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de la Prière *, qui se fit désormais en direction de la Mekke. De même l’obli­
gation du Jeûne *, primitivement limitée au dixième jour du mois de muhar- 
ram *, fut-elle bientôt transformée et appliquée au mois entier de ramadan 
pour ne point rappeler l’usage juif. Enfin le Pèlerinage * aux lieux saints de la 
Mekke, qui allait être reconnu comme l’une des exigences fondamentales de 
l’Islam, se vit à la fois dépouillé de son ancienne signification et volontairement 
rattaché à une tradition abrahamique bien faite pour établir, à côté des préten­
tions des juifs * et des chrétiens *, l’originalité profonde et l’authenticité de 
l’Islam.

Autour de ce rite du Pèlerinage, qui permettait à Muhammad de renouer 
avec ses origines familiales, furent conduites les négociations de la dernière 
période, lorsque Muhammad essaya d’obtenir des Mekkois, pour lui et ses fi­
dèles, l’autorisation de venir vénérer la Ka‘ba. Les musulmans purent ainsi, 
sans armes, accomplir une fois les tournées du Pèlerinage mineur et cette recon­
naissance officielle de la puissance de Muhammad, qui fut inscrite dans la trêve 
par ailleurs peu glorieuse de Hudaybiya *, allait précéder de peu le siège et la 
conquête de la ville dont les chefs s’étaient divisés et se ralliaient successivement 
au maître désormais incontesté de Médine et de la majeure partie du Hidjâz. 
L’adoption définitive de l’Islam par l’ensemble des Kuraysh était au bout de 
cette longue attente.

L’habileté de Muhammad reçut alors sa récompense et continua de se 
manifester pendant les mois suivants au cours desquels le Prophète paracheva 
l’unité de la force musulmane tout entière, grossie pourtant d’éléments plus 
ambitieux que convaincus, et réussit à lancer immédiatement les Mekkois 
dans une expédition riche en butin, celle de Hunayn *, qui lui permit d’expé­
rimenter contre une coalition de nomades la valeur de ses nouvelles troupes. 
L’image de Muhammad que ses biographies nous ont conservée est alors 
celle du triomphateur magnanime et sûr de lui, qui n’a garde de satisfaire par 
la vengeance ses vieilles rancîmes, mais profite calmement de tout moyen 
d’étendre encore son autorité, recevant les délégations envoyées par des tribus 
ou des principautés arabes parfois lointaines pour discuter les termes de leur 
soumission et orientant déjà vers la limite septentrionale de l’Arabie, vers 
Tabûk * et au-delà où de premiers engagements s’étaient produits avec les 
troupes byzantines, l’ardeur combative de ses Compagnons.

Ce triomphe personnel allait être cependant de courte durée. En l’an io 
de l’Hégire, c’est-à-dire le 8 juin 632, Muhammad mourut à Médine où il 
avait continué à résider, quelques semaines après avoir dirigé lui-même les 
cérémonies du premier Pèlerinage auquel ne participaient plus les païens. Il

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

30

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

avait une dernière fois, au cours d’une harangue dont la Tradition a gardé le 
souvenir, sinon la teneur authentique, rappelé les principaux traits de sa prédi­
cation, insistant notamment sur la double obligation qui ne cesserait jamais 
de peser sur les musulmans, celle de pratiquer la fraternité entre eux, et d’obser­
ver avec fidélité les prescriptions du Livre de Dieu. Les paroles mêmes qu’il 
prononça à cette occasion, celles surtout qui servent de conclusion à sa harangue, 
constituent sans doute le plus vivant commentaire de l’œuvre qu’il avait es­
sayé d’accomplir et qui allait désormais se situer au-delà de l’arabisme primitif 
dans lequel lui-même avait vécu. « Hommes, écoutez mes paroles et pesez-les ; car 
j’ai accompli ma vie », aurait-il dit en effet comme péroraison. « Je laisse en 
vous ce par quoi, si vous y êtes fidèles, vous éviterez à jamais l’égarement, 
une chose claire, le Livre de Dieu et la sunna * de son Prophète. Écoutez mes 
paroles et pesez-les. Sachez que tout musulman est un frère pour un autre 
musulman; que les musulmans sont frères; que n’est licite pour un homme 
sur la part de son frère que ce que celui-ci lui donne de plein gré. Et ne faites 
point tort à vos propres personnes. Ai-je rempli ma tâche? — Par Dieu, oui, 
répondit la foule. — Par Dieu, je rends témoignage. »

Avec ce message s’achevait l’enseignement direct du Prophète qui n’al­
lait plus avoir le temps, aussitôt après son retour à Médine, que de décider 
l’envoi d’une expédition armée vers le nord, destinée, comme celle qui l’avait 
immédiatement précédée et qui s’était heurtée à une riposte sévère des troupes 
byzantines près de Mu’ta *, à piller quelques localités frontalières de Trans- 
jordanie. La maladie qui devait l’emporter ne lui permettait plus de sortir de 
sa maison où il était entouré et soigné par ses femmes, surtout par sa préférée 
‘A’isha *, la fille d’Abû Bakr, qu’il avait épousée toute jeune après la mort 
de Khadîdja. Ce fut dans cette maison, où il ne pouvait même plus diriger 
lui-même la Prière solennelle, qu’il s’affaiblit peu à peu, au grand désarroi 
de ses proches et de ses amis les plus fidèles, là aussi qu’il rendit le dernier 
soupir auprès de ‘A’isha et qu’il fut même enterré discrètement dans la nuit 
qui suivit sa mort, tandis que la confusion la plus complète régnait parmi ceux 
qui se considéraient comme ses héritiers et qui déjà s’affrontaient avec âpreté 
pour savoir qui lui succéderait à la tête de la communauté musulmane et en 
sauvegarderait l’unité tout en assurant le maintien de l’œuvre interrompue.

Au cours de la réunion mouvementée qu’abrita, au soir du 8 juin 632, 
la maison d’un des principaux clans de Médine, le vieil Abû Bakr, Compagnon

31

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

de l’Hégire et père d’une des femmes du Prophète, l’emporta sur ses rivaux 
après de longues discussions, à la suite aussi de manœuvres et d’intrigues qui 
seront parfois réprouvées par la tradition ultérieure. Il devint dès ce moment 
le « successeur de l’Envoyé de Dieu » (khalîfa Rasûl Allah) ou le premier 
de ces « califes * » qui se trouvèrent bientôt à la tête d’un empire immense, mais 
qui durent d’abord faire face aux problèmes d’une situation compromise par 
la mort prématurée de Muhammad.

Le bref califat d’Abû Bakr (632 à 634), suivi bientôt de celui de son meil­
leur ami ‘Umar * (634 à 644), puis de ceux de ‘Uthmân * (644 à 656) et de 
‘Ali (656 à 660), ouvrit en effet, pour la communauté islamique naissante, 
une étonnante période de croissance et de transformation, qui fut à la fois 
marquée par la subite extension de conquêtes militaires triomphantes et par 
le déchaînement de crises intérieures allant du premier mouvement de séces­
sion des tribus bédouines en Arabie aux luttes intestines qui ensanglantèrent 
le califat de ‘Alî, tout en ayant provoqué entre-temps l’assassinat des deuxième 
et troisième califes, ‘Umar et ‘Uthmân.

La cause profonde de ces crises tenait au vide laissé derrière elle par la 
trop puissante personnalité d’un chef politique et religieux qui n’avait point 
prévu de son vivant les modalités de sa succession. Rivalités et appétits divers 
ne pouvaient que se donner libre cours parmi ses anciens disciples, confrontés 
avec la difficulté de se mettre d’accord sur le nom d’un remplaçant choisi dans 
leurs rangs, et les quatre premiers califes, « ceux qui suivirent la voie droite »
(râshidûn) et qui jouirent dans l’histoire de l’Islam d’un prestige particulier, 
ne durent en fait leur accession au pouvoir qu’à des élections discutées, domi­
nées le plus souvent par le jeu de puissantes coalitions d’intérêts. Le règne des 
Compagnons, puisque aussi bien cette qualité qui fut la leur constituait à l’épo­
que leur premier titre de gloire et continua de les auréoler pour l’avenir, ne 
recouvrit en fait que des dissensions continuelles, dégénérant parfois en ba­
tailles, mais créant surtout, à l’intérieur de l’Islam, des failles dont certaines 
persisteront jusqu’à l’époque actuelle. Ce fut pour l’avenir de la communauté 
musulmane une période capitale, malheureusement trop souvent obscurcie, 
dans l’idée que l’on peut aujourd’hui s’en faire, par la variété des traditions rap­
portées par les premiers historiens arabes en fonction de leurs propres options 
religieuses ou politiques.

La plus grave cause de dissensions à l’époque découla de l’éviction du 
cousin et gendre du Prophète, ‘Alî, qui avait tenu auprès de lui dès le début 
de l’Islam le rôle d’un soutien fidèle. Ce personnage effacé, courageux d’après 
certaines sources, mais en tout cas peu habile, aurait été selon ses partisans j.

32

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



victime des machinations ourdies, à la mort de Muhammad, par un groupe 
de Mekkois opposés aux prétentions légitimistes des Auxiliaires medinois 
et défendant les mérites des deux futurs premiers califes, Abû Bakr et ‘Umar. 
Les droits de ‘Alî, que lui-même ne s’était point avisé de défendre, restèrent 
d’abord méconnus, ainsi que ceux de son épouse Fâtima, fille du Prophète, 
à qui Abû Bakr dénia le droit d’hériter de son père. Mais la réaction allait 
suivre, peut-être d’autant plus violente qu’elle avait été plus longtemps atten­
due, et la véhémence passionnée avec laquelle ‘Alî accomplit ses premières 
interventions politiques, après le meurtre de ‘Umar en 644, devait 
engendrer un fanatisme croissant chez les membres de son « parti ».

Sa situation ne cessa cependant d’être délicate : non seulement il ne réussit 
point alors à se faire élire calife par le conseil des Six où il siégea lui-même et 
qui était chargé de pourvoir à la succession de ‘Umar, mais son opposition au 
rival qui lui avait été préféré, ‘Uthmân, et qui était un Kuraysltite du clan 
umayyade *, eut pour résultat d’engendrer une véritable guerre civile. Celle- 
ci commença quelque dix ans plus tard par une révolte ouverte contre le 
troisième calife, abattu à coups de sabre dans sa maison de Médine, et devait 
rester connue sous l’appellation de la « Grande Division ». Si Ah en bénéficia 
directement puisqu’il y gagna son accession à un pouvoir qui lui avait jusque-là 
échappé, il lui dut aussi de voir son autorité immédiatement mise en cause par 
nn parent du calife assassiné, le gouverneur umayyade de la Sÿne, Mu awiya *, 
qui entendait profiter de la vague de mécontentement soulevée dans les pro­
vinces par le meurtre de son propre cousin et exercer son droit de vengeance 
en exigeant de ‘Alî qu’il lui livrât les coupables.

La querelle, qui se déroulait dans un climat d’extrême confusion— car 
‘Alî n’avait pas tardé à être parallèlement abandonné par bien des éléments 
de l’éphémère conjonction d’intérêts qui l’avait auparavant soutenu dans son 
opposition à ‘Uthmân —, aboutit d’abord à la rencontre armée de Siffîn , 
sur les bords de l’Euphrate, en juin-juillet 657. Elle se continua par le recours 
à une procédure d’arbitrage, l’arbitrage d’Adhruh *, qui se déroula, selon une 
chronologie peu précise, dans une ou même deux oasis de la steppe arabo- 
transjordanienne. Elle se termina en tout cas à l’avantage de Mu âwiya qui 
se fit proclamer calife en juillet 660, après qu’eut été juridiquement condamné 
le meurtre de ‘Uthmân. Ce fut ensuite le triomphe définitif du premier souve­
rain umayyade, resté seul maître de l’empire lorsque Ah, cantonné apres 1 arbi­
trage dans le territoire irakien où il avait à faire face à de nombreuses difficultés, 
eut été à son tour victime d’un attentat en 661, dans la grande mosquée de 
Kûfa *.

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMI QUE

33

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

La pacification des esprits n’était point obtenue pour autant puisque ‘Alî 
laissait des descendants, parmi lesquels les deux petits-fils du Prophète, 
al-Hasan * et al-Husayn *, et que surtout ses irréductibles partisans avaient lié 
sa défense à une conception du pouvoir qui allait peu à peu recevoir un contenu 
doctrinal à la fois politique et religieux. Le shi‘isme était né, dont le nom reflète 
d’abord l’attachement à un personnage et à sa famille, plus exactement à un 
parti (sht‘aJ, mais dont l’évolution ultérieure allait faire appel à un ensemble 
de sentiments et de doctrines de plus en plus complexes.

D’autres conséquences idéologiques durables allaient d’ailleurs suivre 
d’autres heurts politiques de l’époque. Certes, la rébellion des tribus 
d’Arabie immédiatement après la mort du Prophète — ce refus de payer l’Au­
mône légale qui s’était accompagné de la prolifération de faux prophètes lo­
caux et n’avait pu être réduit qu’après de violents combats — devait rapidement 
être oubliée. Mais une rupture véritable de l’unité de la Communauté avait été 
consacrée par la bataille dite « du Chameau * », engagée en 656 comme une suite 
directe des troubles suscités par le meurtre de ‘Uthmân et par le triomphe 
de la coalition qui l’avait renversé. D’éminents Compagnons tels que Talha 
et al-Zubayr, soutenus par la veuve du Prophète, ‘A’isha, y avaient combattu 
contre ‘Alî qu’ils avaient d’abord défendu dans ses revendications. Ce fut 
une véritable guerre fratricide où de nombreux musulmans périrent et qui 
devait rester célèbre pour avoir mis au grand jour les difficultés des croyants 
de bonne foi, contraints de prendre parti entre des personnages également 
éminents. Néanmoins, si elle fut le point de départ de réflexions théologiques 
qui marquèrent à dater de cette époque la physionomie de l’Islam, elle ne donna 
point naissance à un mouvement sectaire proprement dit et la mort qu’y trou­
vèrent les chefs de la sécession arrêta définitivement le zèle de leurs partisans.

Plus importante et plus durable pour l’avenir fut au contraire la sédition 
des kharidjites *, qui se manifesta au lendemain de la rencontre ratée de Siflxn 
et qui était animée par une interprétation particulièrement rigoriste et égali­
taire de la doctrine islamique. Non seulement ses membres « sortirent » — d’où 
leur nom — des rangs de l’armée de ‘Alî après son acceptation d’un arbitrage 
entre lui-même et Mu'âwiya, mais ils quittèrent les cités d’Irak * et, renouve­
lant le geste du Prophète, se retirèrent avec femmes et enfants dans leur propre 
« territoire de l’expatriation », où ils organisèrent une communauté répondant 
à leurs idées. La défaite que leur infligea ‘Alî en 658 put mettre fin à leur insur­
rection armée. Elle ne brisa point la volonté de sécession des survivants qui 
allèrent implanter dans des régions plus lointaines les convictions qu’ils res­
taient décidés à défendre sans compromission d’aucune sorte.

34

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Les germes de schisme et de dissidence foisonnaient ainsi dans une société 
islamique en pleine crise de croissance. Ils affectaient essentiellement l’ancien 
milieu arabe qui avait constitué l’entourage du Prophète et qui se considérait 
comme le garant de son message. Mais il ne faut pas perdre de vue que conflits 
et rébellions se situaient maintenant dans un nouveau cadre, celui de l’empire 
que les armées musulmanes avaient conquis dans les quelques années qui 
suivirent la mort de Muhammad. L’époque des deux premiers califes, et plus 
précisément le règne de ‘Umar, fut en effet pour l’Islam le moment de la fou­
droyante expansion qui n’allait cesser de vivre dans la mémoire des musulmans 
et qui leur permit, non seulement d’annexer soudainement par droit de con­
quête Syrie, Mésopotamie, Arménie *, Iran *, Égypte * et Tripolitaine, mais 
de prendre pied même jusqu’en Afrique du Nord ou en Transoxiane.

Tout avait commencé par les inévitables heurts qui s’étaient jadis produits, 
à la limite des terres cultivées de Syrie, entre des troupes musulmanes avides 
de pillage et des contingents byzantins chargés de la surveillance de ces pro­
vinces excentriques de l’empire. Les premières tentatives infructueuses, qui 
avaient eu lieu du vivant et aussitôt après la mort du Prophète, furent suivies, 
dès que l’Arabie eut reconnu tout entière l’autorité d’Abû Bakr, de l’irruption 
de vagues successives venues du désert, occupant les campagnes sans oser 
toutefois s’enhardir jusqu’à attaquer les villes pourvues de garnisons. La Pales­
tine et les terres du Hauran en subirent d’abord les atteintes, tandis que d’au­
tres expéditions étaient dirigées contre les plaines fertiles du Bas-Irak, où 
déjà des tribus bédouines s’étaient établies avant l’apparition de l’Islam et 
où la capitale arabe de Hîra * avait joui d’un renom chanté par les anciens 
poètes. D’un côté comme de l’autre les razzias s’accompagnaient de l’établis­
sement de camps de regroupement utilisés par les combattants et leurs familles, 
qui servaient de bases de départ pour les assauts suivants et qui donnèrent en 
Irak naissance à de véritables villes, celle de Basra * d’abord, à 1 embouchure 
du Tigre et de l’Euphrate, puis celle de Kûfa, située plus au nord.

Une étape importante fut ensuite franchie lorsque les musulmans eurent 
réussi à triompher, dans des batailles rangées, des armées des deux États rivaux 
et puissants dont ils avaient envahi le territoire. La riposte n avait pas été, à 
vrai dire, aussi violente qu’aurait pu le faire croire la taille des deux empires, 
hygantin et sassanide, ainsi provoques. Tous deux sortaient d une période de 
luttes acharnées et, appauvris mutuellement par leurs précédentes offensives 
dont la dernière avait été menée par l’empereur byzantin Héraclius jusqu’à 
Ctésiphon *, en 629, pour venger le ravage de la Syrie et de l’Égypte par les 
SassaniHes entre 6x1 et 618 —, ils ne prêtèrent d’abord que peu d’attention

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

35

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

au danger imprévu qui surgissait pour eux du côté de l’Arabie et qui revêtait 
la forme familière d’un assaut de pillards. Les populations qui étaient l’enjeu 
de la lutte paraissent même n’avoir pris aucune part à la résistance et avoir 
accueilli au contraire sans déplaisir, dans les provinces byzantines, des envahis­
seurs qui les délivraient d’une occupation pesante du point de vue fiscal 
et souvent tracassière sur le plan religieux.

En Syrie les principaux engagements, à Adjnâdayn * d’abord en 634, 
puis au Yarmûk * en 636, se soldèrent par une victoire totale des musulmans 
qui anéantirent la défense impériale et s’emparèrent ensuite des principales 
villes, Jérusalem en 638 et surtout Damas * qui, après avoir été envahie une 
première fois dès 635, devint trois ans plus tard le définitif pivot de l’occupation 
nouvelle. Les attaques avaient été menées avec une habileté tactique que l’on 
attribue en grande part au général Khâlid ibn al-Walîd *, « le sabre de Dieu » 
selon le surnom honorifique qui lui fut décerné, revenu inopinément d’Irak 
pour renforcer les contingents qui fléchissaient. Mais elles furent également 
facilitées par la modération des traités de capitulation que les envahisseurs 
proposaient aux habitants des régions conquises et qui leur assuraient le plus 
souvent la libre disposition de leurs biens moyennant un statut de tributaires 
protégés et le paiement d’une taxe annuelle, variable selon les lieux, qui sera 
à l’origine des impôts * ultérieurs dits impôts foncier et de capitation. La 
plupart de ces habitants étaient en effet des chrétiens dont le Coran, sous le 
nom de « détenteurs de l’Écriture », reconnaissait l’existence sans prétendre 
exiger d’eux une immédiate conversion et dont les terres devinrent terres « de 
traité », c’est-à-dire des terres où l’activité agricole traditionnelle continuait 
au profit des vainqueurs, mais dont on ne spolia que rarement les anciens pro­
priétaires.

En Mésopotamie cependant le régime de la conquête semble avoir été plus 
brutal qu’ailleurs. Après qu’eut été forcé dès 635 le passage de l’Euphrate, la 
victoire de Kâdisiya * en 637, ouvrant définitivement le pays aux conquérants, 
fut suivie de la prise et du sac de l’opulente capitale sassanide de Ctésiphon. 
Aucune convention politique n’y modéra la violence des vainqueurs, tandis 
que le souverain sassanide fuyait en Iran. Le fertile bassin du Tigre et de l’Eu­
phrate, sillonné de canaux qui en assuraient à la fois le drainage et l’irrigation, 
eut tout entier le statut d’une terre conquise « de vive force », où les particula­
rismes locaux ne furent pas ménagés comme en Syrie. La méfiance des vain­
queurs les empêcha même de profiter des anciennes installations urbaines et 
une métropole telle que Ctésiphon fut de ce fait vouée au déclin, tandis que les 
camps militaires arabes du Bas-Irak se transformaient peu à peu en d’immenses

36

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



villes de sédentarisation, architecturalement informes, mais abondamment 
peuplées et conservant dans l’organisation de leurs quartiers le souvenir des 
groupements anciens de tentes par clans et par tribus.

Encouragé en tout cas par de rapides et fructueux succès, le mouvement 
de conquête ne fit avec les années que s’amplifier. Il se poursuivit d’abord vers 
la Haute-Mésopotamie * (prise de la future Rakka * en 639 et de Niniveen 
641), vers l’Arménie, puis en direction des provinces orientales où se mainte­
nait la fiction impuissante de l’Empire sassanide. Une importante bataille fut 
livrée en 642 à Nihâwand *, au sortir des défilés menant de l’Irak vers le pla­
teau iranien, et cette nouvelle victoire islamique, suivie de l’occupation de 
l’Adharbaydjân * en 643 et de celle du Fârs * l’année suivante, eut pour consé­
quence l’extension des razzias jusqu’au lointain Khurâsân * et même au-delà. 
Non seulement les troupes qui poursuivaient le souverain sassanide en déroute 
réussirent à s’en rendre maître, enlevant ainsi tout prétexte à ime résistance 
sérieuse, mais les expéditions de plus en plus hardies qui entraînaient les tribus 
arabes loin de leur point de départ s’accompagnèrent d’un mouvement de rela­
tive sédentarisation, fixant dans ces régions lointaines des fractions de clan 
entières, avec leurs habitudes tribales et leurs propres rivalités. Ce n était pas 
encore la pacification complète du pays, qui allait connaître pendant plusieurs 
dizaines d’années des révoltes de plus ou moins grande ampleur. Déjà cependant 
s’habituait à la nouvelle domination tme classe évoluée de propriétaires terriens, 
les dihkân, qui ne tarderaient pas à jouer, dans l’administration islamique de 
la province, un rôle d’une importance croissante. , .

Parallèlement était conduite dans une direction opposée, et en dépit des 
réserves personnelles du calife ‘Umar, la conquête de 1 Egypte, qui fut 1 œuvre 
du général ‘Amr ibn al-‘As *. A cette occasion un nouveau camp, celui de 
Fustât *, fut fondé dans la vallée du Nil peu avant l’élargissement du delta. 
Les populations locales avaient d’abord accueilli les envahisseurs sans réaction 
notable et les principales cités capitulé dès 640. Cependant un retour offensif 
des Byzantins, s’inquiétant de perdre la province qui leur avait toujours servi 
de « grenier à blé », fut suivi de nouvelles opérations arabes qui rencontrèrent 
plus de difficultés et connurent leur intensité majeure lors du siège et de la 
dévastation de la prestigieuse cité grecque d’Alexandrie *, en 642. L’ensemble 
du pays fut ainsi conquis de vive force, mais l’administration * arabe se borna 
le plus souvent à y reprendre à son compte les habitudes fiscales des Byzantins, 
exigeant des Coptes soumis des impôts analogues à ceux qu’ils payaient à 1 occu­
pant précédent et les pressurant de la même manière. , ,

Au-délà de l’Égypte enfin, quelques raids de grande envergure avaient ete

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

37

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



lancés à travers le désert de Cyrénaïque jusqu’à la riche province byzantine 
d’Ifrîkiya *, sans que toutefois les troupes musulmanes qui foulèrent le sol de 
Tunisie en 647, après la bataille de Sbeitla, s’y établissent déjà d’unefaçon durable. 
Des incursions étaient par ailleurs dirigées vers l’Anatolie *, mais elles se heur­
tèrent bientôt à des ripostes byzantines efficaces qui devaient pour un temps 
ralentir la progression islamique dans cette région.

Des résultats importants étaient cependant acquis et les proportions prises 
par un empire qui s’étendait de l’Iran à la Berbérie et des portes de Cilicie à la fron­
tière de Nubie suffisaient à différencier profondément le nouvel État musulman 
de celui que l’on connaissait à la mort de Muhammad. Il ne s’agissait encore que 
d’un agrégat de provinces * quasiment autonomes, agrégat né des hasards de 
la Guerre sainte qui s’était trouvée à l’origine d’annexions territoriales succes­
sives, sans plan de campagne concerté. Mais cet ensemble n’en reconnaissait 
pas moins tout entier l’autorité du même pouvoir califien. L’ancienne ville du 
Prophète, Médine, qui était loin d’occuper une position centrale, y faisait figure 
de capitale. Le butin y affluait et avait entraîné pour ses habitants un accrois­
sement soudain de luxe et de prospérité. Ceux qui y régnaient et auxquels les 
chefs d’expéditions victorieuses venaient finalement faire leurs rapports tran­
chaient en dernier ressort de questions qui leur avaient fait entrevoir une nou­
velle échelle de valeurs, même s’ils ne pouvaient que difficilement se rendre 
compte de leurs conséquences lointaines.

On doit certes admirer la souplesse avec laquelle ces premiers califes de 
l’Islam s’efforcèrent de s’adapter à cette situation. Il faut néanmoins reconnaître 
que toute leur politique reposait sur des improvisations et ne pouvait recueillir 
d’adhésion unanime lorsqu’ils appliquaient à leur manière, en des circonstances 
fort différentes, les exemples fournis par les décisions du Prophète. Et les 
problèmes n’étaient pas moindres qui se posaient au niveau des accommode­
ments locaux et qui commençaient à peine de recevoir en chaque cas des solu­
tions, tant s’ignoraient encore, dans leur juxtaposition fortuite, la fruste société 
des vainqueurs et les éléments généralement plus évolués auxquels les anciens 
nomades arabes avaient imposé leur domination.

Aussi bien comprend-on, dans ces conditions, les divisions qui ravagèrent 
le groupe des anciens familiers de Muhammad et de leurs descendants pendant 
les vingt-huit années qui suivirent la disparition du Prophète de l’Islam. Ses 
Compagnons réagirent en fonction de leurs tempéraments personnels, ainsi que 
de leurs habitudes tribales et familiales, aux responsabilités imprévues qu’ils 
avaient à assumer au sein d’une communauté musulmane agrandie. Ils s’étaient 
en outre trouvés le plus souvent dispersés au hasard des aléas de la conquête,

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

38

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

subissant inconsciemment l’influence des pays différents dans lesquels ils avaient 
été appelés. Les nouveaux facteurs de désunion que représentaient désormais 
au sein de l’empire les particularismes locaux non arabes jouaient, eux aussi, 
leur rôle Hans les ambitions qui allaient peu à peu les conduire à s’affronter les 
uns les autres et à proposer de la doctrine islamique des interprétations souvent 
fort différentes. En dépit de l’isolement volontaire des vainqueurs au milieu de 
populations conquises auxquelles ils refusaient encore de se mêler, c’étaient déjà 
les influences étrangères qui commençaient à agiter sourdement la société isla­
mique et à insuffler dans ses querelles l’âpreté des rivalités ethniques et natio­
nales antérieures.

L’accession de Mu'âwiya au califat en 660 marquait le triomphe d’un clan, 
celui des Umayyades, sur le parti shi'ite. Mais elle marquait aussi le triomphe 
d’une politique, celle de l’habile gouverneur de Syrie qui avait adopté dans ce 
pays une attitude de compréhension à l’egard de ses habitants et de confrontation 
réaliste avec les problèmes posés par la domination de l’Islam sur des régions 
de vieille civilisation. Cette politique nouvelle, élargie aux dimensions de l’empire 
que le souverain umayyade était désormais appelé à régir, allait donner toute 
son originalité à la tentative poursuivie par lui-même et ses successeurs. Les 
oppositions furent néanmoins telles, dans un monde aussi profondément diver­
sifié, et les difficultés s’accrûrent si rapidement avec la constante évolution d’une 
société islamique non encore stabilisée que l’entreprise se solda par un échec 
final — renversement de la dynastie par la dynastie abbasside * en 750. Elle 
fut même travestie dans la mémoire des époques suivantes par les accusations 
traditionnellement portées à l’encontre de ceux qu’on appelait désormais les 
« rois », et non plus les « califes » umayyades, et dont on critiquait notamment 
l’irréligion foncière et la coupable avidité, tant il était difficile, pour des histo­
riens arabes plongés dans les luttes et divisions de leur propre époque, d’envisa­
ger avec sérénité un passé aux conséquences toujours actuelles sur le plan 
doctrinal, quoique provoquées souvent à l’origine par de simples querelles 
de personnes.

La méfiance de certains milieux arabes avait de fait toujours accompagné 
Mu'âwiya et son frère, tous deux aristocrates kurayshites de vieille souche et 
fils de l’habile chef mekkois Abû Sufyân * qui, bien que parent du Prophète, 
avait été son plus farouche opposant pendant la période mekkoise comme 
pendant la période médinoise de sa vie. C’était là d’ailleurs le sentiment qui 
avait déjà joué contre le troisième calife, ‘ Uthmân, lui aussi descendant d’Umayya,

39

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

dont la qualité de gendre et d’ancien familier du Prophète n’avait pas suffi à 
désarmer l’hostilité des éléments shi'ites. ‘Uthmân, en dépit de cette oppo­
sition ou peut-être à cause d’elle, n’avait j amais cessé de faire cause commune avec 
les membres du clan auquel il appartenait, leur confiant des postes importants 
lorsqu’il fut au pouvoir et encourant ainsi les critiques qui allaient pour une 
part entraîner son assassinat. La même méfiance d’origine partisane allait trou­
ver de nouvelles justifications lorsque les efforts de Mu'âwiya réussirent à intro­
duire dans l’État musulman, par le biais d’une prestation de serment anticipée 
à la personne de son fils, un principe dynastique * qui n’avait jamais été reconnu 
jusqu’alors. Et l’action ultérieure des Umayyades au pouvoir, contraints de ne 
se fier qu’aux membres de leur famille et de mener des répressions parfois bru­
tales contre leurs ennemis, notamment contre les Ahdes *, ne fit qu’accroître 
par la suite le fossé ainsi creusé.

Cependant les dissensions ne manquaient pas non plus dans l’entourage 
immédiat des Umayyades. L’œuvre, à longue échéance durable, accomplie 
par Mu'âwiya pour assurer après lui la domination de ses descendants directs 
fit long feu avec l’extinction de la branche dite des Sufyamdes. Yazîd *, son fils, 
ne régna, au milieu de troubles renaissants, que de 680 à 683 et le tout jeune 
Mu'âwiya II qui lui avait succédé mourut dans la même année, à peine devenu

3. LA FAMILLE UMAYYADE
Les numéros indiquent les personnages ayant successivement accédé au califat.

Umayya

Abû ^l-1 As I

1 .
‘Affân al-Hakam Abû

1
‘Uthmân 4

(Troisième calife)
. Marwân Ier

1
1. Mi

5. ‘Abd al-Malik
1

‘Abd al-‘Azîz 
|

Muhammad 2. Ya

6. al-Walîd Ier 7-Sulaymân 9. Yazîd II
1

10. Hishim
1

8. ‘Umar ibn 
‘Abd al-‘ Azîz

14. Marwân II 3. Mu‘ 
(Sut

12. Yazîd III 13. Ibrâhîm 11. al-Walîd II Mu‘âwiya

(Marwanides) ‘Abd al-Rahmân I"
(Émirat d’Espagne)

40

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



calife et au milieu d’une véritable anarchie. Les luttes entre les Arabes installés 
en Syrie étaient alors si violentes que les principaux chefs de clan réunis en assem­
blée mirent fort longtemps à se mettre d’accord pour confier le pouvoir 
à un cousin de Mu'âwiya, Marwân *, qui allait donner naissance à la seconde 
et plus importante branche de la famille umayyade, celle des Marwanides. Celle- 
ci, dont l’apparition s’accompagna d’un regain d’autorité pour le califat syrien, 
illustrée d’abord par des personnages de valeur, fut ensuite ébranlée par les trou­
bles accompagnant de trop nombreux changements de règne. Certes ‘Abd 
al-Malik *, le fils énergique de Marwân, devait être, de 685 à 705, l’ouvrier de la 
puissance umayyade, capable de rétablir l’unité alors gravement compromise 
et de fonder sur de nouvelles bases l’organisation matérielle de l’État et de la 
société islamiques. Mais après le fastueux califat d’al-Walîd * (705-715), qui fut 
le premier de ses fils à hériter de son titre, rivalités et discussions reprirent de 
plus belle tandis que le pouvoir passait, sans règle établie, à ses fils, frères, neveux 
et même cousins éloignés. Un arbre généalogique permet seul de se rendre compte 
du désordre dans lequel ces divers personnages furent appelés à régner. Mais 
il faut surtout souligner qu’à l’occasion de chacun de ces transferts fleurirent 
des intrigues suivies d’âpres contestations et que la plupart des règnes, à l’excep­
tion de celui de Hishâm *, entre 724 et 743, furent de très courte durée, ne lais­
sant même pas le temps à des princes le plus souvent médiocres de maîtriser 
les diverses forces en présence. En fait, le désordre ne cessa de croître jusqu’aux 
efforts désespérés de Marwân II *, le dernier calife umayyade qui, après avoir 
réussi à triompher péniblement de ses rivaux, ne sut point résister, lors de la 
décisive bataille du Grand Zâb * en 749, à l’assaut des troupes khurasaniennes 
combattant pour la cause abbasside.

Les querelles familiales qui minèrent ainsi la dynastie umayyade étaient 
encore amplifiées par le climat d’agitation dans lequel vivaient les principales 
tribus arabes qui s’étaient établies en Syrie. Les effets avaient commencé à s’en 
faire sentir avec une particulière acuité lors des hésitations qui précédèrent la 
proclamation de Marwân Ier comme calife. La tension qui existait depuis 
longtemps entre les Kalb * et les Kays *, ces deux factions opposées en vertu 
de leurs lointaines origines, dégénéra alors en une véritable guerre civile dont 
les batailles, notamment celle de Mardj Râhit *, se livrèrent aux confins de 
l’oasis damascaine et du désert. Il en résulta l’écrasement des Kays et, par- 
delà ces sanglantes journées, une irrémédiable scission entre les tribus en pré­
sence. C’étaient en fait les habitudes bédouines de provocation mutuelle et de 
règlement de comptes qui sévissaient sur le sol syrien depuis que la conquête 
musulmane en avait amené le partage entre les divers clans qui s’y étaient implan-

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

41

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

4. LES GRANDES CONQUÊTES 
DU VISIÈCLE

(D’apris Historical atlas 
of the Muslim peoples.)

Apris la pacification de l'Arabie, qui fut T œuvre 
d’Abû Bakr, les troupes aràbo-musubnanes 
suivirent les voies naturelles de pénétration qui 
les menèrent, soit dans les riches provinces de 
l’Empire byzantin, vers Antioche et Alexandrie 
et jusqu’en Arménie, soit vers la Mésopotamie 
sassanide d’où elles allaient envahir l'Iran par 
les deux routes de la Susiane et de la Médie.

42

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

É
ta

t i
sla

m
iq

ue
 à 

l'é
po

qu
e d

e ‘
U

th
m

ân

43

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tés et qui se séparaient en « vieux Arabes syriens », ces Kalb sur lesquels s’était 
appuyé Mu'âwiya au moyen d’alliances matrimoniales, et en éléments direc­
tement venus d’Arabie au moment de la conquête islamique, les Kays. D’où 
la violence croissante de conflits d’intérêts qui motivèrent les changements de 
résidence et les déplacements tactiques de certains califes, évitant les zones 
d’influence de leurs ennemis et cherchant à rejoindre leurs propres partisans 
dans les secteurs où ceux-ci se trouvaient groupés.

Aussi bien le processus de sédentarisation qui avait amené l’installation en 
Syrie d’éminents Compagnons du Prophète et de nombreux représentants des 
grandes familles mekkoises, venus rejoindre dans cette province les premiers 
occupants arabes christianisés, avait-il eu pour corollaire la mainmise de ces 
personnages sur de grands domaines fonciers *, occupés par eux le plus souvent 
après la fuite de leurs possesseurs byzantins et devenus des centres de fixation 
des nomades. Sur eux reposait en grande partie la richesse de la classe dirigeante 
umayyade dont les membres aimèrent à résider en des lieux pourvus d’établis­
sements agricoles et à y construire ces « châteaux * umayyades » dont les ruines 
parsèment encore la steppe syro-jordanienne ainsi que la haute plaine de la 
Bikâ ‘ et la fertile vallée du Jourdain. Sans doute ces divers points d’occupation 
tribale avaient-ils été également choisis en fonction des circonscriptions mili­
taires syriennes, ou djund *, qui correspondaient à la fois'à’ des zones territo­
riales et à des imités mobilisables constituées par les hommes d’un groupe de 
clans. Mais autour d’eux se déroulaient surtout d’avides compétitions d’inté­
rêts, s’ajoutant aux vieilles haines familiales. Toutes se trouvaient avivées par 
l’action des califes qui soutenaient tantôt un clan, tantôt un autre, et s’efforçaient 
également de grossir leurs propres domaines, soit, parfois, au moyen de spolia­
tions, soit surtout en s’appliquant à mettre en valeur, par d’importants travaux 
d’irrigation, des terres jusque-là incultes.

Ces activités et ces difficultés proprement syriennes de la dynastie umayyade 
ne représentaient cependant qu’un aspect de la tâche à laquelle ses souverains 
s’attachèrent pendant la période de quatre-vingt-dix ans environ qui vit, sinon 
le développement continu de l’empire, du moins son accroissement en certaines 
régions et, partout, l’affermissement des positions acquises par les premiers 
raids arabes. Les plus importants succès d’ordre territorial furent remportés 
en Occident, où l’expédition de ‘Ukba *, le Sidi Okba de la tradition popu­
laire, permit, après la fondation du « camp » de Kairouan * en Ifrikiya, la conquête 
du Maghreb * tout entier entre 670 et 700, occupation bientôt suivie, entre 710 
et 716, de la conquête de l’Espagne, dont les artisans furent Mûsâ ibn Nusayr * 
et le fameux Târik * envahissant le royaume wisigoth de Tolède *. Mais les

44

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



attaques que les conquérants arabes lancèrent aussitôt après en Gaule furent 
brisées dès 732 à la bataille de Poitiers *, qui marqua l’avance extrême des 
armées musulmanes, tandis que ne cessaient de renaître en Afrique du Nord les 
manifestations d’une tenace résistance berbère.

A l’autre extrémité du monde de l’Islam, la progression .des conquérants 
arabes avait parallèlement continué dans ces provinces orientales où les annexions 
de Herât * et de Balkh *, à la fin du califat de ‘Uthmân, avaient été suivies du 
franchissement de l’Oxus ou AmouDarya,en 671, puis de l’annexion de Samar­
kand * et de Bukhârâ *, devenues, de 705 à 713, sièges de la puissance de 1 éner­
gique gouverneur Kutayba. Les armées musulmanes dépassaient alors de ce 
côté les frontières du Farghâna * pour pénétrer dans le Turkestan chinois, 
tandis qu’elles envahissaient également le delta de l’Indus, prenaient Multan 
et annexaient à l’empire le Sind *, tout en laissant derrière elles des îlots de 
territoires razziés et non conquis, qui connaissaient des troubles comparables 
à l’agitation des pays berbères et constituaient aussi une zone de relative
insécurité. , -

D’autres succès spectaculaires, quoique sans résultat durable, turent 
aussi enregistrés dans la lutte contre Byzance *, qui fut activement menée pen­
dant les règnes de Mu'âwiya d’abord, puis d’al-Walîd Ier et de Sulaymân. 
Des expéditions importantes, par terre à travers le plateau anatolien, par mer 
à la suite de la création par Mu'âwiya d’une marine * islamique, avaient ete 
lancées à plusieurs reprises, dont certaines aboutirent à de véritables sieges de 
Constantinople *, de 673 à 678 d’abord, puis entre 7x6 et 717, apres que la dé­
vastation de l’île de Chypre *, dès 649, eut marqué le début des prétentions 
umayyades à l’hégémonie maritime sur la Méditerranée orientale. Les pointes les 
plus audacieuses en direction du Bosphore avaient été suivies de replis. Elles 
avaient néanmoins aidé à la consolidation des frontières arabo-byzantmes de 
Cilicie et de Haute-Mésopotamie, où les troupes musulmanes commencèrent 
à élever quelques fortins et à établir de véritables bases de départ pour leurs

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

5. LA SYRIE UMAYYADE AU DÉBUT DU VIIIe SIÈCLE ->

La Syrie umayyade, qui fut une région d’intense 
colonisation arabe, se caractérisa par le déve­
loppement d’un certain nombre de sites corres­
pondant à la fois aux villes antiques de la région 
et à d’anciens domaines ruraux remis en exploi­
tation. Ces sites, connus par des ruines récem­
ment découvertes, s’échelonnaient le long de 
voies de communication, superposées à d’ancien­

nes routes romaines ou à des pistes du désert, qui 
avaient une importance à la fois stratégique et 
économique. La plupart d’entre eux sont mar­
qués par ces châteaux umayyades, jadis connus 
sous le nom impropre de « châteaux du désert », 
qui étaient habités par des membres de la famille 
califienne et de l’aristocratie musulmane.

45

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

46

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

incursions saisonnières en pays ennemi, les ribât * de la Guerre sainte, qui 
continueront pendant des siècles à jalonner les confins de l’Empire islamique.- 
Là cependant comme en d’autres régions les contingents syriens, divisés par 
les luttes entre Kays et Kalb, voyaient leur ardeur combative décroître à mesure 
que l’anarchie intérieure grandissait et qu’ils devaient plus souvent intervenir 
contre des rébellions de plus en plus dangereuses.

Ces rébellions correspondaient souvent, en Iran comme au Maghreb, 
aux réactions anti-musulmanes qui agitaient des régions mal pacifiées. Mais 
il y avait aussi les troubles provoqués par les sentiments anti-umayyades de 
certains milieux arabes, soutenus plus ou moins solidement par les représen­
tants non arabes de certaines tendances locales. Les opérations de pacification 
revenaient chaque fois à des troupes essentiellement composées de Syriens, 
qui s’identifiaient, hors de leur propre province, avec une cause umayyade 
discutée, mais devaient rencontrer de nombreuses difficultés à maintenir, 
dans de pareilles conditions, leur suprématie militaire.

L’une des premières répressions confiées ainsi aux armées umayyades 
fut, à la fin du VIIe siècle, celle de la révolte d’Ibn al-Zubayr *, qui avait mené 
cet « anti-calife » à refuser d’abord l’allégeance à Yazîd Ier, puis à affermir 
son autorité en Arabie, tandis que la Syrie était déchirée par les troubles 
précédant la venue au pouvoir de la branche marwanide. Après une campagne 
en Irak, il ne fallut rien moins que le siège de la ville sacrée de l’Islam, où une 
première tentative infructueuse des troupes du calife Yazîd avait déjà entraîné 
dix ans auparavant l’incendie de la Ka'ba, pour permettre en 693 à al-Hadj- 
djâdj *, l’énergique envoyé du calife ‘Abd al-Malik, de rétablir l’ordre et de 
mettre à mort Ibn al-Zubayr.

En même temps ne cessaient de renaître en Irak des révoltes suscitées 
à la fois par la fermentation politico-religieuse qui se perpétuait dans les grandes 
villes de cette région et par l’animosité des Irakiens contre la province rivale 
à laquelle ils se trouvaient assujettis en dépit de la richesse naturelle et des 
possibilités commerciales de leur propre territoire. Les kharidjites d’abord, 
qui avaient été violemment combattus par ‘Alî au lendemain de leur première 
sécession, mais n’avaient pas abandonné pour autant leur espoir de fonder un 
califat schismatique, se manifestèrent en prenant pour base de départ les ter­
ritoires du Fârs ou d’Arabie qui avaient servi de refuge à leurs éléments les 
plus fanatiques; leurs insurrections successives, qui correspondaient à l’appa­
rition dans leurs rangs de sectes * fort diverses, requirent à plusieurs reprises 
des répressions militaires. De son côté, la ville de Kûfa restait un foyer d intri­
gues et accueillait les révoltés shi'ites qui, après s’être abstenus de toute action

47

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sous le califat de Mu'âwiya — à la suite du ralliement à son autorité 
d’al-Hasan, fils aîné de ‘Alî —, agirent avec moins de prudence sous le règne sui­
vant. Le second fils, al-Husayn, céda ainsi aux instances des partisans qui encou­
rageaient ses prétentions, mais qui ne tardèrent pas à l’abandonner devant 
la réaction du gouverneur umayyade. Lui-même et le petit groupe de compa­
gnons fidèles — membres de son clan et de sa propre famille — qui le soute­
naient et qui étaient venus avec lui de Médine, périrent au cours d’un bref 
engagement qui eut lieu non loin de l’Euphrate, à Karbalâ’ * en 680. La mémoire 
du calife Yazîd, tenu pour responsable de ce massacre, devait être dès lors hon­
nie de tous les shi'ites, tandis que les remords de bien des Irakiens, se sentant 
coupables de n’avoir pas défendu le petit-fils du Prophète après lui avoir offert 
leur soutien, les conduisaient à se heurter à leur tour aux forces officielles dans 
de nouvelles et plus importantes attaques à main armée.

Après l’échec de la tentative dite ainsi « des Pénitents », ce fut un troisième 
fils de ‘Alî, fils d’une autre femme que Fâtima et appelé pour cette raison 
Muhammad ibn al-Hanafiya *, qui cristallisa, à travers les appels d’un agita­
teur du nom d’al-Mukhtâr *, les espoirs et les revendications des shi'ites du 
Bas-Irak. Le soulèvement d’al-Mukhtâr fut réprimé dès l’accession au califat 
de ‘Abd al-Malik qui avait chargé al-Hadjdjâdj de pacifier cette région avant 
de s’attaquer à la rébellion mekkoise. Mais les esprits n’en furent point calmés 
pour autant et les partisans de Muhammad ibn al-Hanafiya, qui lui-même 
n’avait pas été inquiété par les autorités syriennes, commencèrent à organiser 
dans la clandestinité un mouvement révolutionnaire qui devait être le premier 
à accueillir des idées messianiques. Bref, le calme de l’Irak ne reposait que sur 
la vigilance et l’habileté du gouverneur umayyade de la province, et la fondation 
de Wâsit *, cette ville spécialement créée pour lui servir de résidence ou plutôt 
de camp retranché dans une position « centrale » (d’où son nom), indique bien 
les conditions dans lesquelles se maintenait, en ce pays hostile, la milice des 
Arabes syriens. La personnalité du vice-roi au pouvoir était déterminante et la 
situation ne cessa de se dégrader à partir du moment où les califes ne purent 
plus se reposer sur des hommes aussi efficaces que Ziyâd * et que son fils 
‘Abd Allâh, créatures des Sufyanides, ou surtout que le fameux al-Hadjdjâdj, 
soutien du calife ‘Abd al-Malik, dont les rapides et brutales interventions 
resteront légendaires.

La fin de la période umayyade vit donc se succéder de multiples soulè­
vements shi'ites et .kharidjites qui ne furent réprimés qu’avec peine et en tout 
cas de manière temporaire. A la suite des importants épisodes signalés un peu 
plus haut, on peut encore citer en 740 l’insurrection d’un petit-fils d’al-Husayn,

48

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Zayd *, dont le père avait échappé enfant au massacre de Karbalâ, et, en 744j 
celle de son lointain cousin ‘Abd Allah ibn Mu'âwiya. Mais les troubles les 
plus graves furent provoqués dix ans plus tard par la révolte kharidjite de 
Haute-Mésopotamie, qui épuisa les forces du dernier calife umayyade Mar­
wân II au moment même où il allait avoir à lutter contre les troupes abbassides 
venues du Khurâsân.

L’effervescence religieuse continuelle de l’Irak avait d’ailleurs des pro­
longements en bien d’autres régions. Sans parler de l’Arabie qui était en rela­
tion avec la basse vallée du Tigre et de l’Euphrate et qui restait, on l’a vu, le 
lieu de résidence de nombreux éléments anti-umayyades, membres de la fa­
mille alide ou simples descendants de Compagnons réputés pour leur qualité 
d’hommes de science et de religion, il faut noter que le Maghreb avait accueilli 
très tôt des doctrinaires kharidjites, venus de Mésopotamie, qui rencontrèrent 
chez des autochtones épris d’égalitarisme un terrain favorable à leur prédication. 
Les efforts du nationalisme berbère s’étaient ainsi teintés d’une couleur reli­
gieuse qui allait s’affirmer encore plus nettement pendant les siècles suivants.

En Iran, d’un autre côté, se propageaient les sentiments de fidélité passion­
née à la descendance du Prophète qui étaient à la base du shi'isme et qu’entre­
tenaient des émissaires venus du foyer irakien. Plusieurs réseaux d obédiences 
diverses se mêlaient dans cette action qui était l’œuvre d’un mouvement révo­
lutionnaire et qui nourrissait les espoirs de prétendants aux titres variés, 
allant des descendants de ‘Alî à ceux d’al-‘Abbâs *, oncle du Prophète 
et de son vivant éminent représentant du clan des Banu Hâshim. On ne sait 
en effet dans quelle mesure les Alides — mis à part Yahyâ, fils de Zayd, qui se 
révolta lui-même pour venger son père et mourut comme lui participèrent 
effectivement à cette organisation de caractère clandestin. Mais il est sur que 
les Abbassides, cachés d’abord en Transjordarue, puis à Kûfa même, surent 
l’accaparer à leur profit. Le plus actif de leurs envoyés, un énigmatique person­
nage du nom d’Abû Muslim * et d’origine iranienne, réussit ainsi à mettre sur 
pied au Khurâsân une véritable armée et lui donna pour signe de ralliement 
l’étendard noir qui allait rester le symbole de la nouvelle dynastie.

•

Le succès de sa propagande, appuyée sur les phénomènes d’agitation reli­
gieuse que l’on connaissait alors, tenait d’ailleurs au malaise croissant qui avait 
gagné la société umayyade à mesure que se transformait maladroitement, 
sous la pression des circonstances, le régime établi dans l’Empire islamique

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

49

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

i

2. al-Hasan

I-----------------------------
Zayd

( Zaydites du
Tabaristdn) j

‘Abd Allah

al-Hasan

“T-
Ibrâhîm al-L

Muhammad Ibrâhîm Idris
(m. 762) (m. 762) |

Yahyâ Ismâ'îl

al-Hasan Idrîs 
(Idrissides 
du Maroc)

Ibrâhîm al-R
(nr

Muhammad al-Kâsim al-Rassî
ibn Tabâtabâ I

(m. 815) 1
al-Husayn

1
Yahyâ al-Hâdî 

(Zaydites du Yémen)

6. LA FAMILLE ALIDE
Les numéros indiquent les douze imâms des duodêcimains.

aussitôt après les conquêtes. Au temps des quatre premiers califes en effet 
et encore du vivant de Mu'âwiya, le Trésor califien était alimenté par le butin 
des expéditions guerrières, tandis que les musulmans combattants étaient seuls 
à percevoir des pensions ou à recevoir des concessions foncières * dans les pro­
vinces où ils étaient établis. Conquérants et tributaires, traités selon des prin­
cipes totalement différents, se trouvaient juxtaposés dans deux communautés 
distinctes, dont les problèmes n’interféraient que de manière occasionnelle 
et sans permettre aux peuples conquis de tenir une place de premier plan.

Cette situation commença de se modifier lorsque fut créée, avec le concours

50

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

•AU
1_--------- ----------------------------- 1------------

3. al-Husayn 
(m. 680)

4. ‘AU Zayn al- ‘Abidîn

5. Muhammad al-Bâkir

6. Dja'far al-Sâdik

Muhammad 
ibn al-Hanafiya

Il
Abû Hâshim

(m. 716)

1
Zayd

(m. 740)
11

Yahyâ
(m. 743)

Ismâ'il 7. Mûsâ al-Kâzim
(m. 799)

8. ‘Alî al-Ridâ
luhammad (m. 818)

Isma'iliens 9. Muhammad al-Djawâd
Fatimides |
'(armâtes) I0. <Alî al-Hâdî

I
11. al-Hasan al-*Askari 

(m. 874)
I

12. Muhammad al-Mahdî 
(en “occultation" depuis 879)

( Duodécimains)

des autochtones, une administration islamique dont la principale tâche devait 
être de lever les lourds impôts que payaient les tributaires restés sur leurs terres. 
Aux anciens rouages des services byzantins et sassanides adoptés tels quels en 
diverses régions, avec utilisation des langues locales, notamment le grec et le 
pehlevi, fut bientôt substituée une organisation neuve, aux registres. établis 
en arabe, quoique confiés toujours aux mains des secrétaires et scnbes tradi­
tionnels. Ce fut l’occasion de multiples contacts, surtout en Syrie où le calife 
laissait volontiers l’initiative en ce domaine à des éléments locaux. Ils furent 
suivis d’un mouvement de conversion des autochtones, tant administrateurs

51

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



qu’administrés, cherchant à échapper à leurs obligations fiscales et à s’affilier 
même souvent à des familles et tribus arabes qui les accueillaient comme 
clients *. Les bases sur lesquelles fonctionnaient les services furent ainsi bientôt 
faussées par un double courant d’islamisation et d’arabisation.

Le phénomène devait atteindre dès l’époque de ‘Abd al-Malik une inten­
sité suffisante pour que l’on fît alors de l’arabe la langue officielle de l’État, 
celle aussi qui était désormais en usage pour les légendes des monnaie»; * et pour 
des inscriptions monumentales rivalisant de noblesse avec les inscriptions 
grecques. Parallèlement se faisaient sentir, dans la vie publique ou privée, les 
effets d’une soudaine interpénétration des milieux en présence, motivant par 
exemple la construction d’immenses mosquées * adaptées à l’afflux des nou­
veaux convertis. C’était déjà l’expression d’une mentalité nouvelle, sensible 
à la toute-puissante grandeur de la civilisation islamique comme à la valeur 
de certaines réalisations non arabes des siècles passés, qu’il devenait loisible 
d’imiter pour mieux les surpasser.

Mais l’apparent succès de symbiose qui donna aux règnes de ‘Abd 
al-Malik et de son fils al-Walîd leur essor tout particulier engendrait en mêm^ 
temps des complications d’ordre fiscal et économique aussi bien que social. 
Sa première conséquence, dont l’ampleur était difficilement prévisible, fut de 
contribuer à tarir les revenus sur lesquels l’État umayyade croyait pouvoir 
compter, dans la mesure où il avait remplacé, pour son Trésor, les profits 
irréguliers du butin par les ressources constantes d’impôts frappant surtout 
la production agricole. Ces impôts, qui variaient d’ailleurs selon les régions et 
selon les modalités de la conquête, pesaient essentiellement sur les terres des 
non-musulmans. L’adoption de l’Islam par d’anciens propriétaires ne pouvait 
donc qu’engendrer litiges et désordres à l’intérieur du système. La tentative 
umayyade pour les enrayer, en refusant d’exonérer les nouveaux convertis 
des taxes qu’ils payaient et de les assujettir simplement à l’équivalent de 
l’Aumône légale réclamée des musulmans, n’eut pas les effets escomptés. 
Lorsque les gouverneurs umayyades continuèrent d’exiger de leurs terres les 
anciens taux fixés, nombre de convertis se résolurent à abandonner leurs do­
maines et à s’établir dans les villes pour y exercer de nouveaux métiers, ou plutôt 
grossir les rangs d’une plèbe indisciplinée. Il ne pouvait en résulter qu’un ap­
pauvrissement général : misère croissante dans les grandes cités et diminution 
des rentrées d’impôts exigibles sur des terres non cultivées. Les souverains 
umayyades n’eurent dès lors d’autre recours que dans les méthodes autori­
taires, appliquées par la force en dépit de la temporaire réaction de ‘Umar II * 
au début du vnie siècle et propres à susciter de croissants mécontentements.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

52

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



A ce premier et fâcheux résultat des conversions trop nombreuses s’ajou­
tait l’apparition d’une nouvelle classe sociale, celle des musulmans non arabes 
qui s’assimilaient aux cadres existants tout en conservant l’orgueil de leur ap­
partenance locale, et qui connurent, selon les régions, des problèmes plus ou 
moins aigus de cohabitation avec les anciens conquérants. Les éléments etran­
gers à la première communauté islamique parurent en Syrie s intégrer sans 
trop de peine à la clientèle tribale de l’aristocratie umayyade. Mais ils eurent 
une position beaucoup plus difficile en Irak et en Iran, due sans doute à 
l’inquiétude avec laquelle les dirigeants arabes considéraient leur nombre et 
la traditionnelle supériorité dont ils se targuaient. Tenus dans ces provinces à 
l’écart des responsabilités importantes, humiliés et pleins d’ambition, ils s y 
montrèrent prêts à suivre tous les agitateurs et ce fut parmi eux que se recru­
tèrent les plus fidèles sectateurs des causes alide ou abbasside.

Leur existence même ne pouvait qu’accentuer les tendances centrifuges 
Hans un empire dont l’unification n’avait à vrai dire jamais été tentée de manière 
cohérente. Le monde umayyade demeurait, en dépit de sa direction muque et 
de la prééminence dont y jouissait la Syriea un monde hétérogène dont des hen- 
tages multiples faisaient la grandeur, mais où les antagonismes entre provinces, 
incarnés bien souvent dans des mouvements religieux extrêmement varies, 
empêchaient la croissance d’une idéologie islamique commune et suffisam­
ment solide pour asseoir le prestige de la dynastie syrienne. C’était cette situa­
tion précisément qui allait changer avec le triomphe tout proche de la dynastie 
abbasside.

DÉBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



!

Z r
r

z

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE II

VICISSITUDES 
DU POUVOIR CENTRAL

(750-936)

S
uccédant aux efforts empiriques et personnels des souverains umayyades, 

la domination des Abbassides ouvrit pour l’Empire islamique une période 
différente, où la puissance de l’État reposait avant tout sur l’éminente 

dignité d’un calife parent du Prophète et susceptible à ce titre de se poser 
en représentant et défenseur d’une parfaite orthodoxie. La dynastie « bénie », 
ainsi qu’elle se qualifiait elle-même, chercha dès son apparition à marquer la 
rupture avec les anciens maîtres de la Syrie et ne négligea aucun des, signes 
extérieurs destinés à la souligner : transfert de la capitale en Irak, à Kûfa d abord, 
puis à Bagdad *, adoption de « noms de règne » évoquant la faveur divine dont 
se prétendaient gratifiés les nouveaux califes (al-Mansur, « celui qui reçoit le 
secours de Dieu » ; al-Mahdî, « celui que Dieu conduit »; al-Rashîd, « le bien 
dirigé par Dieu »), enrichissement progressif de la titulature souveraine em­
ployée dans les textes officiels, les inscriptions et les légendes monétaires, accrois­
sement constant de la pompe et du cérémonial isolant le calife des sujets, protec­
tion et consultation des hommes de religion, intervention officielle du calife 
dans la définition du dogme et la condamnation des hérésies. Surtout, la 
dynastie abbasside s’appuyait désormais sur une classe de la population que les 
Umayyades avaient toujours maintenue à un rang inférieur, celle des clients, 
qui purent, seulement à partir de cette époque, faire bénéficier l’État musulman 
de leurs aptitudes et de leur fbrmation, tout en lui infusant un esprit bureau­
cratique inconnu des premiers temps. Parallèlement, elle avait abandonné prati­
quement l’ancien système de l’armée * tribale qui était à prédominance arabe 
pour faire appel à des troupes composées de partisans, arabes ou non ara­
bes, et, plus tard, de mercenaires.

55

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Confrontée aux problèmes pratiques de gouvernement, l’œuvre des Abbas­
sides allait néanmoins se situer dans la ligne de celle qu’avaient précédemment 
poursuivie les Umayyades et se contenter d’accentuer les étapes d’une évolu­
tion déjà commencée. Sur le plan du cérémonial par exemple, aussi bien que sur 
celui de l’organisation administrative, les nouveaux maîtres de l’empire ne 
firent que suivre des tendances qui s’étaient déjà manifestées lorsque le calife 
avait muté dans son comportement celui des anciens souverains de l’Orient, le 
basileus byzantin ou le chosroès sassanide, et qu’il avait eu recours aux services 
de leurs scribes et de leurs collecteurs d’impôts. Directement héritée aussi de 
l’époque des conquêtes, la structure de l’empire conservait de son côté cette 
hétérogénéité foncière que les Umayyades n’avaient pas réussi à réduire et qui 
allait résister encore aux tentatives d’unification menées depuis la capitale bagda- 
dienne. Même le principe dynastique appuyé sur la méthode de l’élection anti­
cipée n’était qu’un emprunt des Abbassides à leurs prédécesseurs qui s’étaient 
efforcés de le faire adopter en milieu musulman, en dépit des intrigues et des 
luttes continuant d’accompagner chaque changement de règne. Désormais, 
les querelles n allaient plus se maintenir sur le plan tribal. Elles ne secoueraient 
plus que l’entourage du calife, sans entamer le prestige de la fonction souveraine 
Mais l’absence d’une règle de succession précise imposant à l’avance le choix 
de l’héritier resterait une cause de faiblesse pour le pouvoir.

•

Les prétentions des Abbassides à la légitimité, par lesquelles ils voulaient se 
différencier des Umayyades, s’étaient d’ailleurs -heurtées à une vigoureuse résis­
tance de la part de rivaux qui pouvaient se prévaloir de titres analogues aux leurs. 
Certes les descendants d’al-‘Abbâs, oncle de Muhammad, possédaient de ce 
fait des droits équivalents à ceux des autres Hashimides qui descendaient d’Abû 
Tâlib par ‘Alî — dans les premiers temps en effet il ne semble pas que la parenté 
directe par Fâtima, fille du Prophète et épouse de ‘Alî, eût été invoquée par ses 
descendants. Mais ils ne réussirent jamais à rallier tous les suffrages ni à désar­
mer l’opposition de ceux qui avaient jadis combattu pour leur cause sans la 
distinguer de celle des autres membres de « la famille du Prophète * ». L’équi­
voque entretenue autour de leurs personnes, sans que rien indiquât l’orientation 
réelle d’une tentative aux buts dissimulés par prudence, devait hypothéquer 
lourdement l’avenir de la dynastie.

Si en effet Abû Muslim, le chef le plus actif de leur propagande révolution­
naire, avait su exploiter à leur profit au Khurâsân le mécontentement d’une

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

56

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

‘Abbâs ibn ‘Abd al-Muttalib 
‘Abd Allah

‘Alî

Muhammad
1

‘Abd ’Allâh ‘ Isa Sulaymân

1----- 1------
Ibrâhîm

1
1. al-Saffâh 2. al-Mansûr 754/775

750/754
3', al-Mahdî 775/785

1
4. al-Hâdî

----------- ,--------------
5. al-Rashîd al-Mansûr Ibrâhîm

785/786 786/809
11-----------

6. al-Amîn 7. al-Ma’mûn 8. al-Mu‘tasim
809/813 313/833 833/842

Muhammad 9. al-Wâthik
1

10. al-Mutawakkil
1 842/847 847/861

12. al-Musta‘în ia.. al-Muhtadî r— , ,T“
862/866 869/870 11 • al-Muntasir 13

861 /8 62
. al-Muctazz 

866/869
Jbn al-Mu‘tazz

87°/892 16. al-Mu‘tadid

17. al-Muktafî 902/908 
1

22. al-Mustakfî 944/946

892/902

18. al-Muktadir 908/932
1,

19. al-Kâhir 932/9:

20. al-Râdî 
934/940

21. al-Muttakî 940/944 
25. al-Kâdir 991/1031

23. al-Mutî{ 
946/974

29. al-Mustarshid 1118/1135 
I

30. al-Râshid 1135/1136

r~36. al-Mustansir 1226-1242
37. al-Mustacsim 1242/1258

26: al-Kâ’im 1031/1075 
Muhammad Dhakhîrat al-Dîn

27. al-Muktadî 1075/1094
28. al-Mustazhir^ 1094/1118

24. al-Tâ’i‘ 
974/991

31. al-Muktafî 1136/1160 
32. al-Mustandjid 1160/1170 

33. al-Mustadî* 1170/1180

34. al-Nâsir 1180/1225
35. al-Zâhir 1225/1226

' 1al-Mustansir 
calife en Égypte

7. TABLEAU GÉNÉALOGIQUE DES CALIFES ABBASSIDES

57

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



population depuis longtemps soumise à des humiliations diverses, il ne s’était 
jamais posé en défenseur des seuls Abbassides nommément désignés, se conten­
tant d’employer à leur sujet le terme vague de « membres de la famille de Muham­
mad ». Non seulement le triomphe de ses troupes sur les armées umayyades 
dans la vallée du Grand Zâb en 749, mais encore la prise de Kûfa, entraînant la 
libération du prétendant abbasside qui y était caché, n’avaient pas été immédia­
tement suivis de la proclamation d’un nouveau calife, retard où certains auteurs 
ont voulu voir une manœuvre de dernière heure en faveur des Alides.

Aussi bien la domination abbasside tme fois établie ne tarda-t-elle point 
à susciter de violentes réactions de la part des Alides qui se déclarèrent frustrés. 
Le premier califat de la dynastie, du reste assez court, celui d’Abû l-‘Abbâs, 
surnommé anciennement al-Saffâh *, « le généreux » ou « le sanguinaire » selon 
les interprétations proposées, fut un règne relativement calme. Mais il n’en alla 
pas de même du suivant, celui d’al-Mansûr * : les descendants d’al-Hasan, qui 
n’avaient jamais tenté de s’agiter sous les Umayyades, se révoltèrent alors en 
Arabie d’abord, puis en Irak, obligeant le souverainà une répression qui le ran­
gea désormais parmi les ennemis du shi’isme. Et si le troisième calife, dont le 
nom de règne, al-Mahdî *, signifiait que les Abbassides n’avaient pas renoncé 
à satisfaire les espérances messianiques zde leurs anciens partisans, chercha 
vainement à rallier les shi'ites constitués toujours en mouvements d’opposi­
tion, le quatrième, al-Hâdî, dut revenir à une politique de force qui eut pour 
résultat le massacre de Fakhkh, près de Médine, où trouvèrent la mort un groupe 
de prétendants. L’épisode creusa un fossé analogue, entre Abbassides et Alides, 
à celui qu’avait creusé, entre Umayyades et Alides, l’épisode de Karbalâ’. Seules 
les divisions du shi'isme, évoluant et se ramifiant dans un climat de lutte et 
de clandestinité, expliquent la consolidation d’un régime qui rencontrait autour 
de lui tant d’appétits divers, mais sut profiter des difficultés de ses adversaires.

Nombreuses étaient en effet les scissions entre partisans shi'ites. On en 
vit même certains, croyant leur heure venue avec l’accession d’al-Mansûr, assié­
ger sans succès la résidence de ce calife pour faire de lui leur chef. Mais deux 
mouvements surtout groupaient, autour de deux lignées différentes de la famille 
alide, les partisans des Hasanides d’une part et ceux des Husaynides d’autre 
part, qui se divisèrent à leur tour, au temps d’al-Mansûr, en deux branches 
lorsque les deux fils du VIe imâm nommé Dja'far al-Sâdik eurent été reconnus 
chacun comme maître par un certain nombre de shi'ites. De cette situation 
ne pouvaient que profiter les premiers Abbassides qui avaient l’avantage de 
pouvoir s’appuyer à la fois sur les droits de la famille du Prophète et sur la valeur 
juridique du serment d’allégeance prêté à chaque nouveau souverain.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

58

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Leur force tenait encore pour une bonne part à l’habileté avec laquelle 
ils surent gagner et utiliser les clients qui avaient jadis pris une part active aux 
efforts révolutionnaires en Iran et parmi lesquels les prétendants avaient choisi 
leurs émissaires de confiance. Une fois le régime nouveau instauré, les princi­
pales charges et dignités palatines leur furent remises comme à des serviteurs 
dévoués sur lesquels le calife préférait s’appuyer plutôt que sur les membres 
de sa famille, enclins à lui envier le pouvoir ou même à le lui disputer. Des auto­
chtones nouvellement convertis occupèrent ainsi dès le début les charges de 
chambellan et de vizir, furent aussi les confidents avec lesquels le calife s’entre­
tenait, dit-on, chaque jour de la situation de l’empire, peuplèrent enfin les ser­
vices de l’administration centrale, qui se développèrent alors de manière à assurer 
un meilleur contrôle des provinces pour la levée des impôts comme pour la 
répartition des revenus. Non seulement ils faisaient profiter l’État islamique, 
comme à l’époque umayyade, de leurs talents de scribes et de leur compétence 
technique, en matière fiscale notamment, mais ils avaient désormais l’occasion 
d’exercer de véritables responsabilités gouvernementales. A travers eux s’affir­
maient les traditions politiques et l’esprit de l’ancienne monarchie sassanide, 
que l’on retrouvait aussi bien dans le faste grandissant de la Cour que dans les 
habitudes autocratiques liées dès ce moment à l’exercice du pouvoir califien.

Cette emprise de gens issus principalement des provinces orientales fut 
renforcée encore par le transfert de la capitale hors du territoire syrien et par la 
création d’une nouvelle résidence califienne, au centre d’une région mésopo- 
tamienne riche et peuplée que son croissant essor économique appelait désor­
mais à la première place. Le transfert lui-même résulta de circonstances histo­
riques précises. Les princes abbassides s’étaient, lors du mouvement clandes­
tin, réfugiés à Kûfa : là fut proclamé le premier calife, et auprès de cette ville 
il continua de résider. La fondation d’une fameuse capitale, bientôt identifiée 
avec la dynastie abbasside qui l’avait créée de toutes pièces, fut l’œuvre du 
second calife al-Mansûr. Se méfiant du voisinage de la population de Kûfà, 
volontiers séditieuse et prompte à la révolte, il chercha, après avoir essayé 
diverses résidences, à fonder une ville où il pût à la fois se sentir en sécurité et 
implanter les organismes centraux qui devaient lui permettre de contrôler le 
reste de l’empire. Il choisit ainsi l’emplacement de la future Bagdad sur l’axe 
qui joignait le golfe Persique à la Haute-Mésopotamie et aux confins septen­
trionaux de la Syrie, au débouché de la route de l’Iran et à l’endroit même où 
le Tigre et l’Euphrate, se rapprochant, étaient réunis par un système de canaux 
qui constituait à la fois une défense naturelle et un remarquable moyen de commu­
nications. Là fut établie la « ville du Salut », Madinat al-Salâm, dont le nom

59

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

avait été choisi pour servir de symbole à « l’ère de justice » qui commençait 
et dont le développement ultérieur, suivi de son maintien jusqu’à l’époqueactuelle 
comme ville principale de l’Irak, devait démontrer combien al-Mansûr avait 
vu juste en décidant de s’installer en ce lieu.

La première cité de Bagdad, couramment appelée la « Ville ronde » pour 
la distinguer des autres agglomérations urbaines qui lui succédèrent, devait 
être en grande partie ruinée au cours de la guerre civile qui sévit en 813. Elle 
avait eu cependant le temps de faire l’admiration des contemporains, sen­
sibles surtout au soin avec lequel son plan et les moindres détails de son orga­
nisation intérieure avaient été prévus par son fondateur. S’il n’en subsiste aucun 
vestige, on sait qu’elle était enserrée d’une double enceinte circulaire, que qua­
tre portes solidement défendues y correspondaient à quatre avenues, qu’en son 
centre se dressaient le palais califien et la mosquée entourés d’une large esplanade 
et qu’entre les deux enceintes se trouvaient cantonnés les logements des gardes 
et des fonctionnaires. Les activités proprement urbaines de commerce et d’arti­
sanat * avaient d’abord été admises à l’intérieur de la première enceinte, 
mais furent ensuite repoussées au-dehors pour des raisons de sécurité. De 
nouveaux quartiers s’organisèrent ainsi très rapidement hors de la ville cali­
fienne, réservés les uns aux souks *, les autres aux demeures privées plus ou 
moins fastueuses. Le fils même du calife ne tarda pas à fonder, sur l’autre 
rive du Tigre, un camp qui devait devenir un quartier autonome et recevoir 
le nom de Rusâfa *. Dès la fin du règne d’al-Mansûr, Bagdad débordait ainsi 
largement des limites de la Ville ronde primitive et se trouvait constituée de 
plusieurs ensembles spécialisés et juxtaposés qui se complétaient.

La ville, d’abord fondée comme une « ville royale » dont elle présentait 
tous les traits caractéristiques, avait vu affluer rapidement une population de 
plus en plus importante qui devait en faire un centre économique et intellectuel 
de premier plan. Vers elle convergèrent des habitants des anciennes cités musul­
manes de Basra et surtout de Kûfa, en même temps que sa position géographique 
lui valait de jouer un rôle comparable à celui qui avait jadis fait la fortune de la 
prestigieuse métropole sassanide de Ctésiphon. Le caractère composite de 
l’agglomération s’accentuait à mesure que croissaient ses besoins en main-d’œu­
vre et que s’ajoutait désormais, à l’éclat d’une Cour califienne pléthorique et 
assoiffée de luxe, celui d’une haute société de banquiers et de grands commer­
çants. Cette situation contribuait encore à renforcer la hardiesse des autochtones 
à côté d’éléments arabes non seulement en minorité du point de vue numé­
rique, mais disposant le plus souvent de moyens financiers inférieurs aux leurs.

Les clients ambitieux qui peuplaient la capitale de l’empire et se sentaient

60

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



désormais indispensables au fonctionnement de l’État constituaient un milieu 
éminemment favorable à la propagation de doctrines plus ou moins étrangères 
à l’Islam traditionnel. Certains d’entre eux, qui s’étaient convertis plus par 
opportunisme que par conviction personnelle, restaient en effet attachés, à leurs 
précédentes croyances, notamment au manichéisme *, ou imprégnés de 1 orgueil 
de leur race et de leur culture. Leur refus d’adhérer à l’éthique de l’Islam et de 
collaborer à l'édification d’une culture arabo-musulmane authentique commença 
d’inquiéter le troisième calife, al-Mahdî, qui dirigea contre les suspects, désignés 
sous l’appellation de zindik, une énergique répression. Ce fut là une des pre­
mières manifestations de l’effort que poursuivirent les Abbassides pour mainte­
nir l’intégrité d’un patrimoine religieux dont ils se considéraient comme les 
dépositaires et sauvegarder la cohésion d’une société qui s enrichissait d apports 
extrêmement divers, mais dont ils voulaient renforcer 1 attachement à 1 Islam.

Dans une autre direction, ces mêmes califes eurent à lutter pour sauver 
l’unité de l’empire en même temps qu’ils en consolidaient la base doctrinale. 
La tâche leur fut d’autant plus difficile que les particularismes locaux et les 
tendances sécessionnistes avaient profité du ressentiment provoqué dans cer­
taines provinces par leur attitude brutale envers l’ancienne famille régnante 
comme envers les mouvements plus ou moins hétérodoxes dont eux-mêmes 
s’étaient servis pour assurer leur propre triomphe. ...

A l’extrémité occidentale de leur domaine, l’Espagne avait ainsi servi de 
refuge à un survivant de la famille umayyade, échappé au massacre d Abû 
Futrus en Palestine et aux divers guets-apens que lui tendit ensuite la police 
abbasside. Ce petit-fils du calife Hishâm, connu dans la suite sous le nom de 
‘Abd al-Rahmân « l’immigré », trouva chez les Arabes de cette région quelques 
soutiens fidèles qui l’accueillirent en 755 et lui permirent de s’assurer bientôt 
la possession de Cordoue *, résidence des gouverneurs musulmans de la pro­
vince. Puis il sut peu à peu, grâce à son habile et énergique politique personnelle, 
affermir l’indépendance de l’émirat umayyade qu’il avait fondé. En même temps 
il organisait le territoire islamique de l’Andalus *, définitivement détaché, 
lorsqu’il mourut en 788, d’un État abbasside impuissant à le reconquérir.,

De semblable façon l’Afrique du Nord, où l’individualisme berbère n’avait 
jamais été complètement réduit par l’autorité centrale et où . les mouvements 
kharidjites s’étaient développés en toute liberté pendant la période trouble de la. 
<1 révolution abbasside », ne devait plus faire partie intégrante de 1 empire. Seule 
l’Ifrîkiya, correspondant à la Tunisie et au Constantinois actuels, fut amenée 
à reconnaître de nouveau l’autorité de Bagdad. Plus à l’ouest, une senn-anar- 
chie régnait et ne fut que passagèrement transformée par la constitution, ici

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

6l

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ou là, de petits royaumes appuyés sur le soutien local des tribus et libres de toute 
obédience envers le souverain abbasside. Il y eut ainsi l’État des Rustamides *, 
fondé en 761 à Tâhart *, au sud de l’actuelle Alger *, par Ibn Rustam, un ancien 
gouverneur de Kairouan, d’origine persane et de convictions kharidjites. Un 
peu plus tard, en 788, la région de Volubilis au Maroc * fut choisie par un rebelle 
alide venu d’Orient pour abriter l’essor d’une nouvelle dynastie, celle des 
Idrissides *, et c’est là que sous son successeur Idrîs II devait être fondée Fès *.

Ce phénomène de sécession des régions marginales de l’empire, particuliè­
rement sensible en Occident, était également perceptible en Orient où la mort 
d’Abû Muslim avait été suivie d’agitations prolongées. L’exécution, en 754, du 
fidèle partisan qui avait fait triompher d’abord la révolution abbasside, puis le 
calife al-Mansûr lui-même sur son oncle ‘Abd Allâh, s’expliquait fort bien par 
des raisons d’État ; mais elle ne pouvait que provoquer dans les provinces 
qu’il avait longtemps régies un mécontentement diffus. Le désir de venger 
Abû Muslim ainsi que l’espérance, entretenue par certains, de voir revenir le 
chef qui avait su se concilier les faveurs des propriétaires zoroastriens * à peine 
convertis, furent à l’origine de plusieurs mouvements de révolte dont le plus 
grave fut celui d’al-Mukanna *, « le voilé ». Celui-ci prétendit, pendant une dizaine 
d’années, être la dernière incarnation de l’essence divine qui s’était déjà mani­
festée chez des prophètes ou des « guides » antérieurs et il fit régner la terreur 
en Transoxiane contre les propriétaires musulmans. Son action fut brisée par 
les expéditions que mena le calife al-Mahdî, mais la longue rébellion qui s’était 
ainsi manifestée dans l’Est iranien, les soulèvements moins importants qui 
s’étaient produits dans les régions encore mal islamisées du sud de la mer Cas­
pienne démontraient la fragilité de l’emprise abbasside sur ces régions.

En même temps se maintenait l’ancienne rivalité opposant l’empire conqué­
rant de l’Islam à la puissance byzantine, de nouveau rétablie après les coups 
violents que lui avaient portés les attaques umayyades contre Constantinople. 
Les premiers califes abbassides poursuivirent les incursions périodiques en 
territoire byzantin, mais, en dépit de quelques succès spectaculaires, notamment 
sous al-Mansûr, n’obtinrent de cette activité militaire aucun résultat définitif.

Ces difficultés marginales n’empêchaient cependant pas la domination 
abbasside à la fin du règne d’al-Hâdî, petit-fils d’al-Mansûr, qui mourut en j 
786, de s’étendre encore de manière effective à un vaste ensemble de territoires.
Le mérite en revenait sans nul doute à deux souverains dont on ne peut passer 
sous silence les personnalités différentes, animées toutes deux par le souci 
de faire face aux problèmes que posait l’organisation de l’empire. Le premier, 
al-Mansûr (754'775)j avait été le véritable fondateur, peu scrupuleux mais

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

62

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

efficace, de la dynastie dont il défendit l’existence contre de multiples dangers ; 
violent et perfide à l’occasion, il avait exercé son métier de souverain avec 
intelligence et constance. Son fils al-Mahdî (775-785), plus attiré par le luxe, 
plus frivole en apparence, tenté aussi d’utiliser des méthodes conciliantes que 
son père réprouvait, n’en avait pas négligé pour autant ses devoirs de prince 
et donna tous ses soins à l’œuvre d’élaboration des services centraux en même 
temps que de pacification des provinces. L’un et l’autre, dans une ambiance 
d’instabilité toute proche encore de celle qu’avaient connue les Umayyades, 
avaient ainsi posé les jalons du tout-puissant autocratisme qui allait à la période 
suivante caractériser le pouvoir abbasside, quelles que fussent alors les querelles 
dynastiques et religieuses, les exigences de l’armée et les tentatives séparatistes.

•

L’accession au pouvoir de Hârûn al-Rashîd *, le calife dont le nom a tra­
versé les siècles grâce aux contes des Mille et une nuits, peut être choisie pour 
marquer le début de la période éclatante du califat abbasside, celle qu’on iden­
tifie souvent avec l’âge d’or de la civilisation islamique et dont les fastes se perpé­
tueront dans les traditionnelles amplifications des poètes et des littérateurs. 
La Cour souveraine résidant en Irak était alors le centre d’une vie éblouissante 
et prodigue où les dépenses de caractère somptuaire étaient à la mesure des 
richesses de l’empire et où l’excès de luxe comptait parmi les moyens choisis 
pour frapper l’imagination des sujets et leur inspirer le respect du pouvoir 
califien. L’accroissement démesuré de cette Cour, dû à la multiplication des 
éléments de l’administration comme à l’importance nouvelle des milices de 
mercenaires, s’accompagnait d’un égal afflux de populations actives, emplis­
sant aux abords de la résidence royale les quartiers populeüx qui abritaient les 
ateliers des artisans et qui vivaient en même temps de l’intense trafic commer­
cial nécessité par les besoins de la capitale.

Cependant les bourses d’or que le calife distribuait autour de lui et qui 
alternaient avec l’intervention brutale de sa puissance arbitraire ne faisaient 
que masquer la réalité des problèmes subsistant au sein de l’État abbasside, 
problèmes dynastiques aussi bien que religieux d’abord, mais aussi problèmes 
politiques, sociaux et surtout financiers. L’opulence dans laquelle se mouvaient 
les dirigeants et qui constituait le trait caractéristique de l’époque ne fut en 
effet que temporairement gagée sur des ressources réelles. Maintenue ensuite 
au prix d’expédients de plus en plus coûteux, tandis que se restreignait le do­
maine contrôlé par le pouvoir central et que grandissaient du même coup les

63

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

charges militaires imposées par le maintien de l’ordre, elle ne fut bientôt plus 
qu’une brillante façade, propre certes à stimuler l’essor des foyers provinciaux 
où les modes bagdadiennes se perpétueront, mais incapable d’imposer, en 
face de mouvements sécessionnistes de plus en plus entreprenants, le respect 
de califes dépourvus peu à peu des attributs réels de leur autorité.

C’était là un mouvement quasi irréversible et engendré par la nature même 
de la puissance abbasside. Certains efforts n’en furent pas moins dépensés 
pour l’enrayer, sous l’impulsion de quelques souverains ou de quelques person­
nalités éminentes de leur entourage. Ils aboutirent seulement à de passagers 
moments de plein essor, contrastant avec des périodes de troubles de plus en 
plus graves. Mais les règnes à la fois grandioses et mouvementés que l’on peut 
ainsi distinguer contribuèrent à donner sa couleur à une époque de vie intense, 
où la confrontation avec des difficultés aiguës toujours renaissantes demeura 
comme auparavant le lot du gouvernement islamique suprême, mais où le 
rayonnant éclat d’une forme de société parvenue à son apogée réussissait à faire 
oublier aux dirigeants eux-mêmes les difficultés de leur charge.

Le premier de ces règnes, celui de Hârûn al-Rashîd, se distingue avant 
tout par le rôle qu’y jouèrent des ministres, les fameux Barmakides *, qui avaient 
apparemment substitué leur pouvoir à celui de leur maître et qui furent néan­
moins évincés, au bout de dix-sept ans de domination, par tme condamnation 
soudaine et tragique. L’importance prise par ces administrateurs habiles, ira­
niens d’origine et convertis de fraîche date, était une nouveauté : jusqu’alors 
les califes abbassides avaient bien pris à leur service comme secrétaires et comme 
conseillers des clients dont certains avaient reçu, au moins sous al-Mahdî, 
le titre particulièrement honorifique de vizir ; mais ces personnages n’avaient 
jamais eu la haute main sur le gouvernement. Seul Hârûn al-Rashîd, proclamé 
calife à vingt-trois ans, allait pendant un temps s’en remettre, pour trancher 
les questions délicates et pour contrôler l’ensemble des services administra­
tifs de la capitale, à l’homme expérimenté, Yahyâ ibn Khâlid, qui l’avait si 
efficacement aidé à monter sur le trône. Les deux fils de ce dernier, al-Fadl 
et Dja'far, dont le second devait en outre réussir à se lier au calife par une ami­
tié passionnée et légendaire, allaient en même temps bénéficier de cette ascen­
sion et partager ce que certains historiens appelèrent la « puissance souveraine » 
d’une famille tout entière.

Cette puissance ne fut cependant pas aussi illimitée qu’on a bien voulu 
le dire. Hârûn, qui ne tarda pas à prendre au sérieux son rôle personnel, res­
tait pénétré de l’éminente supériorité du calife arabe sur ses serviteurs étrangers 
et conservait ses propres idées sur les questions vitales touchant l’orientation

64

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



religieuse et la sauvegarde du régime. A la tendance barmakide qui aurait été 
de favoriser une réconciliation avec les prétendants alides s opposa toujours 
sa susceptibilité ombrageuse, occasionnant des heurts plus ou moins violents 
entre sa volonté et celle de ministres contraints de se plier à ses ordres, entraî­
nant même le désaveu public de l’attitude d’al-Fadl lorsque celui-ci eut juge 
bon de gracier un personnage que son maître entendait sacrifier. De meme 
Hârûn condamnait-il, en vertu de ses conceptions fidéistes, l’attitude et les idées 
libérales d’hommes cultivés que certains taxeront d’impiété, mais qui en fait 
se plaisaient seulement à encourager les libres discussions, sur des sujets poli­
tiques ou religieux, entre les représentants des diverses tendances doctrinales. 
Aussi bien la fidélité rigoriste du calife à ses devoirs de chef de la Communauté, 
qui lui faisait diriger alternativement le Pèlerinage à la Mekke et les expédi­
tions guerrières saisonnières menées en territoire byzantin, s accompagna-t-elle 
d’une croissante méfiance à l’égard des Barmakides, finalement disgraciés. ,

Ce dernier événement, spectaculaire et brutal, frappa les imaginations 
au point de susciter chez les chroniqueurs bien des récits romanesques sans 
fondement. Soigneusement préparé par le calife, et sans doute de longue date, 
il ne fut en fait que le résultat de désaccords préalables, accentués par la gravite 
des problèmes qui ne cessaient de se poser au souverain abbasside et qui, al­
laient survivre à la chute des Barmakides, tel le problème du maintien de 1 or­
dre Hans les provinces orientales qu’agitaient de violents ressentiments contre 
les exactions des gouverneurs. A cet égard d’ailleurs la situation ne devait 
faire qu’empirer avec la disparition de ministres originaires de Balkh qui se 
montraient résolument protecteurs des sujets iraniens. Leur chute aggrava 
le mécontentement des populations de ces régions, en même temps qu elle parut 
un affront à tous ceux qui s’efforçaient d’armer la théologie musulmane contre 
les infiltrations d’un manichéisme toujours vivant.

Une autre décision de Hârûn al-Rashîd, celle qu’il avait prise concernant 
sa succession à la veille de la disgrâce des Barmakides, ne devait pas contribuer 
davantage à résoudre le problème khurasamen. Il s’était en effet agi pour le 
calife de choisir entre ses deux fils les plus âgés dont l’un, fils d une femme arabe 
de noble origine, paraissait moins doué pour le pouvoir, mais était soutenu 
par »n groupe important de notables, et dont l’autre, le mieux préparé apparem­
ment aux tâches gouvernementales, présentait le défaut, grave aux yeux de 
certains, d’être le fils d’une concubine persane. Après avoir beaucoup hésité 
devant des désignations qui risquaient d’aboutir à un partage de 1 empne, 
Hârûn se résolut à faire de son fils « arabe », le futur al-Amîn, son premier heri­
tier et de l’autre, le futur al-Ma’mûn *, son second héritier chargé en même

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

65

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

temps du Khurâsân. Il entendait sans doute préserver par cet arbitrage les 
droits de l’un et de l’autre et il fit de son vivant établir des actes par lesquels 
les deux frères s’engageaient solennellement à respecter les décisions de leur 
père, actes qui furent, au cours d’un célèbre Pèlerinage à la Mekke, exposés 
à l’intérieur de la Ka‘ba. Ces précautions devaient toutefois être sans effet 
contre les événements et la mort de Hârûn, survenue à Tûs en 809 au cours 
d’une expédition dirigée contre un rebelle de Transoxiane, fut bientôt suivie 
d’un conflit entre al-Amîn, reconnu calife à Bagdad, et al-Ma’mûn installé 
désormais à Marw *, la capitale de sa province.

Une véritable guerre civile ayant alors éclaté, l’empire se trouva coupé 
en deux tronçons et, si l’on a pu, à ce propos, parler d’un conflit entre Arabes 
et Iraniens, ses effets semblent avoir été grossis par certains historiens moder­
nes : les Arabes en effet ne manquaient pas dans les rangs de l’armée 
d’al-Ma’mûn et al-Amîn ne fit qu’en dernier ressort appel aux sentiments « ara­
bes » de certains chefs. Il paraît néanmoins certain qu’al-Ma’mûn, conseillé 
par un Iranien récemment converti qui exerçait sur lui une autorité presque 
dictatoriale, ne se contenta pas de favoriser une école politico-religieuse, 
le mu'tazilisme *, qui allait jouer dans l’avenir un rôle de premier plan ; 
il eut aussi pour meilleur appui les populations du Khurâsân qui reconnais­
saient en lui un défenseur efficace. Des provinces orientales où il comptait 
de nombreux partisans venaient les troupes aguerries qui allaient faire triom­
pher sa cause en envahissant l’Irak et en conquérant Bagdad à la suite du long 
siège de 812-813, qui laissa dans les annales le souvenir de luttes affreuses. 
Al-Amîn y perdit la vie, après avoir essayé tous les moyens de défense possi­
bles, et l’empire tout entier tomba aux mains du nouveau calife al-Ma’mûn, 
sans que cependant ce fût encore la fin des troubles.

Le règne qui s’ouvrait dans des conditions aussi dramatiques allait être 
alors dominé par une tentative originale destinée à résoudre le problème shi'ite 
et à mettre fin à la guerre inexpiable que se livraient depuis soixante-dix ans 
Abbassides et Alides. Al-Ma’mûn résolut en effet de prendre pour héritier 
un descendant d’al-Husayn en la personne de ‘Alî al-Ridâ *, homme pieux 
et effacé qui vivait à Médine et qu’il fit venir tout exprès à Marw en déclarant 
qu’il était, de tous les Hashimides, le plus digne d’accéder au califat. En même 
temps était adoptée comme emblème du régime la couleur verte qui fut subs­
tituée à la couleur noire des Abbassides et qui devait servir, semble-t-il, de 
symbole à la réconciliation et à la paix retrouvée. Ce projet audacieux, que les 
historiens modernes éprouvent quelque peine à interpréter correctement, 
impliquait de la part des Abbassides une surprenante renonciation au pouvoir,

66

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de fait, sinon de droit, puisque le mode de succession n’était pas précisé. Ou 
bien il correspondait à une ruse supposant chez le calife une hypocrisie peu en 
accord avec ce que nous savons par ailleurs de sa personnalité. Mais il eut pour 
premier résultat de jeter le désarroi dans les populations irakiennes et d y 
déclencher une opposition aboutissant à la proclamation d’un autre prince de 
la famille abbasside, Ibrâhîm fils d’al-Mahdî, tous événements qui turent 
d’abord cachés à al-Ma’mûn par son entourage, mais le décidèrent, aussitôt leur 
divulgation, à regagner Bagdad au plus vite. Au cours du voyage moururent 
à point nommé, assassinés ou empoisonnés avec ou sans l’assentiment du calite, 
les deux piliers de la précédente politique, le vizir al-Fadl ibn Sahl et le
malheureux ‘Alî al-Ridâ. , , .

Le retour de la Cour à Bagdad ramena le calme en Irak, sans qu al-Ma mun
abandonnât cependant son idée d’aboutir à une réconciliation des Abbassides 
et des Alides ainsi que de leurs partisans. Ce fut alors que, tout en prenant di­
verses mesures destinées à rallier à sa cause les shi'ites, il envisagea de fonder 
le régime sur une nouvelle base doctrinale fournie par le mouvement mu tazi- 
lite, base qui aurait dû selon lui pouvoir être acceptée par l’un et l’autre parti. 
La doctrine du « Coran créé » fut dans ce dessein officiellement proclamée et, 
pour la faire reconnaître, le souverain tenta d’établir son autorité d’imâm sur 
les hommes de religion réfractaires à tout compromis avec le shi‘isme. Ses 
représentants ne réussirent toutefois point à faire céder le plus opiniâtre de 
ces traditionnistes *, le célèbre Ibn Hanbal *, et « l’épreuve » (mthna ) impo­
sée aux docteurs sunnites continua durant les deux règnes suivants, quoique 
de manière moins sévère, tandis que manifestations et révoltes populaires prou­
vaient l’opiniâtreté farouche des divers défenseurs de l’Islam traditionnel. 
Aussi bien l’un des successeurs d’al-Ma’mûn, le fastueux al-Mutawakkil , 
se décida-t-il en 848 à céder à l’opinion publique et à prendre un nouveau 
tournant en condamnant le mu‘tazilisme et en pourchassant ses partisans, ce 
qui consacrait l’inutilité des efforts déployés par al-Ma’mûn pour réconcilier 
les deux grands groupes hostiles de la communauté musulmane. Le problème 
alide, qui ne suscitera plus à l’avenir de tentatives de solution aussi sérieuses 
ni aussi spectaculaires, restait après sa mort aussi brûlant qu auparavant.

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

La période qui avait vu, sous l’impulsion d’al-Ma’mûn, le temporaire 
triomphe du mu‘tazilisme était aussi celle de l’arrivée en Irak des mercenaires 
turcs * que l’on enrôlait désormais pour constituer la garde * personnelle des

67

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

souverains et qui allaient de ce fait jouer un rôle grandissant dans les intrigues 
du pouvoir. Le premier calife à se pourvoir d’une garde d’esclaves achetés par 
ses soins fut al-Mu‘tasim *, le frère et successeur direct d’al-Ma’mûn, qui, 
après la tragique expérience du siège de Bagdad, avait senti la nécessité pour 
le prince de disposer d’une force armée dévouée, étrangère d’origine et géné­
reusement payée, qui pût se montrer inaccessible à la propagande des factions. 
Sans doute aussi les conséquences fâcheuses de la politique mu'tazilite qu’il 
poursuivait à l’instar de son frère n’étaient-elles pas étrangères à sa décision.

Celle-ci eut finalement pour résultat le transfert de la capitale califienne 
de Bagdad à Samarra *, résidence fondée sur les bords du Tigre à plus de cent 
kilomètres en amont de la grande métropole irakienne. Ce fut en effet 
al-Mu‘tasim qui décida de quitter la ville frondeuse et agitée où des heurts se 
produisaient entre les soldats turcs récemment immigrés et les membres des 
traditionnelles milices antérieures. Ce fut lui aussi qui choisit le nouveau site, 
au vrai celui d’un véritable « camp » où l’on assigna aux militaires des quartiers 
déterminés et où ils demeurèrent groupés par unités Sans pouvoir se mêler 
à la population arabe ou arabisée, tandis que dans le voisinage immédiat de leurs 
« concessions » se dressaient le palais califien de la ville ainsi que la grande mos­
quée destinée à servir de cadre au déploiement des cérémonies officielles. Tra­
vaux de lotissement et de construction furent menés à bien avec tant de rapi­
dité que, dès 836, al-Mu'tasim put installer sa famille, sa Cour, sa garde et 
les bureaux centraux de l’administration au sein de sa nouvelle résidence qui 
devait croître avec les fondations des califes suivants, notamment d’al-Muta- 
wakkil, jusqu’à devenir le colossal groupement de résidences privées et de monu­
ments officiels sur lequel portent témoignage les informes mais innombrables 
vestiges du champ de ruines actuel.

Cependant les nouveaux contingents de mercenaires-esclaves, dont les 
effectifs ne cessaient de grandir et dont les chefs, rapidement affranchis, se 
trouvaient en mesure d’accéder aux emplois les plus importants, devenaient 
pour la dynastie abbasside, au fieu de la renforcer, une cause certaine d’affai­
blissement. Les officiers de cette armée, divisés à leur tour par lé jeu des luttes 
d’influences et des querelles politico-religieuses, se mêlèrent en effet bientôt 
des affaires palatines comme du gouvernement, prirent leur part de tous les 
conflits et en vinrent à détrôner et proclamer des califes qui pour un temps 
ne furent plus que de simples jouets entre leurs mains. Si la principale crise, 
ouverte par l’assassinat d’al-Mutawakkil en 861 et marquée d’une période 
d’anarchie qui vit périr de mort violente trois sur quatre de ses premiers suc­
cesseurs, finit par être conjurée au bout de quelques années, l’influence des

68

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



chefs militaires d’origine servile n’en continua pas moins à se faire sentir dans 
l’entourage immédiat des souverains qui ne purent jamais complètement se 
libérer de leur tutelle.

L’autorité des califes était d’ailleurs à l’époque durement mise a 1 epreuve 
par les effets d’actions séditieuses qui se produisirent, vers la fin du IXe siècle, 
au cœur même de l’Empire abbasside, révolte des Zandj *, puis soulèvements 
dits « karmates * », et qui exigèrent l’intervention de forces armées importantes. 
La première révolte fut le résultat d’une situation sociale, celle du Bas-Irak, 
dont le califat ne s’était pas jusque-là suffisamment préoccupé. Dans cette 
région en effet les princes abbassides et divers dignitaires disposaient de grands 
domaines où l’on pratiquait la culture de la canne à sucre et où l’on utilisait de 
nombreux esclaves noirs originaires d’Afrique orientale, dont la condition était peu 
enviable. En 869, un homme nommé ‘Ali et qui prétendait descendre du gendre 
du Prophète prit la tête de la rébellion qui fut d’autant plus difficile à repnmer 
que les Zandj étaient installés dans un pays de canaux, propres à entraver toute 
opération militaire. De là les révoltés firent des incursions dans le Khuzistân , 
massacrant et saccageant tout sur leur passage, interceptant le commerce entre 
Bagdad et Basra qui n’échappa pas au pillage, occupant meme Wasit. beule 
la mise en œuvre d’énormes moyens permit quatorze ans plus tard, en 883, la 
prise et la ruine de la « capitale » des Zandj, célébrées comme un triomphe qui 
valut à ses artisans, le « régent » al-Muwaffak * et son énergique secrétaire, 
d’exceptionnelles marques de distinction. , «

Encore plus dangereux devaient d’ailleurs se montrer, dans la meme région, 
les effets de ces mouvements révolutionnaires passablement obscurs que I on 
désigne habituellement sous le terme de mouvements « karmates ». Déclenches 
par un personnage nommé Hamdân Karmat (d’où la dénomination precedente) 
et apparemment rattachés, en dépit des doutes exprimés par certanw savants, 
à la propagande de cette branche du shi'isme que l’on appelle 1 isma îhsme 
et dont les fidèles attendaient le retour du VIIe imâm Ismâ il ou de son fils, 
ces mouvements eurent en fait leur existence propre, tant en Irak et en Arabie 
qu’en Syrie, et se montrèrent toujours très indépendants les uns des autres. 
T-a première, révolte, qui bénéficia du soutien d’anciens rebellés zandj, commença 
à la fin du règne d’al-Mu'tadid * et eut pour théâtre les alentours de la route 
du Pèlerinage entre l’Irak et l’Arabie; elle s’interrompit après la mort du cable 
en 902 et son chef Abû Sa'îd dut s’installer au Bahrayn * où il organisa, dès 
cette époque, un véritable petit État, de base communautaire, qui devait durer
plusieurs dizaines d’années. . __

Ce fut ensuite en Syrie que porta principalement 1 effort de bandes karma-

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

69

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tes dont on ignore les liens avec les révoltés du Bas-Irak, mais dont on sait qu’elles 
semèrent la terreur dans le pays. Elles occupèrent plusieurs villes importantes, 
notamment Damas, avant d’être battues par une armée califienne qui ramena 
prisonnier à Bagdad leur chef Sâhib al-Khâl, ou « l’homme au grain de beauté » 
— bientôt supplicié dans la capitale sous les yeux de la foule —, et qui réussit 
à faire entrer de nouveau les régions troublées dans l’orbite du pouvoir abbasside.

Aussi bien les tentatives de sécessions provinciales s’étaient-elles multipliées 
depuis le début du IXe siècle, surtout dans les territoires orientaux de l’empire, 
et les graves révoltes des Zandj et des Karmates n’étaient-elles que venues 
s’ajouter aux menaces pesant sur le califat à la suite d’événements plus lointains. 
La plus grave fut sans doute l’aventure des Saffarides *, qui se développa de 
867 à 900 et inquiéta le gouvernement abbasside au moment même où celui-ci 
était aux prises avec la guerre servile du Bas-Irak. Dirigé à l’origine par un ancien 
artisan chaudronnier nommé Ya'kûb al-Saffâr, ce mouvement d’émancipa­
tion revêtit un caractère populaire qui lui permit de s’étendre très vite à tout 
l’ensemble du Sîstân * qui faisait alors partie du domaine de gouverneurs 
semi-autonomes, les Tahirides *. Les bandes d’al-Saffâr et de ses successeurs 
réussirent ensuite à s’emparer du Khurâsân et remportèrent même quelques 
succès sur les troupes califiennes, jusqu’au moment où elles durent s’incliner 
à leur tour devant les forces des Samanides *. Ceux-ci s’étaient installés en 
Transoxiane et y avaient repris la suite des Tahirides qui avaient dominé l’his­
toire de l’Iran extrême de 821 à 873, tout en demeurant sous la menace d’une 
révocation du pouvoir central. Faisant un pas de plus dans le chemin de l’in­
dépendance, les Samanides, vainqueurs des Saffarides en 900, continuaient de 
reconnaître la domination suprême du calife, mais ne lui rendaient pratique­
ment plus de comptes et disposaient de leur propre administration comme de 
leur propre armée ainsi que de leur autonomie financière, ce qui diminua sérieu­
sement l’importance du domaine soumis au contrôle bagdadien et susceptible 
d’alimenter les caisses de l’État abbasside.

A leur action s’était encore ajoutée la tentative d’émancipation du gouver­
neur de la province d’Égypte, l’officier turc Ibn Tûlûn qui, sans se déclarer 
indépendant, avait réussi dès 871 à nommer des directeurs des finances qu’il 
contrôlait, à utiliser à son profit les ressources d’un pays jusque-là exploité 
par le gouvernement central, à posséder son armée personnelle et à transmettre 
son pouvoir héréditairement à son propre fils. Il ne fallut rien moins qu’une 
expédition militaire ordonnée bien plus tard par l’énergique souverain 
al-Muktafî * pour que les agents califiens reprissent pied en Égypte et que la 
dynastie toulounide * s’effondrât en 905.

70

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



•

A ce moment le califat abbasside retrouvait son prestige, grâce aux efforts 
d’al-Muktafî, dont le règne court (902-908) fut néanmoins important. Les 
chefs turcs une fois assagis, les Toulounides éliminés, les Karmates contenus 
en Arabie et les provinces iraniennes calmées par leur semi-autonomie, la crise 
la plus grave se trouvait conjurée. Intérieurement, le pouvoir central brillait 
de son plus vif éclat. Le vizir, auxiliaire et conseiller du calife, y avait la haute 
main sur l’administration ainsi que sur l’armée; de complexes systèmes de 
bureaux, un personnel abondant et hiérarchisé contrôlaien : aussi efficacement 
que possible la gestion financière des provinces; le Trésor califien, rétabli par 
al-Mu‘tadid après qu’il eut tout spécialement souffert des coûteuses expédi­
tions contre les Zandj, semblait encore suffire aux besoins de l’État et de la Cour 
et la prodigalité souveraine continuait à se manifester dans de somptueuses 
constructions, notamment pour l’aménagement des nouveaux palais que le 
calife, réinstallé à Bagdad, avait choisi d’habiter sur la rive orientale, au sud 
de l’agglomération.

Le seul danger inquiétant pour l’avenir tenait à l’influence croissante 
qu’exerçaient désormais, au sein de l’organisation gouvernementale, des secré­
taires shi'ites, intrigants et sans scrupules, qui joignaient à une extrême compé­
tence technique une totale absence de fidélité pour les maîtres du moment. 
S’ils ne militaient plus en effet dans des mouvements révolutionnaires actifs, 
devenus inutiles depuis qu’eut disparu avec le XIIe imâm des duodécimains * 
le seul prétendant au trône des Abbassides dont la secte pût soutenir la cause, 
ils n’hésitaient point à pratiquer à leur propre profit, comme à celui de leur 
parti toujours subsistant, des détournements d’argent parfois considérables. 
Le manque de loyalisme d’une bonne partie du personnel administratif était 
ainsi, à l’aube du Xe siècle, l’un des plus graves problèmes auquel le gouverne­
ment central eût à faire face, d’autant plus grave que l’impasse budgétaire exi­
geait périodiquement le recours à des emprunts privés lorsque le Trésor était 
vide et que l’on devait envisager de pressantes dépenses, notamment pour le 
paiement des troupes. Les secrétaires shi'ites, liés par leurs attaches politico- 
religieuses à nombre de marchands-banquiers, se trouvaient particulièrement 
bien placés pour des opérations de ce genre, compensées, pour ceux qui fournis­
saient les avances, par la promesse d’être associés à de fructueuses malversations 
ultérieures. Eux-mêmes en retiraient la possibilité d’exercer sur le souverain 
de véritables chantages et l’on vit ainsi le calife al-Muktafî, qui avait dû accepter 
de tels services d’un habile secrétaire shi'ite, Ahmad ibn al-Furât, en sentir

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

71

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

8. L’EMPIRE ABBASSIDE 
ET SES PROVINCES 

AU IX’ SIÈCLE

(D'après Historical atlas 
of the Muslim peoples.)

L'Empire abbasside fut toujours constitué d'un 
agrégat de provinces aux limites plus ou moins 
floues, modifiées en fonction des révoltes locales 
et des tentatives de sécession. Il n'était pas rare 
en effet qu'un gouverneur étendit son autorité à 
des régions dont il n'avait pas officiellement la 
charge. Mais les réalités géographiques et histo­
riques permettent de proposer une restitution 
schématique du contour des principales circons­
criptions.

7*

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

73

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ensuite le poids et vainement essayer d’échapper à l’emprise de ce personnage.
La situation ne connut aucune amélioration lorsque mourut al-Muktafî et 

que lui succéda, sous le nom d’al-Muktadir *, un jeune prince encore impubère. 
Non seulement cet avènement était l’œuvre du vizir en place, mais il avait 
été provoqué par les conseils d’un secrétaire shi’ite, frère d Ahmad ibn 
al-Furât entre-temps décédé, qui comptait ainsi s’assurer à plus ou moins longue 
échéance l’occasion de contrôler étroitement les affaires de 1 État. Certes la 
chose n’alla point sans susciter de violents remous et, au bout de quelques mois, 
une coalition opposée de secrétaires et d’émirs * avait décidé de détrôner 
al-Muktadir et de le remplacer par un de ses cousins, Ibn al-Mu‘tazz *, homme 
d’âge et d’expérience en même temps que petit-fils d’al-Mutawakkil. Mais la 
sédition ne dura que vingt-quatre heures et coûta la vie au « calife d’un jour », 
qui fut pris et exécuté tandis que son jeune rival se trouvait maintenu dans ses 
fonctions califiennes : retranché dans son palais, il avait refusé d’y renoncer 
pendant le bref triomphe de la conjuration. L’épisode se soldait par le défini­
tif succès du clan shi'ite et d’Ibn al-Furât * qui, promu désormais vizir en 
titre, devenait, en dépit de l’existence d’une sorte de conseil de régence, pra­
tiquement libre de gouverner à sa guise.

La dictature ainsi instaurée ne dura toutefois que peu d’années et aboutit 
finalement à faire du long califat d’al-Muktadir, de 908 à 932, une époque de 
faiblesse gouvernementale où les luttes religieuses, les compétitions entre secré­
taires et les crises financières ouvraient la voie à de nouvelles ingérences des 
chefs militaires dans les problèmes politiques. Le calife, qui se contentait de 
laisser agir son ministre et d’approuver généralement à l’avance ses propositions, 
manifestait son autorité souveraine par la seule destitution du chef du gouver­
nement, et parfois son emprisonnement ou sa mise en accusation, lorsque la 
politique générale prenait une tournure lui déplaisant. La fonction de vizir était 
donc très instable et, par le jeu des ambitions et rivalités qui accentuaient encore 
les effets du caractère capricieux d’al-Muktadir, on vit sous son règne quatorze 
ministres se succéder : aucun ne resta en place plus de cinq ans.

Les difficultés rencontrées par ces vizirs et sur lesquelles ils achoppaient 
régulièrement en dépit de l’orientation souvent contraire des solutions proposées 
étaient essentiellement financières. La Cour et l’État avaient à cette époque 
des besoins disproportionnés avec les ressources réelles de l’État et l’on ne pou­
vait qu’osciller entre deux solutions, soit le maintien d’une vie somptueuse au 
moyen d’emprunts ou d’avances obtenus par des procédés divers, soit l’accep­
tation volontaire d’économies draconiennes. Les représentants de ces deux 
tendances, dont aucune ne put jamais être poursuivie de façon durable, furent

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

74

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Ibn al-Furât et ‘Alî ibn ‘Isâ *, le premier déjà connu par son goût des habiles 
manœuvres et le second surnommé « le bon vizir » en raison de ses préoccu­
pations « morales » et de son austérité. Tous deux spécialistes des finances, ils 
avaient des personnalités bien distinctes et des options politiques opposées, 
appuyées pour chacun d’eux sur tout un réseau de relations personnelles dans 
le monde des banquiers. Ils firent preuve néanmoins d’un souci commun, celui 
de toujours lutter pour la prééminence de leur charge contre des chefs mili­
taires prêts à la mettre en cause.

Ces derniers se montraient en effet de plus en plus indisciplinés face à un 
pouvoir civil auquel ils essayaient de substituer leur propre autorité. Un nom 
d’émir domine ainsi à l’époque toute l’histoire du califat, celui de l’ambitieux 
eunuque Mu’nis, préfet de police à Bagdad, qui en arriva à jouer le rôle de 
commandant des armées et trouva l’occasion de triomphes répétés dans les 
expéditions militaires nécessitées par le maintien de l’ordre dans l’empire. 
Au début du règne ce fut d’abord le Fârs, occupé indûment par un Saffaride, 
qu’il s’agissait de reconquérir. Il fallut ensuite contenir les Karmates qui mena­
çaient Basra et entamer avec eux diverses négociations, puis défendre l’Égypte 
contre les offensives des Fatimides * installés en Ifrîkiya et décidés à faire de 
cette province une base de départ pour leurs entreprises orientales, mettre à 
la raison Ibn Hamdân, le gouverneur de Mossoul * révolté, toutes actions qui 
se succédèrent à un rythme rapide. Ce fut alors le gouverneur d’Adharbaydjân, 
Ibn Abî 1-Sâdj, qui tenta d’outrepasser ses pouvoirs en cessant de verser le 
tribut auquel sa province était assujettie. Peu après, les Karmates du Bahrayn, 
rompant la trêve qui était observée depuis quelques années, assiégèrent Basra 
en même temps qu’ils pillaient à diverses reprises les caravanes du Pèlerinage 
en direction de la Mekke. A Mu’nis revint encore le soin de briser leurs attaques, 
surtout après qu’une tentative vizirale, celle de lancer contre eux les troupes 
indisciplinées d’ibn Abî 1-Sâdj, se fut montrée totalement inefficace. A ce 
moment les Karmates allèrent jusqu’à menacer Bagdad, où la panique envahit 
la population en 927, et la suprématie de Mu’nis, devant qui Ibn al-Furât avait 
déjà dû s’incliner en 924, ne fut plus contestable. Ce fut le général en chef qui, 
dès lors, fit et défit les vizirs, lui aussi qui provoqua la révolution de 929 et fit 
ensuite échouer ce mouvement qui avait pour but de remplacer al-Muktadir 
par son frère al-Kâhir, lui enfin qui déclencha les troubles qui devaient avoir 
pour conséquence la mort du calife en 932.

Si ensuite le nouveau souverain eut raison de ce personnage dangereux, 
ce fut pour nommer à sa place un autre commandant en chef, puis pour confier 
le contrôle du gouvernement à un chambellan, également maître des armées.

75

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Finalement al-Râdî remit les fonctions décisives à un émir qui prit le titre de 
« grand émir » et l’entrée solennelle à Bagdad, en 936, de cet Ibn Râ’ik, qui 
allait exercer réellement le pouvoir au nom d’un calife privé de toute efficacité, 
consacrait un important changement dans l’organisation politique de 1 empire.

Aussi bien l’insubordination de nombreux gouverneurs, jointe à 1 effet 
de révoltes aussi spectaculaires que celles des Karmates, avait-elle, par la coû­
teuse nécessité des expéditions militaires de répression, acculé l’État abbasside 
à la déroute financière, accélérée par les détournements des secrétaires et les 
habitudes de faste de la Cour. Le principe avait certes été jadis observé de ne 
jamais confier le gouvernement d’une province et la direction de ses finances 
à un seul et même personnage; mais cette sage mesure de précaution n’avait 
pu être maintenue dans les régions périphériques où le désordre allait croissant 
et où il avait fallu laisser à certains gouverneurs le soin de prélever eux-mêmes 
les impôts. La part revenant alors au Trésor central avait été souvent diminuée, 
parfois même retenue, sans que le souverain pût obtenir gain de cause.

Les difficultés d’argent avaient alors amené le califat à se procurer des 
avances, non seulement par des emprunts, mais encore grâce à l’habitude de 
concéder des « fermes » d’impôts à des directeurs financiers capables de les 
acheter moyennant le versement préalable d’une somme importante. Ces direc­
teurs en profitaient ensuite pour susciter des troubles à la faveur desquels ils 
espéraient accéder au pouvoir. Les abus furent tels que l’on dut, en 919, inter­
dire à tout dignitaire d’accepter une ferme d’impôts. Cependant le calife, qui 
n’avait jamais pu se résoudre à réaliser les économies suggérées par un ministre 
tel que ‘Alî ibn ‘Isâ, se retrouvait bientôt à la merci des mêmes personnages, 
les seuls capables d’écarter la banqueroute perpétuellement menaçante.

Tous ces affrontements pour des décisions difficiles se déroulaient en 
outre au milieu des luttes de factions religieuses qui ne désarmaient pas et 
envers lesquelles les vizirs choisis par le calife adoptaient le plus souvent des 
attitudes différentes. Il y eut par exemple la psychose de peur créée dans les 
milieux bagdadiens par le phénomène karmate, psychose qui poussa certains 
à dénoncer, dans la capitale même, les méfaits des isma'iliens tenus pour 
complices des Karmates et à s’attaquer sous ce prétexte à des hommes par 
ailleurs puissants. Certes, aucun ministre en place ne semble avoir trahi dans 
cette conjoncture le califat sunnite ni tenté avec les Karmates autre chose que 
des négociations, destinées à écarter la menace que faisait peser la présence de 
ces rebelles aux portes de l’Irak et à proximité de la route du Pèlerinage. Mais 
l’accusation de pro-karmatisme n’en fut pas moins lancée, et souvent avec succès, 
contre bien des personnages que leurs ennemis souhaitaient éliminer.

76

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Surtout continuait, dans un climat d’hostilité croissante, la rivalité existant 
depuis déjà quelques décennies entre secrétaires shi'ites et sunnites. Les pre­
miers avaient comme chef de file le dangereux Ibn al-Furât ; ‘Alî ibn ‘Isâ 
représentait les seconds. Tous poursuivaient le dessein de déconsidérer l’adver­
saire en recourant pour ce faire à n’importe quelle intrigue et l’on peut en 
prendre pour exemple les attaques menées contre ‘Alî ibn ‘Isâ lorsqu’il eut 
réussi à traiter avec les Karmates et à obtenir d’eux une trêve. Mais la concorde 
ne régnait pas davantage parmi les sunnites : les hanbalites * rigoristes et vio­
lemment anti-shi‘ites devaient chercher auprès du vizir al-Khâkânî le soutien 
qu’un ‘Alî ibn ‘Isâ n’était nullement pour sa part disposé à leur accorder.

Ces divisions, qui agitaient gravement les cercles dirigeants, se prolon­
geaient d’ailleurs dans les classes populaires où ne cessaient de se manifester 
les signes d’une constante fermentation, sensible lors du déroulement d’un 
procès aussi fameux que celui du mystique al-Hallâdj *, ce soufi * épris d’extase 
qui s’était conduit également en sermonnaire populaire et qui, en tant que tel, 
avait pris parti pour Ibn al-Mu‘tazz et prêché une réforme du califat. Pour­
suivi par Ibn al-Furât, arrêté quelques années plus tard et traduit en jugement 
après de longs mois de détention, accusé par les uns de doctrines shi'ites hété­
rodoxes et de propagande karmate, par les autres de charlatanisme, al-Hallâdj 
devait être finalement condamné à mort par l’un des cadis de Bagdad et exécuté 
sur l’ordre du calife sans que personne eût osé intervenir en sa faveur, tant il 
avait semblé nécessaire de calmer par quelque exemple l’agitation des esprits.

Mais les dissensions d’origine religieuse, qui sévissaient à tous les étages 
de la société et que les derniers califes indépendants s’étaient en vain efforcés 
de calmer, devaient prendre de bien plus graves proportions lorsque les sou­
verains abbassides eurent finalement remis la réalité de leur pouvoir à des émirs 
le plus souvent de convictions shi'ites. Le morcellement territorial qui ache­
vait alors de s’accomplir, celui d’un empire que le chef traditionnel de la com­
munauté islamique était devenu impuissant à commander, accentuait les ten­
dances aux divisions religieuses depuis longtemps à l’œuvre, mais devenues plus 
pressantes à mesure que chaque nouvelle dynastie régionale adoptait dans son 
territoire son propre système doctrinal. Sunnisme et shi'isme commençaient 
ainsi à se partager le monde islamique, tandis que les éléments iraniens et turcs 
affirmaient de plus en plus leur domination sur les régions orientales et que 
les provinces occidentales, rebelles par nature à l’autorité bagdadienne en même 
temps que profondément travaillées par les mouvements sectaires, se prépa­
raient à jouer soudain, avec l’éclosion de la puissance fatimide, un rôle de pre­
mier plan dans l’histoire ultérieure de l’Islam.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE III

FOYERS PROVINCIAUX ET 
DISLOCATION DE L’EMPIRE

(900-1260)

A dynastie abbasside s’était pendant deux siècles identifiée avec l’Empire
islamique sur lequel ses souverains régnaient en principe de manière
autocratique. Sous son égide, le pouvoir califien avait brillé d’un éclat 

incomparable tout en connaissant les aléas d’une histoire mouvementée qui, vue de 
l’Irak, se réduisait essentiellement à des tentatives toujours renouvelées d’orga­
nisation plus efficace du pouvoir central. Peu à peu néanmoins les provinces 
avaient commencé à vivre de leur vie propre, même lorsque Bagdad restait 
la capitale incontestée de l’empire et n’était pas encore devenue pour trois 
siècles la retraite d’une fiction califienne menacée. Elles avaient vu, dès la fin 
du IXe siècle, leur importance économique et culturelle s’accroître aux dépens 
de l’équilibre impérial et permettre à leurs foyers urbains originaux de jouer 
à leur tour un rôle dans l’évolution de la société islamique. Les révoltes locales 
qui ruinaient inéluctablement l’autorité abbasside avaient en fait cessé d’être 
motivées par les seuls mécontentements de populations pressurées et inquiètes. 
Elles étaient devenues l’expression de nouvelles réalités historiques, reflétant 
l’originalité des pays où elles s’étaient développées, en fonction de rapports 
chaque fois différents entre musulmans autochtones et arabisés.

L’hétérogénéité foncière du monde islamique n’avait cessé en effet de 
s’accentuer après la provisoire unification due aux efforts des Umayyades et des 
premiers Abbassides. Des infiltrations de peuplades nouvelles y avaient encore 
compliqué la situation de ce qui mérite d’être appelé une véritable mosaïque 
de peuples. Aux Iraniens qui occupaient toute la partie orientale de l’empire, à 
l’exception du Sind, se mêlaient déjà, dans les parties proches du Turkestan, 
des Turcs parmi lesquels étaient recrutés en bonne partie les mercenaires de la

79

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Hamdanides

Sàmanides ,

Umayyades d’Espagne

80

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

8l

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



garde califienne. Les Sémites arabisés de Mésopotamie et de Syrie ne se confon­
daient nullement avec les Coptes de l’Égypte et, dans toutes ces régions, les 
éléments purement arabes constituaient une proportion assez faible, impossible 
à estimer, mais en régression constante à la suite des unions nombreuses entre 
Arabes et non-Arabes. Là encore se faisaient sentir les conséquences du concu­
binage avec des esclaves d’origine slave, grecque ou noire. En Occident, 
c’étaient les Berbères qui dominaient évidemment dans tout le Maghreb, mais 
l’Espagne musulmane offrait un exemple de brassage ethnique qui rappelait 
l’Orient : aux Arabes et Berbères arabisés conquérants se mêlaient en effet des 
autochtones andalous, sans compter les mercenaires « slaves » recrutés par les 
souverains de Cordoue.

Tous ces groupes divers se glorifiaient de leurs particularismes depuis 
qu’avaient surgi de violentes discussions touchant les mérites respectifs des 
Arabes et des non-Arabes, discussions dont la production littéraire conserve 
1 écho, mais qui correspondaient aussi en chaque heu à une tension sociale 
parfois assez aiguë. Tandis qu’en Orient c’étaient surtout les Arabes et les 
Iraniens dont on confrontait les mérites, en Espagne il s’agissait des Arabes de 
naissance et des Andalous. Partout la culture arabe, qui avait réussi à s’imposer 
au monde islamique dans le cours du IXe siècle, se colorait différemment sous 
l’effet de la réapparition de cultures locales auxquelles les événements poli­
tiques permettaient d’affirmer leur autonomie dans la dislocation définitive de 
l’empire.

Ces cultures locales, après avoir profité des dissensions religieuses, tri­
bales et politiques sévissant en milieu abbasside, étaient désormais représentées 
par de nouvelles dynasties plus ou moins autonomes, se partageant les terri­
toires du monde islamique et se succédant à un rythme qui déconcerte et lasse 
l’historien. Mais derrière les dynasties et les ambitions personnelles qui en 
expliquaient généralement le succès temporaire, existaient les idéologies qui 
faisaient leur force réelle et donnaient à chacune sa personnalité.

Confronté en Orient à l’essor de dynasties semi-indépendantes qui allaient

*- 9- FATIMIDES ET BOUYIDES A LA FIN DU X‘ SIÈCLE 
{D’après Historical atlas of the Muslim peoples.)

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

A cette époque, les califes fatimides shi'ites, qui 
avaient temporairement êtablileur dominationsur 
l'ensemble du Maghreb, l’étendirent à l’Êgypte 
et à la plus grande partie de la Syrie. L’Iran 
occidental et l’Irak dépendaient des émirs bou- 
yides, reconnus par le calife abbasside de Bagdad

en dépit de leurs opinions hétérodoxes, et la 
Djazira était entre les mains des émirs hamda- 
nides, tandis qu’au Khurâsân subsistaient, les 
émirs samanides sunnites, auxquels allait succé­
der la puissance montante des Ghaznawides.

82

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

en se multipliant, le califat abbasside devait se heurter également à des califats 
rivaux mettant en cause sa propre légitimité, tels celui des Umayyades d’Espa­
gne et surtout celui des Fatimides d’Égypte.

En Espagne, l’émirat dont on a vu plus haut les modestes débuts avait 
mené, pendant un siècle et demi, sa propre existence, sans que son chef eût 
éprouvé le besoin de se déclarer l’égal du calife abbasside. Les Umayyades, qui 
y régnaient en s’appuyant sur quelques clans arabes installés dans les régions les 
plus riches et en défendant au moyen de troupes berbères les frontières du nord 
toujours flottantes, n’avaient pas réussi sans peine à imposer leur autorité sur 
la population autochtone dont une partie seulement était convertie à l’Islam. A 
la fin du rxe et au début du Xe siècle notamment une révolte, animée par un 
chef local de la région de Malaga, avait mis à plusieurs reprises en danger l’au­
torité de Cordoue, tandis que les aristocrates arabes faisaient montre en diverses 
régions d’une inquiétante insubordination. Tout avait changé cependant avec 
l’apparition d’un nouvel émir à la forte personnalité, ‘Abd al-Rahmân III *, 
qui conserva le pouvoir de 912 à 961 et sut imposer sa domination à l’ensemble 
de l’Andalus. Ce fut lui qui, en 929, décida de prendre le titre de calife, se 
posant ainsi en défenseur de l’Islam face au calife de Bagdad réduit à l’impuis­
sance et face au calife fatimide récemment apparu en Ifrîkiya. Ce fut lui aussi 
qui assura l’essor d’une brillante civilisation, marquée de traits suffisamment 
originaux pour mériter, en dépit de ses nombreux emprunts à l’Orient (écoles 
de droit et de théologie, mouvements littéraires, institutions politiques et usages 
de société), d’être considérée comme typiquement « andalouse ».

L’Islam hispanique fut en effet toujours plus monolithique que l’Islam 
bagdadien. Non seulement émirs et califes avaient dû, pour réaliser l’unité de 
leur royaume et galvaniser l’ardeur de ses combattants, rechercher l’appui des 
jurisconsultes et favoriser un rigorisme religieux et moral qui se traduisait par 
la faveur accordée au seul malikisme *, mais leur lutte contre le mouvement 
fatimide et par conséquent contre l’idéologie shi'ite avait entraîné l’exclusion 
de tous les mouvements de pensée qui pouvaient être soupçonnés de favoriser 
cette hérésie. En même temps, la permanence de traditions romanes colorait 
certains aspects de l’art et de la littérature, tandis que le souvenir de l’État 
umayyade de Syrie se maintenait plus fidèle qu’ailleurs dans l’organisation 
administrative et militaire du pays et qu’on reconnaissait même dans sa topo­
nymie les noms de célèbres sites syriens.

83

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

84

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Armé contre la subversion intérieure et extérieure, le califat de Cordoue 
n’en était pas moins très vulnérable en raison des rivalités qui s’y manifestaient 
comme ailleurs pour la conquête d’un pouvoir à base militaire. Dès la fin du 
Xe siècle, un « maire du palais » d’origine andalouse, Ibn Abî Amir *, le fameux 
Almanzor des sources occidentales, accaparait l’essentiel du pouvoir des califes 
et le transmettait à son fils, provoquant un mouvement de révolte des milieux 
arabes. C’était en fait le début de l’émiettement de l’Espagne musulmane en 
une série de principautés, arabes, berbères et andalouses, celles des reyes de 
Taifas qui, de Saragosse * à Cordoue et de Valence à Séville *, ne purent 
résister ni à leurs querelles intestines, ni à la pression des rois chrétiens.

•

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

De son côté la dynastie fatimide, apparue en Ifrîkiya dès 909 et installée en 
Égypte dès 969, avait eu depuis le début l’intention de renouveler à son profit 
la « révolution » de 750 et d’asseoir à son tour l’autorité de ses membres sur les 
résultats d’une propagande subversive. Il s’agissait en effet dans son cas, non 
d’une famille de gouverneurs cherchant à profiter d’une situation troublée pour 
conquérir leur indépendance administrative et financière, mais d’une dynastie 
prétendant au pouvoir suprême et se considérant comme seule digne de l’occu­
per au nom même de sa propre doctrine religieuse.

A l’établissement de son pouvoir temporel avait travaillé, à l’aube du 
Xe siècle, un émissaire du mouvement shi'ite isma'ilien du nom de Abû Abd 
Allâh, qui avait choisi le Maghreb comme la région la plus propre à abriter, 
au-delà des atteintes du gouvernement central, un mouvement séditieux profi­
tant des mécontentements locaux. Réussissant, avec l’appui des Berbères 
Kutâma, à battre en brèche l’autorité des gouverneurs aghlabides * d’Ifrîkiya, 
puis à s’emparer de leur capitale, Rakkâda, il y avait fait proclamer le califat 
d’un personnage venu de Syrie, appelé ‘Ubayd Allâh, qui prit le nom

<- 10 L'ESPAGNE VERS L’AN 1000 ET LES CAMPAGNES D’AL-MANSUR 
(D'après E. Lévi-Provençal, Histoire de l’Espagne musulmane.)

Le califat de Cordoue étant revenu au jeune 
prince Hishâm II, incapable de remplir ses obli­
gations, le « maire du palais » al-Mansûr, à la 
fin du Xe siècle, s'empara du pouvoir et entreprit, 
entre 981 et 1002, une série d'expéditions mili­
taires de harcèlement — une cinquantaine dit-on 
— destinées à briser les attaques projetées par

les royaumes chrétiens contre l'Espagne musul­
mane. Les plus importantes de ces campagnes — 
qu'on peut prendre en exemple des guerres menées 
contre l'infidèle sur les frontières du monde mu­
sulman — eurent pour objectifs Simancas, Bar­
celone, Leon, Saint-facques-de-Compostélle et 
Cervero.

85

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

d’al-Mahdî * ainsi que le titre califien d’« émir des Croyants ». ‘Ubayd Allâh se 
prétendait descendant d’Ismâ‘îl, lui-même descendant d’al-Husayn, fils de 
‘Ali et de Fâtima ; d’où le nom de Fatimides que se donnèrent les membres de 
la dynastie.

A vrai dire, l’authenticité des prétentions fatimides a toujours été discutée : 
elle le fut par les contemporains et par les chroniqueurs postérieurs, d’esprit 
sunnite ; elle l’a été aussi par les savants modernes. Certains accusèrent très 
tôt ‘Ubayd Allâh de n’avoir aucun lien de parenté avec les descendants de 
Fâtima. On admet aujourd’hui communément qu’il était seulement le représen­
tant visible de l’imâm caché des isma‘iliens, représentant lié à son imâm par 
tme filiation spirituelle et qui, à ce titre, pense-t-on, put légitimement se pré­
senter comme le mahdî * attendu. A ‘Ubayd Allâh succéda un second person­
nage, Abû 1-Kâsim al-Kâ’im, aux origines également énigmatiques quoique 
‘Ubayd Allâh l’eût toujours considéré comme son fils et l’eût présenté comme 
un descendant de l’imâm Ismâ'îl : il lui avait, dans ce dessein, volontairement 
conféré un rang supérieur au sien, matérialisé par le surnom al-kaim (bi-amr 
Allâh), « celui qui prend en charge l’affaire de Dieu ». Mais l’obscurité qui règne 
sur un mouvement isma'ilien ésotérique, dont les adeptes usèrent toujours 
volontiers d’un langage figuré, empêche d’atteindre sur ce point la moindre 
certitude. On sait seulement que la nouvelle dynastie, tout en nourrissant 
d’ambitieuses visées sur le siège central du califat, commença par organiser son 
territoire maghrébin en fonction d’une idéologie originale, nettement diffé­
rente de celle qui avait cours en Irak.

Ses premiers espoirs de renverser le pouvoir abbasside furent déçus tout 
d’abord, lorsque eurent été repoussées victorieusement, par des armées en­
voyées de Bagdad ou par le soin des gouverneurs de l’Egypte, des expéditions 
militaires tentées à trois reprises sur cette province. Elle se contenta ensuite pen­
dant quelque temps de régner sur l’Ifrîkiya où avait été fondée en 920 la rési­
dence fortifiée de Mahdiya *, la « ville du mahdî », mais où ne manquaient pas 
les difficultés propres à retarder les entreprises orientales. D’une part, les Ber­
bères de la région étaient divisés en deux groupes rivaux et hostiles et les parti­
sans du régime fatimide eux-mêmes, qui l’avaient adopté surtout par réaction 
contre la domination arabe des Aghlabides, n’étaient pas toujours d’une parfaite 
docilité. D’autre part se fit sentir bien vite la nécessité d’éliminer le royaume 
kharidjite de Tâhart et de réduire à l’état de « vassal » le prince idrisside de 
Fès. Enfin et surtout éclata, entre 943 et 947, la terrible révolte d’inspiration 
kharidjite dite « de l’homme à l’âne », facilitée par l’action des sunnites d’école 
malikite restés influents à Kairouan et par le soutien du souverain umayyade

86

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



qui avait vu d’un mauvais œil s’établir en Afrique du Nord un État capable de 
rivaliser avec lui. Seul donc le quatrième calife fatimide, al-Mu‘izz (953_975jL 
réussit à étendre sa domination jusqu’aux rivages de l’Atlantique tout en arrê­
tant une offensive maritime des maîtres de Cordoue.

Ces tardifs succès militaires n’empêchèrent d’ailleurs pas le méconten­
tement de régner chez les Berbères, soumis aux abus d’une fiscalité qui avait 
bien vite dissipé leur enthousiasme des premiers temps. Leur mauvais vouloir 
hâta les préparatifs d’un retour vers l’Orient, sans que cependant la conjonc­
ture politique favorisât toujours, comme au début du siècle, les rêves caressés 
par la nouvelle dynastie. Entre-temps, en effet, le morcellement intérieur de 
l’empire s’était accentué, comme on l’a vu plus haut, et la cause fatimide n’était 
plus seule à profiter des revendications shi'ites des populations, puisque 
s’étaient instaurés, ici ou là, des régimes de meme orientation religieuse. Les 
efforts d’une active propagande isma'ilienne durent désormais se limiter ,ày 
l’Égypte, au sein de la principauté des Ikhshidides *, qui avait succédé au gou- 
vemorat semi-in dépendant des Touloumdes mais était tombée dans 1 anarchie 
et les difficultés économiques après la mort du fameux régent noir Kâfûr *. La 
préparation idéologique fut suivie de la conquête du pays par les armes, que le 
général fatimide Djawhar réalisa en 969» et de construction d une nouvelle 
résidence, le Caire *, destinée, comme les autres capitales islamiques de l’époque, 
à abriter le souverain et ses troupes. Le premier essor de la ville s’accompagna 
de la création de la mosquée al-Azhar *, qui allait être pendant des siècles le 
centre de la propagande fatimide isma'ilienne et devenir ensuite l’un des plus 
importants centres d’enseignement de la doctrine sunnite. Mais le résultat le 
plus tangible de la victoire fatimide sur les anciens gouvernants de l’Égypte 
fut de dresser directement le califat shi'ite du Caire en face du califat 
abbasside de Bagdad, tandis que les territoires syriens s détendant entre 
l’Irak et l’Égypte ne servaient plus que d’enjeu à de nouvelles luttes 
d’influences.

Au cours de ces luttes, les Fatimides réussirent d’abord à s emparer de 
Damas dès 970. Mais ils ne purent jamais établir leur domination sur l’ensemble 
d’un pays où ils se heurtaient aux manœuvres abbassides ainsi qu à des hosti­
lités diverses. Non seulement ils devaient se defendre contre les Karmates du 
Bahrayn, qui mirent même en danger le Caire, mais ils se heurtèrent aussi aux 
Byzantins qui étendirent par moment une sorte de protectorat sur la Syrie du 
Nord. D’un autre côté l’indiscipline de tribus qui poursuivaient chacune ses 
propres ambitions et qui soutenaient des princes locaux appelés, tels les Ham­
danides * et plus tard les Mirdassides *, à jouer un rôle historique important,

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

87

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ajoutait à la confusion de la situation. Alep * ne fut jamais que peu de temps 
aux mains des Fatimides ; Damas connut bien des renversements de puissance 
et bien des troubles, dont certains dus aux rivalités entre soldats maghrébins et 
orientaux, jusqu’au moment où elle fut définitivement arrachée à l’orbite égyp­
tienne et occupée, dès 1079, par un émir saldjoukide *.

Pendant ce temps, les califes fatimides avaient laissé en Ifrîkiya comme leur 
représentant un émir berbère, qui fut le fondateur de la dynastie des Zirides *, 
et ils ne tardèrent pas à éprouver de ce côté aussi maintes déconvenues. L’action 
des docteurs * malikites poussa en effet les princes zirides à rompre toutes 
relations avec leurs maîtres et à rétablir le régime sunnite dans leur province : 
ce qui arriva en 1041, quand l’émir al-Mu‘izz ibn Bâdis eut reconnu l’autorité 
du califat de Bagdad. A cette rébellion fit suite une réaction brutale, puisque 
le vizir du moment au Caire lança contre l’Ifrîkiya les bandes sauvages des 
Banû Hilâl, qui y causèrent des ravages considérables et obligèrent le succes­
seur d’al-Mu‘izz à accepter de nouveau, temporairement il est vrai, la suze­
raineté fatimide. Mais la rupture n’en était pas moins consacrée entre l’Égypte 
isma'ilienne et le Maghreb sunnite, la domination fatimide ne se maintenant 
pas davantage sur cette riche île de Sicile * qu’avaient jadis conquise les Aghla- 
bides et dont les souverains du Caire se désintéressaient peu à peu.

En fait ces derniers travaillaient surtout en Orient à organiser leur régime 
en imposant une idéologie dont on verra plus loin l’extrême originalité philo­
sophique et religieuse. Pour combattre le sunnisme, qui persistait en Égypte 
comme auparavant en Ifrîkiya sous la forme malikite, et pour- propager la 
« bonne doctrine », ils comptaient d’abord sur une propagande missionnaire 
qu’ils avaient érigée à l’état de système et pourvue d’une complexe hiérarchie 
d’initiés et d’exécutants, appuyée sur l’existence au Caire, à partir de 1005, 
d’un centre d’enseignement appelé la « maison de la Sagesse » (dâr al-Hikma). 
Ils s’étaient même résolus, dans les premiers temps, à user de violence à l’égard 
de ceux qui refusaient d’observer les pratiques shi'ites et, au début du XIe siècle 
encore, allèrent jusqu’à prendre la décision d’expulser d’Égypte les juristes 
malikites. Il fallut attendre le xue siècle pour que se manifestât une période de 
relative tolérance pendant laquelle deux cadis sunnites furent autorisés à siéger 
au Caire à côté d’un cadi isma'ilien et d’un cadi imamite.

En ce qui concernait l’organisation même du gouvernement, l’idéologie 
isma'ilienne accordait au calife-imâm des qualités éminentes qui le plaçaient 
au-dessus des simples mortels et par conséquent lui donnaient une autorité 
dont n’avait encore disposé aucun souverain musulman. L’opinion publique 
en avait d’abord attendu l’ouverture d’une ère de paix et de justice, où la Loi

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

88

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



antérieure aurait été abolie et remplacée par une Loi plus parfaite, et on pouvait 
penser que le nouveau régime serait ainsi à l’abri des troubles et difficultés qui 
étaient le lot commun des dirigeants islamiques.

En fait, le système isma’ilien ne reçut qu’un faible commencement d’appli­
cation. Certes le calife fatimide, au lieu de tenir ses pouvoirs d’un semblant 
d’élection, les devait à la désignation secrète de son prédécesseur, désignation 
qui avait lieu dès l’avènement de celui-ci et généralement n’était connue'tjue 
d’un de ses fidèles choisi comme dépositaire de sa décision. Mais les querelles 
de succession n’étaient pas éliminées pour autant. L’une, particulièrement 
grave, surgit à l’avènement d’al-Musta‘lî, en 1094, et fut à l’origine du mou­
vement séparatiste des nizaris, partisans de Nizâr, le frère aîné du nouveau 
calife, évincé in extremis par le vizir. Quant à la doctrine isma'ilienne, elle 
resta finalement réservée aux initiés, alors que la vie religieuse et sociale conti­
nuait d’être réglée par les prescriptions courantes, à peine modifiées, que l’on 
trouve définies par exemple dans les Piliers de l’Islam du cadi al-Nu‘mân *.

Les califes fatimides se conduisirent ainsi pratiquement comme les autres 
dynastes de la même époque, à l’exception du moins du calife al-Hâkim * qui 
régna de 996 à 1021 et qui, à la fin de sa vie, voulut se faire reconnaître dieu. 
Comme les autres souverains, ils perdirent peu à peu leur autorité. Tandis 
que, dans les premiers temps, ils gouvernaient avec l’aide d’un vizir ou d’un 
auxiliaire qui se contentait de les assister, ils en vinrent, à la fin du XIe siècle, à 
utiliser des « vizirs de délégation », qui étaient en fait des chefs militaires munis 
de pouvoirs étendus, et dont le plus célèbre fut l’affranchi arménien Badr 
al-Djamâlî *. Ces vizirs dirigeaient comme ailleurs une administration très cen­
tralisée et se trouvaient à la tête d’un corps de fonctionnaires aux attributions 
précises et exactement réparties. A chaque fonction correspondaient un insigne, 
une solde, une place dans les audiences solennelles. On distinguait fonction­
naires de sabre et fonctionnaires de plume, selon un usage qui se perpétuera 
ensuite en Égypte et qui rangeait dans la même catégorie sociale les adminis­
trateurs, les cadis, le grand « missionnaire », les récitateurs du Coran et divers 
dignitaires de la Cour. En dépit de fréquents changements dans les titres et les 
désignations, les divers services fonctionnaient avec régularité et assuraient la 
rentrée des impôts, ce qui contribua à maintenir dans un état de grande pros­
périté l’Égypte fatimide, qui bénéficiait par ailleurs des ressources fournies à 
la fois par l’or de la Nubie, par des productions agricoles remarquablement 
variées, par un artisanat actif et par le trafic avec les pays de la Méditerranée, 
comme avec l’Inde * plus lointaine.

Cette prospérité ne pouvait qu’assurer l’épanouissement d’une vie cul­

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

89

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

turelle entretenue et favorisée d'autre part par l’activité de la Cour du Caire, 
où se donnaient des réceptions qui ne le cédaient en rien pour le faste à celles des 
califes abbassides ou des empereurs byzantins. Les souverains fatimides avaient 
naturellement leurs poètes thuriféraires, dont le plus célèbre fut Ibn Hânî’, 
originaire de l’Andalus. Mais leur plus grande originalité fut de favoriser le 
développement de ces sciences dites étrangères qui, en pays sunnite, suscitaient 
toujours un peu la méfiance. Sous leur impulsion, on s efforça de mettre en 
valeur et d’exploiter toute la « sagesse » ancienne au sens large. L’astronomie * 
fut à l’honneur, comme au temps de l’Abbasside al-Ma’mûn, ainsi que la méde­
cine * ou les mathématiques *, mais aussi la philosophie, plus ou moins étroi­
tement liée aux exposés de la pensée isma'ilienne qui aimait bien souvent à 
prendre un aspect théosophique. Dans l’art, la musique semble avoir été favo­
risée et la décoration fit appel plus qu’ailleurs à des représentations figurées, 
constatation qui tendrait à prouver que l’on était dans ce milieu sensible à 
une certaine conception du beau et de l’harmonie, héritee de 1 Antiquité.

De même l’orientation idéologique du califat fatimide le rendit-elle, en 
général, tolérant à l’égard des non-musulmans qui pouvaient accéder à d’impor­
tants emplois (beaucoup de chrétiens furent vizirs, qui en portèrent ou non le 
titre) et qui se livraient sans entrave à de fructueuses activités commerciales. 
Il n’y eut qu’une temporaire et brutale persécution des chrétiens, due au calife 
al-Hâkim entre 1007 et 1014. La plus spectaculaire de ses mesures fut la des­
truction de l’église du Saint-Sépulcre à Jérusalem, qui eut un grand retentis­
sement dans le monde occidental et fut, d’une certaine manière, à l’origine de 
l’idée de croisade. Mais les raisons qui avaient poussé ce souverain, au demeu­
rant quelque peu déséquilibré, ne sont pas très nettes; tout au plus peut-on 
dire que son action lui valut une renommée particulière dans les milieux sun­
nites, surtout dans un pays comme la Syrie qui avait subi à diverses reprises 
les attaques des Byzantins.

Aussi bien l’Égypte fatimide n’était-elle pas non plus constamment 
demeurée paisible et prospère. Son économie florissante à l’époque ne l’empêcha 
pas d’être à diverses reprises éprouvée par des disettes et des famines qui engen­
draient vols, crimes, épidémies, horreurs de toutes sortes et durèrent parfois 
plusieurs années de suite. Des séditions militaires éclatèrent aussi dans l’entou­
rage des califes qui, tout comme leurs rivaux de Bagdad, confiaient leur propre 
défense à des mercenaires de nationalités diverses. Trois corps principaux, 
ceux des Berbères, des Turcs et Daylamites *, des Noirs soudanais enfin, 
entraient fréquemment en lutte, les Turcs prenant parti tantôt contre les Noirs, 
tantôt pour eux. Enfin, l’interprétation de la doctrine fatimide elle-même

90

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



n’allait pas sans donner parfois naissance à de violentes manifestations, telle 
celle qui survint en 1020 lorsque al-Hâkim voulut se faire proclamer dieu par 
des « missionnaires » qui furent écharpés par la foule.

Les causes de faiblesse et de décadence s’accentuant à partir du XIe siècle 
à l’intérieur du pays, les maîtres de l’Égypte rencontrèrent en Orient de nou­
velles difficultés dans des entreprises politiques où leur prestige diminuait. S’ils 
avaient vu en effet leurs relations s’améliorer avec Byzance à partir du traité de 
1038, et cela en dépit de la destruction du Saint-Sépulcre, entre-temps remis 
en état, ils durent bientôt renoncer à leurs primitives prétentions impérialistes 
dans cette direction. De même, ils n’avaient pu imposer leur autorité à Bagdad 
et subirent au contraire, au XIe siècle, de la part des Saldjoukides, nouveaux 
protecteurs du califat abbasside, des attaques renouvelées visant à ramener la 
Syrie à l’obédience sunnite. Les croisés enfin étaient venus leur arracher, dès 
la prise de Jérusalem en 1099, leurs principales possessions palestiniennes sans 
susciter, de leur part de réactions notables. Peu après, les intrigues nouées à la 
fois par le roi de Jérusalem Amaury et par le souverain de Damas Nûr al-Dîn * 
allaient finir par aboutir, après diverses péripéties, à la mainmise de Salâh 
al-Dîn, ou Saladin *,neveu d’un officier de Nûr al-Dîn, sur l’Égypte oùcethomme 
énergique et habile politique mit fin en 1171 à l’État fatimide. Ce fut alors la 
naissance d’une nouvelle dynastie, celle des Ayyoubides *, qui devait marquer 
le définitif retour du pays à l’orthodoxie sunnite.

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

De cette puissance ayyoubide naissante il ne faut cependant pas oublier 
qu’elle allait bientôt appartenir à la Syrie comme à l’Égypte et façonner ses traits 
les plus caractéristiques au cours des luttes qu’elle mena dans cette dernière 
province, divisée, on l’a vu plus haut, par des oppositions religieuses et tribales 
également virulentes. Cette situation avait auparavant favorisé la naissance de 
petites dynasties, parmi lesquelles celle des Hamdanides mérite une mention 
spéciale, tant il est vrai qu’elle s’acquit une renommée contrastant avec les 
dimensions réelles des territoires qu’elle eut jamais à régir dans le cadre agité 
de la Syrie du Nord.

Son histoire, qui remonte à un certain Hamdân, de la tribu de'Taghlib, et 
à son fils, qui se signalèrent d’abord en soutenant une rébellion kharidjite dans 
la région de Mossoul à la fin du IXe siècle, fut en effet marquée par le règne de 
Sayf al-Dawla *, qui réussissait dès 944 à dominer la Syrie septentrionale et à 
y faire reconnaître son indépendance par les Ikhshidides d’Egypte. Non seu­

91

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



lement ce souverain se distingua par ses guerres contre les Byzantins, attaqués 
avec vigueur sur les frontières d’Anatolie jusqu’au moment où ils réussirent à 
prendre à leur tour l’offensive et à occuper Alep, sauf sa citadelle, en 962, mais 
il se rendit également célèbre par la Cour qu’il entretint dans sa capitale d Alep 
et où vécurent de grands poètes tels que son propre cousin Abû Firâs et sur­
tout le fameux al-Mutanabbî *. Le prestige qu’il s’acquit par ses guerres contre 
l’infidèle et par le climat proprement « arabe » dans lequel les littérateurs de son 
temps renouèrent avec la tradition de « jactance » héritée de l’ère preislamique 
ne saurait toutefois dissimuler le triste état d’anarchie et de stagnation econo­
mique qui sévissait dans son « royaume », comme dans la Syrie tout entière, et 
oui se trouvait encore accru par les dissensions doctrinales. Les progrès 
du shi'isme imamite notamment, faisant suite aux efforts des doctrinaires 
isma'iliens et aux révoltes des Karmates, provoquaient des incidents presque 
aussi violents que ceux qui ensanglantaient Bagdad à la même époque et dont 
il sera question un peu plus loin. L’agitation des esprits était permanente et 
seule capable d’expliquer l’arrière-plan d’intrigues et de rivalités sur lequel 
s’étaient greffés les désordres engendrés dans le pays par des appétits extérieurs 
et par l’intrusion de puissances étrangères telles que l’État saldjoukide ou les 
diverses dynasties nees bientôt de sa désagrégation.

Entre-temps, en effet, le calife abbasside s’était vu contraint de remettre 
peu à peu la plus grande partie de ses pouvoirs aux Bouyides * d’abord, qui 
devaient exercer sur lui une tutelle directe tandis que les Samanides régnaient 
au Khurâsân et en Transoxiane, puis aux Turcs saldjoukides qui s étaient sub­
stitués, dans la défense du sunnisme, à leurs prédécesseurs ghaznawides en 
Iran Dès 936, on avait vu dans l’ancienne ville impériale, Bagdad, réduite 
désormais au rôle de simple capitale de l’Irak, plusieurs grands émirs se suc­
céder jusqu’à l’arrivée d’Ahmad ibn Buwayh, l’un des trois freres de la famille 
iranienne des Buwayhides, ou Bouyides, qui, depuis plusieurs années, avaient 
en combattant les lieutenants des Samanides réussi à mettre la main sur les 
provinces orientales du Fârs, des Djibâl*, du Kirmân* et du Khuzistan. 
La puissance acquise par les Bouyides permit à Ahmad de se faire recon­
naître grand émir en 945 avec le surnom honorifique de Mu izz al-Dawla , 
« celui qui fortifie l’État », et d’inaugurer un régime nouveau qui devait durer
jusqu’en 1055. , c ... < T

L’originalité de ce régime avait tenu d’abord à son caractère familial. Les 
principaux membres du clan bouyide, également comblés d’honneurs par le 
calife, travaillèrent, pendant deux générations au moins, avec un étonnant 
esprit de concorde qui leur permit à la fois de contrôler les affaires califiennes,

LA CIVILISATION DE L’iSLAM. CLASSIQUE

92

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



c’est-à-dire en fait le gouvernement de l’Irak, et de maintenir leur domination 
sur les provinces où ils avaient réussi à implanter leur propre puissance. Ces 
diverses régions furent, selon les époques, séparées et soumises à des princes 
différents ou au contraire unies sous la domination d’un même maître, comme 
ce fut le cas sous ‘Adud al-Dawla *, fils de l’un des trois frères, qui, de 977 
à 983, fut le chef incontesté de la famille et reçut du calife, en marque d’estime 
supplémentaire, l’octroi du surnom « couronne de la Communauté », Tâdj 
al-Milla, qui lui fut décerné officiellement.

Tous ces princes — et ce sera là le second trait caractéristique du nouveau 
régime établi — obéissaient à des convictions shi'ites qui contrastaient avec 
celles du souverain sunnite au nom de qui ils exerçaient une partie de leur pou­
voir. N’ayant pas en effet sérieusement tenté de remplacer le calife abbasside 
par un prétendant alide, ce qui aurait sans doute suscité des troubles graves, 
ils avaient choisi de reconnaître l’ancien maître de l’empire, quittes à écarter 
de son entourage les personnalités qui ne leur paraissaient pas suffisamment 
dociles. Mais ils favorisaient en même temps l’essor du shi'isme imamite, fai­
saient officiellement célébrer de nouvelles fêtes *, embellissaient les mausolées * 
érigés sur les tombes des Alides martyrs et encourageaient les efforts de tous 
ceux qui créaient des collèges destinés à répandre la doctrine imamite alors en 
voie d’élaboration. En même temps se développait grâce à eux, et à côté 
de l’activité des shi'ites, celle des mu'tazilites, fibres désormais d’exposer 
leurs opinions. Cette situation n’allait cependant pas sans susciter de violentes 
réactions de la part des sunnites qui répondirent parfois par des émeutes aux 
manifestations shi‘ites. Période de fermentation et de relative tolérance 
intellectuelle, la période bouyide fut aussi une période de troubles populaires, 
principalement à Bagdad.

En troisième fieu, le régime avait tenté d’établir le gouvernement sur une 
base quelque peu nouvelle. Si les institutions ne furent pas modifiées et si le 
vizirat notamment fut maintenu, tout en étant rattaché au grand émir et non plus 
au calife, l’organisation de l’armée, ou plutôt le système de rémunération des 
militaires, subit alors quelques transformations non dépourvues d’importance. 
La plupart des officiers se virent en effet octroyer de manière régulière des 
« concessions foncières » où liberté leur était laissée de percevoir les impôts 
canoniques, sans qu’ils fussent pratiquement astreints à verser au Trésor une 
redevance quelconque. Pareil procédé avait l’avantage de leur assurer une rému­
nération fixe ne dépendant pas des fluctuations financières, et par conséquent 
d’affermir leur loyalisme, si chancelant durant la période précédente. Il avait 
en revanche l’inconvénient de retirer au pouvoir central tout contrôle sur la

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

93

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

levée et même l’assiette de l’impôt dans les territoires concédés et d’encourager 
à une indépendance croissante les détenteurs de tels fiefs.

La classe militaire, constituée maintenant non seulement de Turcs, mais 
aussi de Daylamites persans nouveaux venus, se trouva ainsi en mesure de jouer 
un rôle d’une efficacité accrue et de l’emporter sur les négociants-banquiers, 
ainsi que sur les scribes et autres administrateurs dont les conseils restaient 
néanmoins fort utiles aux émirs bouyides, eux-mêmes assez peu cultivés. Seuls 
les secrétaires eurent à cœur de tenir une place active de mécènes et furent 
parfois des lettrés de valeur, parmi lesquels figurèrent des personnages tels 
qu’Ibn al-‘Amîd et Ibn ‘Abbâd *.

A ces diverses transformations du système gouvernemental s’ajouta encore 
l’impulsion nouvelle donnée, au développement de la région du Fârs où rési­
dèrent souvent les émirs. Une ville comme Shîrâz * vit s’élever des construc­
tions aussi importantes et luxueuses que les palais de Bagdad où l’on distin­
guait maintenant, à côté de l’ensemble des demeures califiennes, le palais émiral 
ou « royal ». Ce phénomène s’accompagnait de la résurgence de traditions artis­
tiques locales et spécifiquement iraniennes, a-t-on pu dire, qui contribuèrent 
pour une bonne part à l’éclat de la période marquée par la domination des 
Bouyides. Aussi bien les difficultés intérieures qui surgirent dans une ville popu­
leuse et intellectuelle comme Bagdad n’empêchaient pas la vie économique 
d’être alors florissante : les canaux furent remis en état en Irak et les routes 
utiles au commerce restaurées lorsqu’elles avaient été détériorées pendant 
l’anarchie régnant à la fin de la domination abbasside stricto sensu.

Originalement conçu et organisé, le régime bouyide ne réussit point malgré 
tout à se maintenir plus d’un siècle. Non seulement le dangereux système de 
la « concession », mais la situation religieuse instable et les rivalités d’ambitions 
qui opposèrent toujours les émirs entre eux et qui touchèrent même à la fin les 
membres de la famille, furent responsables de sa chute. Le calife sunnite, réduit 
durant la première période à une position défensive, s’enhardit à partir du début 
du XIe siècle à manifester davantage son autorité : ce fut alors que, soutenu par 
des juristes à large audience et disposant de l’appui d’un nouvel allié, le Turc 
Mahmûd * de Ghazna, qui s’était installé en Iran oriental, il osa condamner 
officiellement le shi'isme et le mu'tazilisme. Le résultat de sa tentative fut 
d’abord à Bagdad l’instauration, dans le deuxième quart du xie siècle, d’un nou­
vel état de désordre marqué par l’autorité de milices populaires urbaines. Mais 
déjà progressaient, à partir de l’Iran extrême, les armées qui allaient promou­
voir en Irak le rétablissement du sunnisme en même temps qu’elles aidaient le 
ralifr. abbasside à reprendre sa place de champion d’une orthodoxie jusque-là

94

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



battue en brèche. C’était l’inévitable réaction aux excès qu’avait engendrés, 
ici ou là, le développement de propagandes isma'iliennes ou plus généralement 
shi'ites appuyant les prétentions de personnages habiles et ambitieux. Mais 
c’était aussi la conséquence de l’évolution historique qu’avaient connue, pendant 
tout le Xe siècle, des provinces iraniennes extrêmes où n’avait cessé de régner 
un climat fort différent de celui que l’on connaissait plus à l’ouest.

•

Les chroniqueurs arabes en effet s’accordent tous pour louer le gouver­
nement de la dynastie samanide dont on a vu plus haut les tentatives de 
domination de la Transoxiane et du Khurâsân se heurter à la résistance du 
gouvemorat semi-indépendant des Tahirides ainsi qu’aux ambitions du révo­
lutionnaire pouvoir saffaride, alors en pleine expansion. La victoire à Balkh, en 
900, d’Ismâ'îl ibn Ahmad sur le Saffaride ‘Amr ibn Layth n’était pas seule­
ment la dernière étape d’une patiente progression commencée vers 820, lorsque 
quatre frères descendant d’un propriétaire foncier nommé Sâmân-Khudât 
avaient obtenu, de la faveur du calife al-Ma’mûn, d’importants postes de 
gouverneurs locaux. Elle marquait surtout ie triomphe d’une politique « tra­
ditionaliste * », opposée à l’habituelle attitude des petits souverains musul­
mans portés au pouvoir par la fortune de leurs armes. Ismâ'îl et ses successeurs 
eurent pendant plus d’un siècle pour principal mérite, aux dires des contempo­
rains qui visitèrent leur royaume, de conserver leur autorité en maintenant d’une 
part les anciennes prérogatives des classes aristocratiques d’où ils étaient issus 
et en assurant d’autre part une place de premier plan aux juristes et hommes 
de religion dont ils aimaient à s’entourer. Faisant par exemple un vizir d’un 
docteur hanafite * comme Abû 1-Fadl al-Sulamî, manifestant leur constant 
attachement au sunnisme et prodiguant des marques de respect au calife bagda- 
dien dont ils sollicitaient officiellement l’investiture, ils avaient organisé leur 
État selon un système complexe, à la fois hiérarchisé et bureaucratique, dont 
on a vanté bien souvent l’efficace utilité sans qu’on puisse savoir exactement 
dans quelle mesure les propriétaires locaux y étaient associés.

Ce système s’inspirait de celui des Abbassides, car l’émir, qui portait le 
titre de « client du prince des Croyants », avait lui-même un vizir, assisté de 
divers chefs de service, un trésorier chargé de recueillir les impôts, un secré­
taire des domaines privés, un chef de la chancellerie appelé « pilier du royaume » 
et un chef de la poste ou des services secrets. On relevait aussi, parmi les grands 
serviteurs de l’Etat, le cadi, le préposé aux biens de mainmorte, le mühtasib *

foyers provinciaux et dislocation de l’empire

95

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

et le chef de la garde. La Maison de l’émir, qui tenait une grande place, était 
essentiellement composée d’esclaves d’origine turque qui servaient d’abord au 
palais en qualité de valets et qui pouvaient ensuite, s’ils s’en montraient capa­
bles, devenir soldats et gravir les échelons de la hiérarchie militaire. La garde 
du souverain, essentiellement servile, était ainsi liée de manière fort étroite à sa 
personne.

Mais la prospérité du royaume tenait aussi à la richesse naturelle de la 
Transoviane. Agriculture, artisanat et commerce y étaient également dévelop­
pés. Les villes avaient des relations fort intenses avec le Turkestan chinois ou 
les pays de la Volga d’une part, le reste du monde musulman de l’autre; elles 
exportaient certains des produits qu’elles fabriquaient parfois selon des mé­
thodes chinoises, le papier * notamment, et se livraient aussi au trafic de mar­
chandises importées, au premier rang desquelles venaient les fourrures et 
auxquelles s’ajoutaient les esclaves de race turque ou slave. On comprend 
dans ces conditions l’admiration manifestée par la plupart des géographes * 
anciens pour ce pays de civilisation florissante et pour le développement, aussi 
bien religieux qu’intellectuel, qu’y connaissait à l’époque la pensée islamique.

La garde turque des Samanides, qui concourait apparemment de manière 
efficace à l’équilibre interne du royaume et ne paraît pas avoir été minée par les 
heurts de factions rivales semblables à celles qui partageaient les troupes mer­
cenaires de l’État abbasside, devait cependant jouer son rôle dans le déclin 
final de leur puissance. Ce fût à des officiers de cette garde qu’il revint, à la fin 
du Xe siècle, de renverser leurs anciens maîtres et de remplacer la dynastie de 
Transoxiane par une puissance nouvelle, d’origine turque cette fois, qui devait 
prendre pour base de sa domination les provinces iraniennes extrêmes faisant 
aujourd’hui partie du moderne Afghanistan *. Le premier de ces officiers, 
après avoir d’abord tenté sans succès, en 961, une ambitieuse manœuvre, avait 
dû se retirer, avec le corps des mercenaires qu’il commandait, à Ghazna où il 
exerçait les fonctions de gouverneur : ce fut là qu’il assura peu à peu sa demi- 
indépendance. Son successeur, un autre ancien officier, organisa un État auto­
nome de fait et commença à lancer en territoire indien des expéditions fruc­
tueuses qui furent reprises par le premier souverain indépendant de la dynastie, 
le célèbre Mahmûd, qui régna de 998 à 1030 et au nom duquel on accole habi­
tuellement le nom de sa capitale et résidence préférée, Ghazna *. Mahmûd de 
Ghazna pénétra profondément dans l’Inde du Nord, intégrant ainsi à l’Empire 
islamique toute une vaste province occupée jusque-là par des « infidèles », mais 
étendit également son domaine vers l’ouest, sur l’Iran occidental où il enleva 
aux Bouyides les villes de Rayy * et Hamadhân *.

96

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ses successeurs, tout en continuant la même politique avec des succès 
divers et en subissant les assauts de compétiteurs acharnés aussi bien turcs 
qu’iraniens, devaient ensuite trouver dans leurs possessions indiennes la base 
la plus sûre de leur puissance. Non seulement ils s’appuyèrent sur leurs res­
sources dès 1050, après avoir pratiquement dû reconnaître le protectorat des 
Saldjoukides, mais ils y trouvèrent encore un répit temporaire de trente années 
après que leur capitale eut été définitivement mise à sac, en 1151, par l’un des 
fondateurs de la principauté naissante des Ghourides *. A l’importance des 
richesses qu’ils puisèrent de tout temps en Inde, on attribue d’ailleurs le plus 
bel éclat de leurs règnes, marqués, aux XIe et XIIe siècles, par des constructions 
palatines fastueuses et par un essor des arts mineurs ayant pour parallèle 1 essor 
contemporain d’une nouvelle littérature poétique et épique en langue persane 
représentée par un personnage tel que Firdawsî *.

•

Les Ghaznawides toutefois, lors même qu’ils menaient encore une vie 
de mécènes raffinés, avaient dû abandonner leurs prétentions dominatrices sur 
les provinces iraniennes et sur le califat abbasside lui-même. Ils 1 avaient fait 
au profit d’une nouvelle puissance politique montante, celle des Saldjoukides, 
dont ils avaient précisément favorisé la croissance en permettant l’installation, 
dans les fertiles plaines du Khurâsân, de groupes de Turcomans * de la 
tribu Oghuz, que les Samanides et leurs rivaux turcs avaient déjà, en Trans­
oxiane, utilisés comme mercenaires. Ce furent ces éléments, nomades à l’origine, 
mais déjà familiarisés avec les intrigues du monde islamique et fraîchement 
convertis à sa religion, qui allaient ensuite déferler sur les régions irameimes 
et syro-mésopotamiennes sous l’appellation de Saldjoukides, qui évoquait le 
nom de leur héros éponyme, Saldjouk.

Ces bandes avaient plusieurs chefs. Mais les principaux d’entre eux 
deux frères qui réussirent à imposer leur autorité commune sans être séparés 
par trop de désaccords : Tchaghribeg et Tughrilbeg. Tughrilbeg *, qui joua le 
rôle le plus important et mérita d’être considéré comme le premier des trois 
souverains portant dans l’histoire le nom de Grands Saldjoukides, occupa des 
1038 la ville de Nîshâpûr *. En 1040, il infligea ensuite aux Ghaznawides la 
défaite qui fit de lui le maître incontesté du Khurâsân. Sunnite de conviction, 
il s’était immédiatement rallié au programme politico-religieux du calife de 
Bagdad, qui ne tarda donc pas à reconnaître sa prise de pouvoir. Il entreprit 
alors, non seulement de poursuivre en Iran la lutte contre les isma iliens que

foyers provinciaux et dislocation de l’empire

97

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

il. L’EMPIRE DES SALDJOUKIDES 
A LA FIN DU XI’ SIÈCLE 

(fl’après Historical atlas 
of the Muslim peoples.)

A l’aube de la IT’ Croisade, la dynastie saldjou­
kide étend sa domination du Syr Darya à 
Kenya et à la Mekke. Bien des territoires de ce 
vaste empire sont cependant aux mains de bran­
ches collatérales ou de vassaux tentés par l’in­
dépendance, et les descendants directs de Malik- 
shâh ne dominent plus que les régions centrales 
de l’Iran.

98

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L EMPIRE

M
ER

 NO
IR

E

99

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



les Ghaznawides avaient commencée, mais encore d’éliminer les hérétiques 
bouyides qui dominaient toujours dans l’occident de cette province ainsi qu’en 
Irak et dont le calife cherchait à secouer la tutelle.

Que le calife eût ou non, par des messagers, invité le chef saldjoukide à 
accourir le délivrer, Tughrilbeg, en 1055, se présenta à Bagdad où il entra sans 
coup férir. Quelque temps après, le calife devait lui conférer le titre de sultan *, 
qu’il fut le premier à porter officiellement et qui devait être aussi décerné aux 
Ghaznawides avant de devenir l’apanage de la plupart des petits souverains 
locaux ultérieurs. L’appellation officielle de « roi de l’Orient et de l’Occident » 
lui fut également accordée, qui lui donnait pouvoir sur les territoires encore 
occupés par les usurpateurs fatimides. Libérateur et protecteur des califes 
abbassides, le nouveau prince saldjoukide prenait la suite des émirs bouyides, 
avec cette différence qu’il adhérait pleinement à la politique de redressement 
sunnite voulue par le maître bagdadien de l’empire.

Si Tughrilbeg eut à faire face en Irak à un retour offensif des éléments 
shi'ites, agissant cette fois pour le calife fatimide, ces troubles furent de courte 
durée. Pendant ce temps, des armées de Turcomans avides de butin occu­
paient l’Arménie et pénétraient même en territoire byzantin, tandis que Tcha- 
ghribeg maintenait un ordre relatif au Khurâsân. Autant d’effets d’une fou­
droyante avance qui n’a pas manqué de poser aux historiens des questions dont 
certaines ne sont pas encore clairement résolues.

Il semble néanmoins vraisemblable aujourd’hui d’admettre que les succès 
militaires de ces hordes turques triomphant de principautés depuis longtemps 
établies soient dus à leur mobilité. C’était là une qualité qu’avaient perdue leurs 
adversaires, États organisés dépendant pour leur défense des points d’appui où 
se trouvaient concentrés l’approvisionnement et le matériel de leurs troupes. De 
la sorte, les armées puissantes et bien équipées des Ghaznawides furent plu­
sieurs fois tenues en échec par de simples cavaliers, insaisissables dans leurs 
courses, qui saccageaient sans hésitation les meilleurs territoires et obligeaient 
leurs ennemis à opérer dans des espaces dévastés. Quant à l’attitude des nota­
bles des grandes villes, qui généralement se soumirent aux Saldjoukides sans 
esquisser la moindre résistance, elle peut s’expliquer par le fait qu’ils avaient 
perdu confiance dans le pouvoir de protection de leurs précédents maîtres, 
dont le régime fiscal était par ailleurs lourd à supporter. Agriculteurs et mar­
chands, même ruinés par l’invasion turque nouvelle, n’avaient en fait d’autre 
parti à adopter qu’un ralliement, fût-il forcé, aux conquérants, en espérant 
sauver grâce à cette attitude la possibilité de ces relations commerciales avec 
l’Asie centrale qui étaient, depuis des siècles, la source de leur prospérité.

LA. CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

IOO

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Atteignant dès lors de respectables dimensions, l’Empire saldjoukide allait 
continuer de s’étendre sous les deux souverains suivants, Alp Arslân *, fils de 
Tchaghribeg, et Malikshâh *, fils d’Alp Arslân. L’œuvre d’Alp Arslân consista 
surtout dans la destruction des défenses byzantines, à la suite d’assauts réitérés 
menés chaque année par des bandes de Turcomans contre les armées de 
Byzance. En 1071, après la bataille de Manzikert (ou Malazgirt *) qui faisait 
échec au retour offensif du basileus, vaincu et prisonnier, l’Anatolie était ouverte 
à ces nomades pillards qui s’installaient peu à peu dans un pays désorganisé, 
laissé sans administration et abandonné en partie par la population autochtone : 
ce fut le point de départ du peuplement de la « Turquie » actuelle. Des émirats 
se constituèrent en divers points sous la direction, soit de parents des Grands 
Saldjoukides tels que Sulaymân ibn Kutulmush, soit d’officiers de leurs armées 
tels que Malik Danishmend. L’anarchie régnait partout et il fallut attendre le 
milieu du xne siècle pour que le fils de Sulaymân, Kilidj Arslân, réussît à unifier . 
le pays en fondant la dynastie dite des « Saldjoukides de Rûm * », le mot Rûm 
désignant le territoire anciennement occupé par les Byzantins, ces héritiers 
traditionnels de Rome. Entre-temps d’ailleurs la région avait achevé de devenir 
turque, sous l’afflux de Turcomans nomades, batailleurs et peu disciplinés, que 
repoussaient encore vers l’Occident les débuts de l’invasion mongole * et que 
les souverains iraniens préféraient canaliser vers une région frontière où ils 
pouvaient s’employer utilement à repousser les attaques soit des Byzantins, 
soit des croisés. Entre-temps encore le règne de Malikshâh, qui se contenta de 
soutenir quelques expéditions contre des parents rebelles en Transoxiane et 
de raffermir son autorité dans la Syrie occupée depuis Alp Arslân, avait marqué 
l’apogée et la plus grande extension de l’Empire saldjoukide, après que le 
Yémen lui-même eut été soumis.

Cet empire, résultant d’une invasion de nomades telle que l’Orient n’en 
avait pas connue depuis la conquête arabe, s’était organisé avec une rapidité 
surprenante en dépit de faiblesses qui furent cause de son démembrement. 
C’était là l’œuvre des administrateurs iraniens auxquels les souverains saldjou­
kides avaient fait appel, permettant à une aristocratie cultivée et depuis long­
temps islamisée de déployer ses qualités en disposant d’un pouvoir non négli­
geable. Après al-Kundurî, ministre de Tughrilbeg, le fameux Nizâm al-Mulk * 
avait obtenu le vizirat et fut, surtout sous le règne de Malikshâh, le véritable chef 
du gouvernement, tandis que les souverains saldjoukides ne s’occupaient de 
rien d’autre que des opérations militaires.

Parmi les problèmes qu’il eut à résoudre se posa au premier chef celui de 
l’armée et de ses rapports avec les anciennes tribus nomades qui étaient à l’ori­

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

IOI

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



gine de l’empire. Les solutions adoptées furent efficaces. Tandis que les Turco- 
mans étaient fixés surtout, comme on l’a vu, dans des régions frontalières telles 
que l’Anatolie et l’Adharbaydjân, l’armée de mercenaires, turcs eux aussi le plus 
souvent, que les Saldjoukides voulaient conserver à leur disposition, fut soumise 
à une hiérarchie précise. Ses officiers, chargés de pourvoir eux-mêmes à l’entre­
tien de leurs troupes, reçurent en concession temporaire des domaines, sur 
lesquels ils avaient le droit de percevoir l’impôt foncier canonique. Ainsi était 
résolu, grâce à un procédé qui avait été déjà utilisé par les Bouyides, le problème 
de la rémunération de cette armée importante que l’on a parfois évaluée à 
«nivanre-dix mille hommes. Ce système féodal d’un type un peu particulier, 
qui s’intégrait dans l’héritage des traditions administratives antérieures, surtout 
iraniennes, dont s’était fait l’écho le fameux Livre du gouvernement laissé par 
Nizâm al-Mulk, permit à la fois de satisfaire les exigences normales des troupes, 
de maintenir leur encadrement et de favoriser la renaissance des campagnes.

L’administration centrale qui comptait, sous des noms un peu différents, 
les mêmes services principaux que les administrations antérieures, abbasside 
ou samanide, était doublée d’une administration provinciale encore plus solide, 
avec des pouvoirs civils et militaires soigneusement distincts. Le souci dominait 
de ne jamais laisser autorité aux chefs de garnisons des villes sur les préfets 
chargés de collecter les impôts. Enfin des magistrats s’occupaient spécialement 
de rendre cette justice extraordinaire qui était, selon la Loi islamique, le privi­
lège du souverain, mais qui correspondait aussi à un usage cher aux tribus 
turques. Ce qui permit au sultan saldjoukide, profitant des efforts de ses admi­
nistrateurs, de se faire une réputation de souverain modèle régnant sur un État 
policé.

Cet État à la forte structure militaire et administrative était en outre un 
État sunnite dont les chefs avaient entrepris de lutter contre l’hérésie shi ite. 
Tandis que la Syrie méridionale était reprise aux Fatimides par une opération 
militaire couronnée de succès, Nizâm al-Mulk organisa la formation des savants 
et des administrateurs en favorisant le développement d’un nouveau système 
d’enseignement. Les sciences religieuses, dispensées jusque-là par des pro­
fesseurs privés, dans les grandes mosquées ou les oratoires *, à des étudiants 
qui ne jouissaient d’aucune allocation, le furent désormais dans des établisse­
ments réservés à cet effet et appelés madrasa *, dont les premiers avaient vu le 
jour à Nîshâpûr sous les Ghaznawides. Nizâm al-Mulk créa lui-même une 
série de madrasas, dites « Nizâmiya », qui portaient son nom en Iran, mais aussi 
à Bagdad et en Haute-Mésopotamie. , , . .

Dans les collèges de ce type, le professeur titulaire était nommé et rémunéré

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

102

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



par le gouvernement qui d’autre part assurait l’entretien des étudiants Un 
contrôle étroit de l’enseignement était ainsi assuré par le pouvoir et on a suggéré 
que la création de nouvelles madrasas répondait à la prétention du vizir de 
s’arroger des prérogatives sultaniennes, sinon califiennes. De fait, les Saldjou­
kides et leurs ministres intervinrent dans les querelles doctrinales et la défense 
du sunnisme qu’ils avaient organisée n’alla pas sans heurts. Tughrilbeg, qui se 
ralliait en cela au programme califien, avait d’abord adopté le hanbalisme. 
Par la suite l’ash‘arisme devait l’emporter auprès des dirigeants et Nizâm 
al-Mulk soutint lui-même ce mouvement, sans d’ailleurs réussir à imposer à 
Bagdad la doctrine correspondante.

Mais, tandis que le pouvoir encourageait juristes et théologiens qui tenaient 
dans le gouvernement une place de plus en plus importante, les classes populaires 
se laissaient plutôt séduire par des confréries * mystiques qui les encadraient 
mieux que ne pouvaient le faire des institutions urbaines souvent désorganisées 
et qui leur présentaient une religion plus vivante. Le soufisme à cette époque se 
vulgarisait et il trouva un défenseur de talent en la personne du célèbre al-Gha- 
zâlî * qui, tout en combattant avec acharnement philosophes et isma'iliens, 
entreprit de vivifier l’attitude religieuse en l’intériorisant selon ses méthodes.

Il s’agissait toujours, dans le cas de l’enseignement doctrinal comme dans 
celui de la revivification mystique, d’une lutte contre les sectes hétérodoxes qui 
continuaient cependant d’exister. Sieneffetleshi'isme fatimide déclinaitj l’îsma- 
ilisme, dont on verra plus loin les efforts, se manifestait avec vigueur à l’inté­
rieur du territoire domine par les Saldjoukides. Sous les coups d’un « terroriste » 
de ses adeptes, le vizir Nizâm al-Mulk périt en 1092 peu avant que mourût son 
maître Malikshâh, disparition qui fut une perte considérable pour le souverain et 
l’empêcha de régler sa succession de manière à sauvegarder l’unité de l’empire.

En dépit de l’organisation sévère de l’État saldjoukide, certains traits propres 
au caractère turc y subsistaient en effet, parmi lesquels une conception familiale 
du pouvoir qui apparaît souvent chez les peuples nomades ou d’origine nomade 
et selon laquelle la direction du groupe peut revenir à plusieurs frèresou être 
assurée par un ancien de préférence au jeune fils du chef disparu. D’où les 
contestations sans fin et les luttes pour le pouvoir auxquelles durent se livrer aussi 
bien Tughrilbeg, que menaçait un demi-frère, qu’Alp Arslân, en butte à la riva­
lité d’un demi-frère, d’un frère aîné et d’un cousin de son père, et que Malikshâh 
lui-même, inquiété par son oncle Kawurd. Nizâm al-Mulk avait su soutenir de 
manière efficace les droits d’Alp Arslân, puis ceux de son fils. Après sa mort, la 
disparition du troisième Grand Saldjoukide ouvrit une crise qui devait aboutir au 
morcellement final de l’empire. Des trois fils qui se disputèrent le pouvoir pen-

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

103

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Saldjûk

Mikâ’îl

|
Arslân

(Saldjoukides de Rûm)

• 1 '
Tughrilbeg Tchaghribeg

"T
Kâwart

Alp Arslân (Saldjoukides du Kirmân)
1

1
Tutush

Malikshâh
1

( Saldjoukides de Syrie)

Barkyâruk
1 1

Sandjar Mahmûd
1 1

Muhammad
(Grands Saldjoukides)

12. LA DYNASTIE SALDJOUKIDE

dant plusieurs armées, celui qui réussit à se faire reconnaître en 1118 comme chef 
de la famille, et qui s’appelait Sandjar, dut laisser le gouvernement de diverses 
régions occidentales de l’empire à des représentants de branches collatérales.

•

Ainsi apparurent les Saldjoukides d’Irak, qui régnèrent jusqu’en 1194, les 
Saldjoukides du Kirmân, qui dominèrent cette région de l’Iran jusqu’en x 186, et 
les Saldjoukides de Rûm, déjà signalés, qui, après avoir accepté le protectorat 
mongol, devaient régner jusqu’en 1307. En Syrie également s’était établie une 
branche saldjoukide différente, inaugurée par Tutush, le frère de Malikshâh, 
auquel devaient succéder ses deux fils, l’un à Alep, l’autre à Damas. Dans cette 
région cependant, les dynastes saldjoukides allaient être rapidement supplantés 
par les officiers qui leur servaient de « conseillers », sous le nom d’atabeg *, et 
qui constituèrent à leur tour de nouvelles et éphémères dynasties indépendantes, 
les Bourides * à Damas et les Zankides * d’Alep et de Mossoul.

Ces épigones des Saldjoukides gardèrent en grande partie les méthodes 
de gouvernement définies par les premiers représentants de la dynastie, en même 
temps qu’ils en conservaient fidèlement l’orientation politico-religieuse. Pays 
arabes et iraniens n’en évoluèrent pas moins à partir de cette époque de façons

104

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



sensiblement différentes. L’iranisation, qui avait commencé sous les Samanides 
pour se poursuivre sous les Ghaznawides, marqua certains pays de l’empire 
où la langue arabe cédait peu à peu la place pour se trouver bientôt réservée 
aux seuls ouvrages de caractère érudit, qu’ils fussent religieux, philosophiques 
ou scientifiques. Non seulement en effet les traditions iraniennes incarnées 
dans la fameuse épopée du Livre des rois de Firdawsî étaient à nouveau cultivées 
pour exalter un idéal quelque peu étranger à l’idéal purement islamique, mais 
on recourut également dans les mêmes régions au persan pour la composition 
d’œuvres littéraires non poétiques, tel le traité déjà cité de Nizâm al-Mulk. 
Pareille évolution fut sensible en Iran. Elle s’étendit à l’Anatolie où une littéra­
ture turque devait également bientôt naître mais où les inscriptions des monu­
ments restaient, comme partout ailleurs à cette époque, rédigées en arabe. Elle 
différenciait ainsi ces régions des provinces complètement arabophones du 
Proche-Orient dont l’intégration à l’Empire saldjoukide n’avait jamais été 
marquée que sur le plan politique, religieux ou artistique.

Cependant, les Saldjoukides s’étaient, on l’a vu, heurtés à l’action révolu­
tionnaire des isma‘iliens. Ceux-ci étaient représentés dans leurs territoires 
par nn groupe de shi'ites extrémistes, liés à l’origine au mouvement fatimide, 
quoique très tôt séparés de lui, qui s’étaient installés depuis 1090 dans la for­
teresse iranienne d’Alamut, au sud de la mer Caspienne. Ce sont ces nizaris 
qu’on appela en Occident les « Assassins * ». Ils lancèrent un appel à la révolte 
contre les Saldjoukides. De la région d’Alamut où ils avaient formé un État indé­
pendant et où se succédèrent jusqu’en 1162 huit « maîtres », ils s’efforcèrent 
de harceler le régime saldjoukide en s’emparant de quelques points d’appui et en 
pratiquant l’assassinat politique. Mais à partir de la fin du XIIe siècle, l’activité 
de ces sectaires, dont les représentants étaient d’ailleurs impitoyablement mis 
à mort dans les villes où ils tentaient de s’infiltrer, ne fit que décliner en Iran.

Les nizaris s’étaient également implantés, avec la complicité de chefs 
locaux, en Syrie où ils avaient réussi, à la faveur des luttes contre les croisés, à 
s’emparer de certaines places fortes. Ils y eurent pour « maître » au XIIe siècle 
le fameux Sinân (1140-1192) qui lui aussi, comme les chefs du mouvement 
iranien, se prétendait divinement inspiré, mais qui ne réussit jamais, malgré 
les attentats individuels qu’il organisait, à imposer son autorité en dehors de 
son noyau de forteresses. Dans les villes ses partisans furent, au début du 
xne siècle en Syrie, massacrés systématiquement comme en Iran et, au cours 
du xme, on vit les isma'iliens de ce pays abandonner leur doctrine illumina- 
tive, puis se laisser enlever leurs forteresses, tout en continuant à former une 
communauté vivant à l’écart.

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

105

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

L’activité des isma'iliens en Syrie s’expliquait en partie par les troubles 
dont ce pays fut le théâtre à l’époque des croisades. On connaît les étapes et les 
épisodes des diverses entreprises franques qui se succédèrent depuis la prise de 
Jérusalem en 1099 jusqu’à la perte d’Acre en 1291. Durant trois siècles, des 
royaumes latins plus ou moins importants, organisés le plus souvent autour des 
villes littorales, subsistèrent en face des royaumes musulmans issus de l’Empire 
saldjoukide. Un état de guerre presque permanent s’instaura dans cette partie 
du monde islamique pendant toute cette période, situation qui y eut pour 
conséquence un raidissement de l’Islam et un renforcement matériel et moral 
des petites dynasties locales.

Dans les premiers temps toutefois, on ne saurait affirmer que les souve­
rains de Syrie aient été animés par un esprit de Guerre sainte farouche. Au début 
du XIIe siècle, les Bourides de Damas étaient plus occupés par leurs querelles 
personnelles avec leurs rivaux de Syrie septentrionale que par la lutte contre 
les Francs dont ils acceptaient le voisinage et recherchaient même parfois 
l’alliance. Ce fut seulement l’atabeg de Mossoul, Zankî *, qui entreprit la contre- 
croisade en attaquant le royaume d’Ëdesse, dont la chute entraîna la IIe Croi­
sade. Lui-même et son fils Nûr al-Dîn n’eurent plus d’autre pensée que de 
lutter contre les Francs. Peu à'peu, au cours de ces règnes, un certain nombre 
de positions et de territoires perdus furent repris. La contre-croisade s’accom­
pagna d’une renaissance sunnite qui donna sa coloration à la civilisation de 
l’époque, tandis que de nouvelles madrasas étaient créées à Alep ou à Damas 
pour des professeurs réputés originaires de Haute-Mésopotamie ou d’Iran, les 
uns shafi’ites*, les autres hanafites. Le souverain d’autre part se posa en prince 
juste, défenseur de l’Islam et protecteur des opprimés, ainsi qu’en fait foi sa titu- 
lature, travailla à la fortification des villes syriennes et gouverna avec l’appui d’un 
groupe d’émirs auxquels il avait distribué en concession les territoires qu’ils 
devaient défendre grâce à une armée entretenue sur le revenu desdits territoires.

Ces deux règnes zankides ouvrirent la voie à la dynastie des Ayyoubides, 
fondée par le Kurde Salâh al-Dîn dont on a déjà vu plus haut la forte person-

13. LA SYRIE AU TEMPS DES CROISADES -> 
(D'après le Westermanns Atlas zur Weltgeschichte.)

Dans la Syrie troublée de l'époque saldjoukide, 
des principautés avaient été créées par les Francs 
à la suite de la Ire Croisade, tandis que l'inté­
rieur du pays restait seul aux mains des musul­
mans. Ces principautés groupées autour d'Édesse, 
d'Antioche, de Tripoli et de Jérusalem furent

bientôt l'objet des attaques de souverains actifs 
tels que Nûr al-Din, puis Saladin. Progressive­
ment Saladin réussit à conquérir la plus grande 
partie du royaume de Jérusalem, dont la capitale 
fut reprise en 1189.

106

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

IO7

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

nalité mettre fin aux derniers soubresauts de la puissance fatimide en Égypte. 
Lui-même et ses successeurs modelèrent la physionomie du Proche-Orient 
arabe à la fin du xne et dans la première moitié du xme siècle. D’abord fut 
continué l’effort de contre-croisade qui permit à Saladin de vaincre les Francs 
à la fameuse bataille de Hattîn * en 1187, de reconquérir Jérusalem avec son 
armée de cavaliers kurdes ou turcs et de faire échec aux entreprises maritimes 
byzantines ou occidentales, grâce à la flotte qu’il avait reconstituée. Ensuite fut 
pratiquée une politique plus souple, celle de la période « de détente et d’orga­
nisation », selon les termes de C. Cahen, qui suivit la mort de Saladin. La dimi­
nution de l’ardeur belliqueuse était due en partie aux dissensions qui avaient 
éclaté entre ses fils, car la conception familiale du pouvoir, qui avait rongé le 
régime bouyide et abouti à l’éclatement de la dynastie saldjouldde, fit également 
ses ravages chez les Ayyoubides. L’unité de leurs possessions ne fut jamais 
réalisée que lors de courtes périodes, par exemple sous al-Malik al-‘Adil, entre 
1200 et 1218. Toutefois leur attitude lors de la IIIe Croisade s’explique aussi 
par une mentalité nouvelle qui se fit jour à cette époque : le désir d’éviter des 
actions militaires dispendieuses et de développer avec l’Occident des relations 
commerciales qu’avait déjà encouragées Saladin. Ces relations, facilitées par la 
mainmise des Ayyoubides sur le Yémen, permirent, non seulement à l’Égypte, 
mais aussi à la Syrie du Nord, de devenir plus que jamais les centres d’un 
trafic international dont bénéficiait indirectement le pouvoir par les taxes 
auxquelles ce trafic était soumis. Le renforcement du sunnisme n’en fut pas 
moins poursuivi, bien que les Ayyoubides eussent eu tendance à favoriser les 
shafi'ites plutôt que les hanafites, et les collèges se multiplièrent de façon 
impressionnante dans les villes syriennes au cours de la première moitié du 
XIIIe siècle. Les hommes de religion étaient alors volontiers associés au 
gouvernement d’une façon plus étroite que sous d’autres régimes ; ils étaient 
souvent envoyés en ambassade et il leur arrivait, ainsi que le fit ce mystérieux 
shaykh * errant que fut al-Harawî *, de donner au souverain des conseils 
pratiques fort précis.

Les mesures prises par les princes ayyoubides pour assurer le dévelop­
pement intellectuel et économique des régions qu’ils dominaient se situaient 
parallèlement à celles que mit en œuvre le calife abbasside al-Nâsir * entre 1180 
et 1225. Ce souverain, pour essayer de réconcilier sous sa direction shi'ites et 
sunnites en Orient, tenta de recouvrer l’autorité perdue par ses devanciers en 
instaurant une sorte d’ordre de « chevalerie * » auquel des dynastes indépen­
dants étaient invités à adhérer; ils reconnaissaient alors de fait son prestige 
politico-religieux. Sous son impulsion, des liens étroits se nouèrent avec les

108

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Ayyoubides. Il mourut néanmoins sans avoir pu mener à bien son entreprise, 
alors que déclinait également la puissance des derniers Ayyoubides, incapables 
de mettre fin aux dissensions qui divisaient leur famille. L’initiative de l’un 
d’entre eux, qui avait cru devoir recruter un nouveau corps d’esclaves turcs 
mercenaires, aboutit finalement, en 1250, au renversement de la dynastie à 
laquelle allait succéder en Égypte ce régime étrange des Mamlouks *, ces sou­
verains 0 esclaves », ou du moins d’origine servile, qui devaient parcourir les 
étapes d’un cursus honorum extrêmement strict, mentionnées dans leurs titres 
et dans les blasons * qui éventuellement les accompagnaient. Le Proche-Orient 
arabe se trouvait ainsi dans un état de moindre défense quand déferlèrent sur 
lui les hordes mongoles qui ravagèrent la plupart de ses villes et furent arrêtées 
seulement en Syrie méridionale par lesdits Mamlouks à la fameuse bataille de 
‘Ayn Djalût *, en septembre-i26o.

•

Quant à l’Occident islamique, à la même époque, on considère souvent qu’il 
constituait une entité bien différente du monde oriental et qu’à partir de l’époque 
des Saldjoukides, comme l’a écrit J. Sauvaget, «l’Orient et le Maghreb se tournè­
rent le dos ». Cette affirmation, qui repose sur d’indiscutables évidences puisque 
l’Occident ne connut pas alors les mêmes transformations politiques et sociales 
que les régions soumises à l’influence saldjoukide directe, demande toutefois à 
être nuancée car les liens ne furent jamais rompus aussi nettement qu’on l’a dit 
entre les deux parties du monde musulman. Au contraire, des analogies frappan­
tes apparurent dans leur histoire pour la période qui s’étend du XIe au XIIIe siècle.

Tout d’abord le mouvement de restauration sunnite accompli en Ifrikiya 
sous l’égide des Zirides au début du XIe siècle rappelle à certains égards l’évolu­
tion contemporaine qui se dessinait dans les provinces orientales de l’Empire 
abbasside. Dans les deux cas par exemple, ce furent des dynasties non arabes, 
l’une turque et l’autre berbère, qui. prirent la défense de l’Islam sunnite. Même 
si l’invasion des Banû Hilâl, qui a si fortement marqué un auteur postérieur 
comme Ibn Khaldûn * et modifié à l’époque l’équilibre ethnique, politique et 
économique de l’Ifrîkiya, acheva, comme l’a dit G. Marçais, de libérer la Ber- 
bérie de la « tutelle orientale », cette rupture se situa surtout sur le plan poli­
tique. Les dynasties berbères apparues au Maghreb dans les décennies qui 
suivirent restèrent en fait, par leurs programmes politiques et religieux, proches 
des mouvements de pensée orientaux.

Les Almoravides * d’abord, frustes nomades du Sahara vivant en commu­
nauté dans des « couvents militaires », prônèrent une stricte discipline inspirée

109

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



' LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

14. L'OCCIDENT MUSULMAN 
AU DÉBUT DU XIII’ SIÈCLE 

(D’après Historical atlas 
of the Muslim peoples.)

Les Almohades, après avoir supplanté les Almo- 
ravides et étendu leur domination sur l'ensemble 
du Maghreb, tentèrent vainement de défendre, 
contre les offensives des rois chrétiens, les terri­
toires d’Espagne restés entre les mains d'émirs 
musulmans. Avec la désagrégation de leur 
empire disparaît la suprématie islamique sur le 
bassin occidental de la Méditerranée,

IIO

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

R
O

Y
A

U
M

E D
E H

O
N

G
R

IE

Po
ss

es
sio

ns
 V

én
iti

en
ne

s

III

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

JJ. TABLEAU GÉNÉRAL DES PRINCIPALES DYNASTIES

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de la doctrine malikite dont leur chef, Ibn Yâsin, s’était imprégné. Cette orien­
tation leur avait été transmise par l’intermédiaire d’un célèbre juriste de Kai- 
rouan, qui de son côté avait recueilli en Orient l’enseignement dispensé par les 
maîtres de ce temps. Le rôle joué dans le régime par les jurisconsultes fut donc 
toujours important et il fallut par exemple l’approbation des docteurs pour que 
Yûsuf ibn Tâshufîn, le fondateur de Marrakech *, décidât de passer en Espagne 
où il renversa les principautés musulmanes encore existantes et infligea aux rois 
chrétiens la sévère défaite de Zallaka, en 1086. Cette situation s’accompagnait 
d’un renforcement de l’esprit traditionaliste, tandis que le régime almoravide 
combattait non seulement les vestiges de shi‘isme ou de kharidjisme, mais 
aussi la pratique de la théologie * dogmatique : ce qui explique, selon H. Laoust, 
la condamnation portée en 1109 contre les écrits d’al-Ghazâlî qui furent solen­
nellement brûlés à Cordoue. Mais elle n’excluait pas l’essor artistique qui se 
manifestait, notamment pour l’architecture, sous l’impulsion d’une Cour raffi­
née, de plus en plus gagnée aux habitudes andalouses.

Quant à la dynastie qui, au début du xue siècle, vint ensuite prendre la 
relève, ce fut celle des Almohades * ou « partisans de l’unicité divine » fondée 
par Ibn Tûmart, énigmatique personnage de race berbère qui avait fait lui aussi 
en Orient un séjour sur lequel nous sommes mal renseignés : il y aurait, selon 
une tradition sans doute légendaire, rencontré le célèbre penseur al-Ghazâlî. 
Toujours est-il qu’après avoir débarqué sur la côte d’Ifrîkiya il avait gagné le 
Maghreb extrême en prêchant une doctrine nouvelle et en se présentant à son 
tour comme un mahdî. Sa position était en fait, sur le plan théologique, ins­
pirée de l’ash'arisme, sinon même du mu'tazilisme avec lequel elle partageait 
le souci de sauvegarder l’authentique « unicité » divine. Dans le domaine juri­
dique elle se fondait sur les sources classiques du droit, quoique Ibn Tûmart 
refusât toute affiliation aux écoles existantes.

A Tinmâl, en 1124, fut ainsi organisé un petit État montagnard et révolu­
tionnaire comprenant un conseil de dix propagandistes * et une assemblée 
de cinquante autres personnages choisis pour leur zèle missionnaire. Puis 
Ibn Tûmart entreprit la lutte contre les Almoravides. Son successeur et disciple 
de la première heure, ‘Abd al-Mu’min, qui régna entre 1130 et 1163, réussit à 
renverser la dynastie abhorrée, à imposer la domination almohade dans l’ensem­
ble du Maghreb et à établir une sorte de protectorat sur les principautés de 
l’Andalus, en n’hésitant pas à prendre le titre califien d’« émir des Croyants ». 
Cependant ses descendants, aux prises avec des rébellions au Maghreb et en 
butte aux attaques des rois chrétiens en Espagne, ne purent éviter la défaite de 
Las Navas de Tolosa * en 1212, qui entraîna la perte de la plus grande partie

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

114

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

des territoires musulmans, à l’exception du royaume de Grenade *. C’était la 
fin d’une période qu’avait surtout marquée l’intensité d’une vie savante et 
intellectuelle encouragée par les souverains, tandis qu’un style pétri d’influences 
orientales se faisait jour dans le décor ou la conception des monuments et que 
la pensée philosophique se signalait par un renouveau bref autant qu’éclatant. 
L’Empire maghrébin ne tarda pas ensuite à se disloquer, pour faire place aux 
trois royaumes berbères des Mérinides * à l’ouest, des Abdalwadides de 
Tlemcen * au centre et des Hafsides * en Ifrîkiya, tous États entièrement auto­
nomes et relativement prospères quoique la prétention des Hafsides à se faire 
reconnaître califes peu avant la chute de Bagdad dût rester sans lendemain.

D’autres dynasties, non moins jalouses de leur indépendance, mais limitées 
à un domaine étroitement circonscrit du point de vue géographique et exposées 
toujours à des attaques extérieures venues soit de l’Orient, soit de l’Europe en 
pleine expansion, allaient ensuite leur succéder, tandis que l’emprise islamique 
sur l’Espagne se réduisait peu à peu à l’existence de la seule principauté des 
Nasrides *, célèbre surtout par les vestiges de son palais-citadelle de l’Alham- 
bra, à Grenade, et par les derniers feux qu’y jetait un art hispano-mauresque 
finissant. On assistait alors à un lent repli sur elle-même de la civilisation arabe 
d’Occident, soucieuse de conserver, sous une forme imparfaite et durcie, mais 
néanmoins le plus souvent reconnaissable, les traits fondamentaux de la civi­
lisation classique de l’Islam arabe.

•

En Orient au contraire cette même civilisation, que l’invasion saldjoukide 
avait contribué déjà à transformer, allait continuer de subir, de siècle en siècle 
et selon les régions, de complètes mutations, tout en conservant volontairement 
sous ses nouveaux aspects le reflet de ce qu’elle avait jadis été dans son haut 
Moyen Age impérial. Trois ensembles notamment, on pourrait même dire 
trois mondes, devaient peu à peu s’y distinguer, à la suite des invasions turques 
renforcées par l’invasion mongole du XIIIe siècle. Il y avait désormais, à l’est 
de la frontière marquée par l’Irak, l’ensemble iranien et indo-iranien où appa­
rurent, après des années de troubles sous la domination des Il-Khâns * et de 
leurs épigones, les dynasties des Safavides * et des Moghols *, régnant chacune 
sur une moitié de cet immense domaine. Dans l’ensemble turc s’imposèrent 
les Ottomans *, qui construisirent pour des siècles un nouvel empire mi-euro­
péen et mi-asiatique après qu’ils eurent triomphé des diverses principautés 
anatoliennes tribales au milieu desquelles leur puissance avait d’abord grandi. 
Enfin l’ensemble arabe du Proche-Orient, demeuré jusqu’au XVIe siècle soumis

115

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

aux Mamlouks, conserva, même sous l’emprise ottomane, l’originalité de sa 
culture uniquement arabophone.

Mais le fait le plus frappant reste que dans ces divers ensembles les prin­
cipes de gouvernement et d’organisation sociale propres à la civilisation isla­
mique, loin de disparaître, ne perdirent jamais leurs droits et surent s’adapter 
à des unités ethniques et géographiques où ils se contentèrent de subir les chan­
gements appropriés. D’où l’élaboration, en milieux turc et persan, de formules 
à bien des égards semblables à celles qui avaient été en vigueur en milieu arabe 
médiéval et qui en arrivèrent à se heurter avec brutalité, dans le cours du 
XIXe siècle, aux conceptions occidentales.

L’histoire des civilisations islamiques du XIIIe au XIXe siècle, dominée par 
la volontaire et nostalgique imitation de la société abbasside impériale, est en 
fait celle de réajustements matériels, toujours recommencés et toujours insuf­
fisants. Dans les domaines de la technique, de l’organisation sociale et de la for­
mulation intellectuelle, un Orient moins sclérosé que le Maghreb, mais pri­
sonnier lui aussi de son passé, se laissait peu à peu distancer par un monde non 
musulman considéré par lui comme trop foncièrement étranger pour qu’il 
réagît jamais sur son évolution autrement qu’en des affrontements parfois tra­
giques. La religion islamique n’était pas touchée pour autant et devait continuer 
de s’ouvrir pacifiquement de nouveaux territoires, l’Afrique noire d’un côté et 
de l’autre l’Indonésie *. Mais la civilisation islamique ne devait plus jamais 
retrouver le triomphant cadre médiéval dans lequel elle avait su s’élaborer 
comme un tout et surmonter ses divisions internes dans la conscience 
d’une supériorité alors incontestée.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DEUXIÈME PARTIE

RELIGION 
ET SOCIÉTÉ

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE IV

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET 
SON APPROFONDISSEMENT

(VIIe-VIIIe siècle)

R
eligion révélée, l’Islam, dans son acception médiévale, régissait toutes les 

activités de l’homme, sa vie spirituelle et morale comme son attitude 
sociale et politique. Il n’exigeait pas seulement une adhésion à des vérités, 

il imposait aussi un ensemble de prescriptions qui réglaient l’organisation tem­
porelle de la Communauté des croyants. C’était donc sur ce donné révélé que 
reposait la vie du musulman et c’était autour de lui que s’étaient organisés, dès 
une époque ancienne, le monde islamique impérial et sa civilisation.

Sans doute d’autres éléments d’origine profane entrèrent-ils dans cette 
dernière élaboration. Les traditions des pays conquis par les premiers musul­
mans, par exemple, ne furent pas éliminées de manière définitive, que ce fussent 
des traditions artistiques, littéraires et philosopbico-religieuses ou des usages 
coutumiers. Elles ressurgirent sous des formes plus ou moins vivantes, parfois 
en conformité avec les nouveaux principes religieux, plus souvent en opposition 
avec eux, si bien que l’on ne peut affirmer, loin de là, que le donné révélé ait 
jamais commandé tous les aspects de la civilisation grandie sous l’égide de 
l’Islam. Ce donné toutefois constitua la base sur laquelle s’édifia la vie nouvelle 
de la communauté islamique, jalouse de ce qui faisait son originalité par rapport 
aux sociétés antérieures, et là même où il parut peu à peu battu en brèche, il 
demeura un élément dont la résistance continua de s’affirmer et dont on ne peut 
négliger le rôle primordial.

Ce donné est beaucoup moins facile à définir qu’on pourrait le croire et il 
ne se présenta jamais avec cette simplicité monolithique dont on fait trop aisé­
ment crédit à la foi mulsumane. Fourni par un texte coranique au sujet duquel 
se firent jour diverses hésitations, il fut l’objet de précisions successives qui très

119

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tôt provoquèrent l’éclatement dans la Communauté de controverses ou même 
de divergences souvent fort graves qu’a déjà laissé deviner un exposé historique 
pourtant simplifié. Facteur d’unité, il fut aussi et resta facteur de division, 
dans la mesure où il fut l’objet d’interprétations différentes et où ces inter­
prétations furent liées à des mouvements politiques empreints chacun de 
fanatisme.

Du Coran d’abord, qui s’identifiait par définition dans l’esprit des croyants 
avec la Parole de Dieu et qui constituait donc la règle essentielle de leur compor­
tement, il ne faut pas oublier que les versets, « récités » par Muhammad, ainsi 
qu’on l’a vu plus haut, sur un ordre impératif auquel il n’était pas maître de se 
soustraire, ne se présentèrent que tardivement comme un intangible dépôt, 
fixé dans l’ordre et la forme que nous connaissons actuellement. Leur texte 
sacré a son histoire, sans laquelle on ne saurait comprendre bien des discussions 
des premiers siècles.

Selon la tradition musulmane elle-même, ils ne furent point consignés 
par écrit sous le contrôle de Muhammad, qui ne les réunit jamais comme un 
tout, et se contenta d’annoncer peu de temps seulement avant sa mort la fin 
d’une Révélation échelonnée sur une longue série d’années. Ils avaient en outre 
été communiqués par fragments successifs à la faveur de circonstances chan­
geantes au cours de l’existence du Prophète, sans que jamais celui-ci se sentît 
lié par une affirmation antérieure : « Nous abrogeons un verset ou le faisons 
oublier, nous en apportons un meilleur ou un semblable », est-il dit par exemple 
au verset ioo de la sourate II.

L’initiative de quelques Compagnons explique seule que divers passages 
en eussent été progressivement notés de manière non systématique et sur des 
matériaux de toutes sortes, le plus souvent fort rudimentaires (feuilles de pal­
miers, tessons ou fragments d’os), puis regroupés jusqu’à donner naissance à 
de véritables copies sur parchemin. Plutôt qu’à ces feuillets, on se fiait cependant 
davantage à la mémoire d’auditeurs dont on disait que certains « réunissaient la 
Révélation dans leur poitrine ». A de tels personnages revint donc ensuite, 
selon des témoignages qu’il n’y a pas lieu de récuser, la tâche de mettre par 
écrit ou plutôt de dicter leur propre recension des sourates coraniques. Le 
cousin de Muhammad Ibn al-‘Abbâs, son autre cousin et gendre ‘Alî, de 
célèbres traditionnistes tels que Ubayy et Ibn Mas'ûd * furent ainsi respon­
sables de versions personnelles, tandis que les premiers califes Abû Bakr et 
‘Umar faisaient exécuter la même tâche par Zayd, ancien affranchi du Pro­
phète, qui avait vécu dans son entourage immédiat et lui avait même, selon 
certains, servi de « secrétaire ». Cette dernière recension fut ensuite choisie, au

120

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



temps du troisième calife ‘Uthmân et sur son ordre, pour avoir seule autorité 
et devenir la « vulgate », officiellement copiée en divers exemplaires que l’on 
envoya dans chacune des grandes villes du monde musulman telles que Damas, 
Kûfa, Basra et la Mekke.

Cette dernière mesure, qu’il paraît difficile de mettre en doute, suffirait à 
prouver que le texte sacré ne fut pas immédiatement établi de taçon irrévoca­
ble. Elle n’empêcha d’ailleurs point les habitants de Kûfa de rester fidèles à 
la version d’Ibn Mas'ûd, dont certaines variantes nous sont parvenues, et elle 
n’effaça pas non plus le souvenir du corpus de ‘Alî, qui présentait les sourates 
dans un ordre différent et qui contenait en outre des chapitres supplémentaires 
dont certains ouvrages conservent le texte. Aussi bien trouve-t-on trace encore 
de l’imprécision avec laquelle fut fixée la Révélation dans les titres divers que 
donnent à quelques sourates les recensions officielles, appelant par exemple le 
même chapitre ici « l’Aide » et là « la Controverse ».

Des « lectures * » différentes du texte établi restèrent d’autre part long­
temps possibles en raison, non seulement de l’absence de signes marquant les 
voyelles dans la graphie arabe primitive, mais aussi de la polyvalence de cer­
taines lettres de cette écriture lorsqu’elles sont dépourvues de points diacritiques, 
ce qui était le cas dans les plus anciennes copies où le même signe pouvait par 
exemple être lu b, n, t, th ou y. Plusieurs systèmes de lecture coranique se 
répandirent ainsi dans les premiers temps de l’Islam et on attendit le Xe siècle 
pour fixer à sept le nombre des lectures autorisées, lectures entre lesquelles les 
différences restaient généralement minimes, mais qui n’en faisaient pas moins 
l’objet de discussions parfois passionnées en raison des interprétations tendan­
cieuses qu’elles pouvaient introduire. La vérité est qu’il reste difficile de distin­
guer entre « lectures » et « variantes », les lectures d’Ibn Mas'ûd par exemple, 
encore utilisées au début du Xe siècle et demeurées surtout en faveur dans les 
milieux shi'ites, comportant parfois des additions qui les apparentent plutôt 
à des variantes.

Un exemple de divergence de lecture peut être fourni par le texte du ver- , 
set 56 de la sourate XXXIII, où la phrase : « Dieu et Ses anges prient [yusallûna] 
sur ['alâ] le Prophète [al-nabi] » était lue par Ibn Mas'ûd : « Dieu et Ses anges 
unissent [yasilûna] ‘Alî [‘Aliyan] au Prophète [bi-l-nabi] », ce qui introduisait 
la personnalité de ‘Alî, particulièrement chère aux shi'ites, dans un contexte 
où selon d’autres elle n’avait que faire.

Un exemple d’addition peut être demandé au verset dit « de la Lumière » 
(Coran, XXIV, 35) où, au lieu de : « Dieu est la Lumière des deux et de la terre.
Sa Lumière est à la ressemblance d’une niche où se trouve une lampe... », Ibn

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

121

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Mas‘ûd lisait : « Dieu est la Lumière des cieux et de la terre. Sa Lumière est à 
la ressemblance de la lumière de celui qui croit en Lui et aime les gens de la 
famille de Son Prophète ; elle est comme une niche où se trouve une lampe... »

Dans les deux cas cités, l’allusion est manifeste au rôle éminent de ‘Alî et 
au devoir d’aimer les descendants du Prophète, selon les exigences de la doc­
trine shi'ite. Mais il existe aussi des variantes moins « orientées », à l’instar de 
celle qui concerne le début de la sourate CIII, lu aujourd’hui : « Par le Destin, 
l’homme est en perdition, sauf ceux qui ont cru », tandis qu’Ibn Mas'ûd 
lisait : « Par le Destin, certes Nous avons créé l’homme pour sa perdition. »

Les versions d’Ibn Mas'ûd furent condamnées officiellement à Bagdad 
au début du Xe siècle, ce qui montre qu’elles étaient encore à ce moment ouver­
tement conservées dans certains milieux. Quant aux lectures coraniques auto­
risées, elles avaient alors chacune leur zone d’influence, l’une Damas, l’autre 
Basra par exemple, et il était d’usage de toujours diriger la Prière, dans une 
ville déterminée, en récitant le Coran selon une même lecture. On sait ainsi qu’en 
Syrie, d’après un géographe du Xe siècle, régnaient les lectures d’Abû ‘Amr, 
partout sauf à Damas où dans la grande mosquée on ne pouvait diriger la 
Prière que si l’on savait la lecture d’Ibn ‘Amir. L’intérêt porté à ce genre de 
divergences dépassait beaucoup le domaine des simples spéculations pour tou­
cher celui de la vie religieuse quotidienne, comme en témoigne une anecdote 
vivante du même auteur, al-Makdisî *, racontant comment il avait suscité à 
Zabîd, dans le Yémen, l’étonnement d’un cadi pour la lecture qu’il avait 
adoptée.

Ces variations textuelles s’ajoutaient aux nombreuses obscurités du Livre 
sacré pour expliquer que le Coran eût fait dès une époque ancienne l’objet de 
commentaires de caractères très divers et non dénués d’intentions polémiques. 
A côté des explications purement grammaticales, nécessaires pour la com­
préhension d’une langue archaïque, y figuraient à l’occasion des interprétations 
parfois symboliques, destinées à justifier telle ou telle doctrine. Au sens obvie 
des versets, certains commentateurs opposaient par exemple un sens « caché », 
considéré comme le seul vrai. Tandis que les traditionalistes restaient fidèles 
au sens obvie, les rationalisants ou les tenants de doctrines ésotériques défen­
daient avec âpreté cette signification nouvelle.

On comprend qu’une telle exégèse ait rencontré dans les premiers temps 
des détracteurs. Mais les efforts de caractère moins tendancieux suscitaient 
également des réticences, car l’explication du texte révélé menait trop souvent 
à y découvrir des contradictions et à tenter de les résoudre en faisant appel à 
des raisonnements où l’opinion personnelle et le souci de la logique tenaient

122

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



une grande part. On considérait donc ces tentatives comme des impiétés et 
l’on préférait d’abord penser que Dieu avait exprimé sa pensée correctement et 
clairement ; un verset ne déclare-t-il pas en effet : « Si tu vois ceux qui cherchent 
à approfondir Nos signes [ayât, mot qui à ce sens ajoute encore celui de « verset 
coranique »], détourne-toi d’eux » {Coran, VI, 67).

La science des commentateurs ayant néanmoins conquis peu à peu droit de 
cité, on discuta ensuite des règles à suivre, les uns exigeant que les interpré­
tations fussent appuyées sur des traditions remontant au Prophète ou aux 
Compagnons, les autres faisant intervenir des réflexions extérieures à ce cadre. 
En fait, les conditions dans lesquelles le texte du Coran avait été recueilli et 
conservé avaient ouvert la voie à nombre d’incertitudes réclamant des enquêtes 
approfondies. D’un autre côté, tous les mouvements religieux ou politico- 
religieux qui se manifestèrent en Islam ne pouvaient qu’éprouver l’inéluctable 
nécessité de justifier leur doctrine par un recours plus ou moins subtil à leur 
propre interprétation du texte de la Révélation, demeuré pour eux aussi la base 
de leurs constructions nouvelles. Significatif est par exemple le fait que le 
mu'tazilisme, école souvent qualifiée de rationalisante et à laquelle on fait 
parfois crédit d’un « système philosophique », bien que cette derniere expres­
sion soit abusive, ne dédaigna point de démontrer sa thèse du « Coran créé » en 
recourant à des versets coraniques. Même les adeptes de doctrines ésotériques 
croyant à une vérité cachée inaccessible au vulgaire continuèrent à voir dans le 
Coran l’enveloppe externe qu’il suffit de savoir percer pour être conduit à la 
connaissance de la réalité profonde.

Autant de traits, en définitive, qui concoururent à mettre en relief la place 
exceptionnelle occupée dans la civilisation musulmane par un écrit dont tous 
— à de rares exceptions près — s’accordaient à reconnaître l’unique « inimita- 
bilité ». Le style du Coran n’avait ni ne pouvait avoir pour eux de semblable. 
Ce caractère particulier demeurait le seul authentique miracle qui eût confirmé 
la vérité de la religion du Prophète. Aussi bien sa « révélation », dans cette 
langue arabe qui n’avait pas auparavant atteint le niveau d’une langue de cul­
ture, allait-elle devenir le premier fondement du sentiment de supériorité qui 
s’empara des habitants de l’Arabie à partir de la prédication de Muhammad et 
ne devait jamais abandonner complètement ces arabisés volontaires que restèrent 
longtemps les adeptes de l’Islam.

Le Coran en effet conféra une qualité prééminente à la langue qu’il uti­
lisait et qui, se trouvant par là même vouée à un usage liturgique bien fait pour 
la valoriser, resta la langue véhiculaire par excellence de la nouvelle civilisation, 
destinée à se perpétuer dans les sciences religieuses lors même que certaines

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

123

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

régions eurent, à partir du XIe siècle, fait renaître leurs langues et leurs litté­
ratures locales. Aux yeux des grammairiens * arabes par exemple, elle resta 
toujours le modèle auquel il était nécessaire de se référer en toute occasion. Ce 
fut elle que s’efforçaient d’expliquer les études philologiques qui commencèrent 
de fleurir aux viii® et ixe siècles et qui recouraient pour la comprendre, soit à 
la poésie dite préislamique que l’on se mit alors à recueillir, soit au parler des 
bédouins qui étaient réputés conserver dans toute sa pureté l’idiome arabe le 
plus ancien. En dépit de l’évolution et de l’assouplissement considérables 
qu’allait connaître la prose artistique aux premiers temps de l’Empire musul­
man, le Coran fut toujours regardé comme la norme grammaticale, tandis que 
ses lyriques adjurations demeuraient le modèle parfait de la beauté littéraire, 
modèle que seuls des poètes irrespectueux comme al-Ma‘arrî * osèrent 
essayer de surpasser.

En même temps que cette langue cristallisée dans son irréfragable pureté, 
la révélation coranique contribuait à diffuser une culture proprement arabe, 
celle que constituaient des traditions, anecdotes et proverbes remontant à 
l’époque antéislamique comme aux toutes premières années de l’Islam. Ce fut 
cette culture que l’on opposa, avec un succès parfois variable, mais avec une 
constante ténacité, aux héritages dits « étrangers », ceux de l’hellénisme et sur­
tout de l’iranisme, que certains éléments tentaient progressivement d’assimiler 
au patrimoine musulman. Les gouvernants qui soutinrent cette lutte savaient 
en effet que mettre en cause la culture arabe équivalait à porter atteinte, d’une 
part à la Révélation, « arabe » par définition, d’autre part aux mérites du peuple 
arabe qui avait été choisi comme son dépositaire. Il faudra attendre la période 
que nous appellerons post-classique pour que soient officiellement admises des 
œuvres littéraires échappant à cette tradition linguistique et culturelle née 
de l’admiration du Coran.

Pareil climat de vénération domina évidemment l’orientation des études 
coraniques anciennes et il va sans dire que les efforts des exégètes et philo­
logues musulmans de diverses tendances pour préciser le sens exact du texte 
sacré ne s’apparentèrent jamais que de très loin à ceux des historiens occiden­
taux modernes. Ceux-ci ont, à leur tour, moins cherché à interpréter les sourates 
coraniques qu’à les comparer et à les classer pour déterminer l’ordre chrono­
logique dans lequel elles avaient dû jadis être révélées. La recension adoptée 
par les premiers califes rangeait en effet les chapitres par ordre de longueur, les 
plus longs au début, à commencer par la sourate II, qui suit « la Liminaire » 
et comporte deux cent quatre-vingt-huit versets, les plus courts à la fin où 
certaines sourates comptent moins d’une dizaine de versets. D’après la Tradi­

124

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

tion, les chapitres mekkois, les plus anciennement révélés, auraient été généra­
lement les plus courts, tandis que les chapitres médinois étaient au contraire 
assez longs ; de la sorte, l’ordre actuel serait en gros inverse de l’ordre chrono­
logique. Mais, dans le détail, bien des problèmes se posent à qui veut tenter une 
reconstitution chronologique qu’il serait important de connaître pour pouvoir 
retracer les diverses étapes de la Révélation.

Les mêmes orientalistes modernes se sont d’autre part intéressés aux 
questions posées par une langue qu’ils se refusent à considérer uniquement comme 
l’image du parler mekkois des Kuraysh, mais qu’ils veulent rapprocher de la koiné 
poétique répandue, semble-t-il, en Arabie et même dans les régions syro-méso­
potamiennes dès le VIe siècle. Leurs efforts en ce sens n’ont cependant encore 
débouché sur aucune conclusion ferme, tant il reste difficile d’établir des rapports 
entre la langue du Coran, celle des rhapsodes d’Arabie et celle des milieux 
arabes chrétiens où l’écriture * arabe elle-même aurait vraisemblablement pris 
naissance à partir des variantes cursives des autres écritures sémitiques plus 
anciennes alors en usage. Sans doute la koiné utilisée pouvait-elle être, au vil® 
siècle, nettement plus évoluée que l’on a eu parfois tendance à le penser. 
Mais les vestiges qui nous en sont parvenus ne permettent point de s’en faire une 
idée précise et on ne sait dans quelle mesure les textes de la poésie préislamique 
en particulier n’ont pas été, lors de leur compilation à l’époque abbasside, 
adaptés à ce que l’on considérait alors comme la norme « classique ».

•

Sans entrer ensuite dans le détail des discussions auxquelles donna lieu 
l’étude du texte coranique, parmi les exégètes ou philologues musulmans comme 
parmi les historiens de notre temps, il est possible de présenter les principaux 
thèmes de la prédication qui nourrit la pensée médiévale avant de demeurer 
jusqu’à nos jours la base de toute pensée islamique. Ces thèmes peuvent être 
illustrés par un certain nombre de citations dont la traduction en français ne 
donne cependant qu’une idée lointaine, tant ils revêtent en arabe une forme 
expressive et, on pourrait même le dire, une véritable force incantatoire.

Toute une série de sourates, parmi lesquelles les plus courtes et vraisem­
blablement les plus anciennes, proclament, dans un style heurté et imagé, 
l’approche imminente du Jugement dernier * dont on trouve une description 
caractéristique dans Coran, LXXXIV, 1-12 :

Quand le ciel se déchirera,
et écoutera son Seigneur, selon son devoir,

125

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

quand la terre se nivellera,
rejetant tout ce qui est sur elle et se vidant,
et écoutera son Seigneur, selon son devoir,
alors, ô Homme, qui fais tous tes efforts vers ton Seigneur,
tu Le rencontreras.
Celui qui recevra son livret en sa main droite 
sera jugé avec douceur
et s’en retournera vers sa famille, dans la joie; 
celui qui recevra son livret derrière son dos 
appellera la destruction
et brûlera dans le brasier.

Ces sourates font craindre aux hommes le châtiment final qu’accompagne­
ront de frappantes manifestations de la puissance divine à l’heure « fracassante » 
où « les hommes seront comme papillons dispersés, où les monts seront comme 
flocons de laine cardée » {Coran, CI, 4-5) ; à ce moment, en effet, « quand le 
ciel s’entrouvrira, quand les planètes se disperseront, quand les mers seront 
projetées hors de leurs rivages, quand les sépulcres seront bouleversés, toute 
âme saura ce qu’elle aura amassé pour ou contre elle » {Coran, LXXXII, 1-5)- 
Autant d’appels réitérés à une réforme morale et religieuse, d’exhortations à 
régler la vie d’ici-bas en fonction de l’au-delà, qui s’adressaient surtout à 
l’origine, semble-t-il, aux riches marchands mekkois coupables d’opprimer les 
faibles et les pauvres, mais qui devaient conserver dans la suite tme valeur 
de menace exprimée notamment par la sourate XCII :

Par la nuit quand elle s'étend!
Par le jour quand il brille!
Par Ce qui a créé le mâle et la femelle!
En vérité, les résultats de votre effort sont divergents.
Celui qui donne, qui est pieux
et déclare vraie la Très Belle Récompense,
à celui-là Nous faciliterons l’accès à l’Aise Suprême.
Celui qui est avare, empli de suffisance, 
et traite de mensonge la Très Belle Récompense, 
à celui-là Nous faciliterons l’accès à la Gêne Suprême 
et à rien ne lui servira sa fortune, quand il ira à l’abîme.

Lors du Jugement, chacun sera jugé selon ses actes : « Qui aura fait le poids 
d’un atome de bien, le verra. Qui aura fait le poids d’un atome dejnal, le verra »

126

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



(Coran, XCIX, 7-8). Après avoir connu une « résurrection » dont la réalité est 
affirmée par nombre de versets, les bons jouiront du plaisir du paradis : « Leur 
récompense sera, auprès de leur Seigneur, les jardins d’Éden sous lesquels cou­
leront les ruisseaux, où ils resteront, immortels, en éternité. Dieu sera satisfait 
d’eux, et ils seront satisfaits de Lui » (Coran, XCVIII, 7-8). De leur côté, les 
mauvais seront envoyés dans l’enfer, la « fournaise », « le Feu de Dieu allumé 
qui dévore jusqu’aux entrailles, qui est sur eux refermé en longues colonnes 
de flammes » (Coran, CIV, 6-9). Et, tandis que l’écho de ces thèmes continuera 
de se faire entendre pendant la vie entière de Muhammad, les descriptions de 
la récompense ou du châtiment promis atteindront parfois une minutieuse 
précision qui n’excluera pas le souffle poétique. La sourate LVI, 26-43, après 
avoir évoqué le sort particulièrement enviable de certains élus qui sont « les 
Proches du Seigneur », s’attache ainsi à présenter le sort des Compagnons de 
la Droite ou de la Gauche :

Les Compagnons de la Droite (que sont les Compagnons de la Droite!) 
seront, parmi des jujubiers sans épines 
et des acacias alignés,
dans une ombre étendue,
près d'une eau courante
et de fruits abondants,
ni coupés, ni défendus,
couchés sur des tapis élevés au-dessus du sol.
Des houris que Nous avons formées, en perfection,
et que Nous avons gardées vierges,
coquettes, d’égale jeunesse,
appartiendront aux Compagnons de la Droite,
multitude parmi les Premiers
et multitude parmi les Derniers!
Les Compagnons de la Gauche (que sont les Compagnons de la Gauche!) 
seront dans un souffle torride et une eau bouillante, 
sous une ombre de fumée ardente,
ni fraîche, ni bienfaisante.

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

A côté de ce message à la fois eschatologique et moral, dont le contenu sim­
ple et les images violentes ne fournissent cependant pas de règle devie, apparut 
très tôt le trait majeur de la prédication muhammadienne, à savoir la procla­
mation de l’unicité d’un Dieu qui commande à l’univers et qui conduit les

127

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

hommes selon sa volonté. Une sourate, la sourate CXII, dont on traduit sou­
vent le titre par sourate « du Culte sincère », en constitue l’expression la plus 
parfaite, sentie ranune. telle par les musulmans qui se sont plu à la reproduire 
Hans des inscriptions monumentales de caractère religieux ainsi que sur les 
plus anciennes monnaies :

Dis : Il est Dieu, unique,
Dieu le Seul.
Il n’a pas engendré et n’a pas été engendré.
N’est égal à Lui personne.

Un verset, le verset 16 de la sourate III, où Dieu lui-même témoigne de 
son unicité, constitue encore à cet égard un témoignage abondamment répété : 
« Dieu atteste ainsi que les anges et les possesseurs de la science qu’il n’est de 
divinité que Lui, se dressant avec l’équité, nulle divinité que Lui, le Puissant, 
le Sage. » Mais la relation existant entre un dieu tout-puissant et l’homme qu’il 
a créé est surtout exprimée par la sourate dite « Liminaire » (Fâtiha), seul texte 
d’oraison que contienne le Coran et qui pour cette raison joue dans la liturgie 
un rôle éminent :

Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux.
Louange à Dieu, Seigneur des mondes,
Clément, Miséricordieux,
Souverain du jour du Jugement!
C’est Toi que nous adorons, Toi dont nous demandons l’aide : 
conduis-nous dans la voie droite,
la voie de ceux à qui Tu as donné Tes bienfaits, qui ne sont 
ni l’objet de Ton courroux ni les Égarés.

Ce Dieu unique, nommé en arabe Allah (d’un mot qui signifie à l’origine 
« le dieu »), était un dieu personnel, le Seigneur de chaque créature, pourvu de 
nombreuses qualifications qui apparaissent de façon plus ou moins régulière 
dans les divers versets et que l’on a très tôt recueillies pour en faire une liste, celle 
des Noms * de Dieu, au nombre de quatre-vingt-dix-neuf. Les savants moder­
nes se sont à ce sujet demandé dans quelle mesure cette conception s’était 
peu à peu enrichie et transformée au cours de la Révélation à partir d’un noyau 
primitif. On a pu notamment former des hypothèses sur l’ancienneté de la notion 
du Dieu « miséricordieux » qui apparaît dans la formule précédant chaque sou­

128

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rate, « Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux ». Mais il est bien évident 
que pour le musulman du Moyen Age, comme pour le croyant d aujourd hui, 
pareille préoccupation n’avait aucun sens et qu’il lui suffisait de trouver dans le 
Coran une image de Dieu aux aspects complémentaires qu’il tenait pour égale­
ment importants.

Cette image était d’abord celle d’un Dieu créateur, qui a non seulement 
créé le monde, comme dans la tradition judéo-chrétienne, « Celui qui, en six 
jours, a créé les cieux et la terre et ce qui est entre eux, puis S’est assis enmajesté 
sur le trône » (Coran, XXV, 66), mais qui continue à créer tout ce qui se meut 
et vit sur terre. Il est le principe de toute vie, embrasse et connaît toute chose, 
comme l’affirme un verset fréquemment reproduit : « Dieu — nulle divinité 
excepté Lui — est le Vivant, le Subsistant. Ni somnolence ni sommeil ne Le 
prennent A Lui ce qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre. Quel est celui 
qui intercédera auprès de Lui, sinon sur Sa permission? Il sait ce qui est entre 
les mains des hommes et derrière eux, alors qu’ils n’embrassent de Sa science 
que ce qu’il veut. Son trône s’étend sur les cieux et la terre. Le conserver ne 
Le fait point ployer. Il est l’Auguste, l’immense » (Coran, II, 256).

De la toute-puissance de Dieu, de son omniscience et de sa clémence, 
découlent ses principaux aspects. Dans sa clémence il a donné la Révélation, 
pour permettre aux hommes de suivre la voie droite et il pardonne à ceux qui 
viendraient à s’égarer. Mais, tout-puissant, il conduit en même temps les hom­
mes selon son bon plaisir et peut « égarer qui II veut », rendre croyant ou incroyant 
qui il veut : « Celui que Dieu veut diriger, Il lui ouvre la poitrine à l’Islam. Celui 
qu’il veut égarer, Il lui rend la poitrine étroite, le met à la gêne comme s’il mon­
tait au ciel. Ainsi Dieu fait peser le courroux sur ceux qui ne croient point » 
(Coran, VI, 125). La responsabilité humaine, affirmée par les versets relatifs au 
Jugement dernier, se trouve ainsi limitée par d’autres passages qui semblent 
s’être d’abord appliqués à l’égarement incompréhensible dans lequel se complai­
saient les Mekkois lorsqu’ils refusèrent d’adhérer à l’Islam. La ressource essen­
tielle reste dans ce cas Dieu lui-même, à qui le musulman n’a qu’à se confier 
en lui demandant refuge.

Transcendant et unique, le Dieu « à qui rien n’est semblable » (Coran, 
XLII, 9) s’intéresse néanmoins aux hommes, ses créatures. C’est à eux qu’il 
a communiqué son Ordre sous la forme de la Révélation, qui est ainsi sa Parole. 
Il assiste les croyants de son Souffle ou Esprit, sinon meme de sa Présence, s il 
faut ainsi comprendre le terme sakîna, plutôt employé par les commentateurs 
comme signifiant « sérénité, calme », qui apparaît dans des versets de la période 
médinoise tels que celui-ci : « C’est Lui qui a fait descendre la présence divine

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

129

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Hans les cœurs des croyants, afin qu’ils ajoutent une foi à leur foi » (Coran, 
XLVIII, 4). Mais la présence de Dieu est plus souvent symbolisée par sa Lumière 
qu’évoque le célèbre verset 35 de la sourate XXIV : « Dieu est la Lumière des 
deux et de la terre. Sa Lumière est à la ressemblance d’une niche où se trouvé 
une lampe ; la lampe est dans un récipient de verre ; le verre brille comme un 
astre étincelant. Elle semble allumée d’un bois béni, olivier qui n’est ni de l’Orient 
ni de l’Occident, dont l’huile serait capable d’éclairer d’elle-même, même si 
nul feu ne la touchait. Lumière sur Lumière. Dieu vers Sa Lumière dirige qui 
Il veut. »

Dieu a d’autre part pour serviteurs et envoyés des anges, créés de lumière, 
auxquels s’opposent les démons, créés de feu et commandés par Iblîs *. Iblîs 
serait un ancien ange qui se serait rebellé et aurait refusé de se prosterner devant 
le premier homme en disant : « Je suis meilleur que ce que Tuas créé. Tu m’as 
créé de feu alors que Tu l’as créé d’argile » (Coran, XXXIX, 77). Entre les anges 
et les démons subsistent les djinns *, hérités des croyances antéislamiques.

Avec les hommes, les « fils d’Adam », Dieu a conclu un Pacte * avant même 
qu’ils eussent été créés : « Et rappelle-leur quand ton Seigneur tira une descen­
dance, des reins des fils d’Adam, et qu’il les fit témoigner à l’encontre d’eux- 
mêmes : « Ne suis-je point votre Seigneur? » Les descendants des fils d’Adam 
répondirent : « Oui! nous en témoignons! » (Coran, VII, 171). Mais il a laissé 
à Iblîs le pouvoir de séduire les hommes et, pour maintenir ces derniers dans 
le droit chemin, il a envoyé des révélations successives à divers peuples qui ont 
refusé de les écouter. Ainsi fit le peuple de Noé, de même que les ‘Ad * et les 
Thamûd *, peuples légendaires d’Arabie, qui avant les Mekkois furent coupables 
d’un refus du message et d’une infidélité stigmatisés dans certaines sourates : 
« Avant eux, le peuple de Noé a crié au mensonge. Ils ont traité de menteur 
Notre serviteur. Ils ont dit : « C’est un possédé! » Il fut repoussé. Il implora son 
Seigneur : « Je suis vaincu, secours-moi! » Nous ouvrîmes alors les portes du 
ciel à une eau torrentielle ; Nous fîmes jaillir la terre en sources et les deux flots 
se rejoignirent selon un ordre décrété [...] Le peuple des ‘Ad a crié au men­
songe. Comment furent Mon tourment et Mes avertissements? Nous avons 
déchaîné contre eux, en un jour néfaste, interminable, un vent mugissant qui 
arrachait les hommes comme des stipes de palmiers déracinés [...] Les Thamûd 
ont traité de mensonges les avertissements. Ils s’écrièrent : « Un seul homme 
» sorti de nous, le suivrons-nous ? Nous serions certes alors dans l’aberration et 
» la démence ! L’édification a-t-elle été jetée en lui, parmi nous ? Non point. C’est 
» un imposteur insolent! » Ils sauront demain qui est l’imposteur insolent ! » 
(Coran, LIV, 9-12, 18-20 et 23-26).

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

130

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

D’autres exemples analogues sont tirés de l’histoire du peuple hébreu. 
Ainsi Abraham * a vainement essayé de détourner les siens d’adorer les idoles :
« Ils se détournèrent de lui, montrant le dos. Il se glissa alors auprès de leurs 
divinités et leur dit : « Quoi! Vous ne mangez pas? Pourquoi ne parlez-vous 
» point ?» et il se rua sur elles, les frappant de la dextre. On se précipita vers lui, 
en courant. « Adorez-vous, demanda-t-il, ce que vous sculptez, alors que c’est 
» Dieu qui vous a créés, vous et ce que vous avez façonné? — Construisez pour 
» lui un four, répondit-on, et jetez-le dans la fournaise ! » {Coran, XXXVII, 88-95). 
Quant à Moïse *, il a conduit son peuple vers la Terre promise, mais tandis qu’il 
recevait sur la montagne sainte les ordres de Dieu, son peuple se façonna une 
idole qu’il se mit à adorer, « quand Moïse dit à son peuple : « O mon peuple!
» vous vous êtes lésés vous-mêmes par le fait d’avoir pris le Veau d or comme idole.
» Revenez à votre Créateur et tuez-vous! Cela sera mieux pour vous aux yeux 
» de votre Créateur et II reviendra de Sa rigueur contre vous. En vérité, Il est le 
» Révocateur, le Miséricordieux » {Coran, II, 51). Et d’autres envoyés encore, 
Lot, Joseph, Ëlie, Elisée sont mentionnés comme témoins de la toute-puissance 
divine à laquelle nul ne peut échapper. Muhammad apparaît ainsi comme le 
dernier de ces prophètes que Dieu a envoyés a l'humanité infidèle et présomp­
tueuse, celui aussi qui apporte aux hommes le moyen de salut définitif Le récit 
des châtiments encourus par les peuples qui ont repoussé ses prédécesseurs 
emplit les versets de la seconde période mekkoise, correspondant aux démêlés 
les plus âpres entre Muhammad et les Kuraysh.

A la fin de la lignée que clôt l’apparition de Muhammad se situe la figure 
de Jésus, appelé Tsâ *, dont le Coran reconnaît la naissance virginale et à qui il 
attribue des prodiges, mais sans faire de lui plus qu’un prophète : « Rappelle 
quand les anges dirent : « O Marie! Dieu t’annonce un Verbe émanant de Lui, 
» dont le nom est le Messie, Jésus, fils de Marie, qui sera illustre dans la vie 
» immédiate et dernière et parmi les Proches du Seigneur. Il parlera aux hommes, 
» au berceau, comme un vieillard, et il sera parmi les saints » {Coran, III, 40-41). 
Aussi bien Muhammad, parlant sur l’injonction d’une Voix qu’il avait identifiée 
avec celle de l’ange Gabriel, n’avait-il point la prétention de prêcher une reli­
gion nouvelle. La doctrine qu’il proclama était pour lui la religion d’Abraham 
le hanîf, que les juifs et les chrétiens avaient altérée et qu’il était chargé de res­
taurer dans son intégrité. D’où ses appels réitérés aux « détenteurs de l’Écriture » 
pour leur faire accepter la Révélation authentique et abandonner leurs erreurs . 
« O détenteurs de l’Écriture! Pourquoi travestissez-vous la vérité au moyen du 
faux ? Pourquoi tenez-vous secrète la vérité, alors que vous savez ? » {Coran, III, 
64). « O détenteurs de l’Écriture ! Ne soyez pas extravagants, en votre religion !

131

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Ne dites, sur Dieu, que la vérité ! Le Messie, Jésus, fils de Marie, est seulement 
l’Apôtre de Dieu, Son Verbe jeté par Lui à Marie et un Esprit émanant de Lui. 
Croyez en Dieu et en Ses Apôtres et ne dites point : « Trois! » Cessez! Cela sera 
un bien pour vous. Dieu n’est qu’une divinité unique. A Lui ne plaise d’avoir 
un enfant ! A Lui ce qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre. Combien Dieu 
suffit comme protecteur! » {Coran, IV, 169).

Abraham, dans cette perspective, était le fondateur du temple de la Mekke 
identifié avec la Ka'ba : « Et rappelez-vous quand Nous fîmes du temple de 
la Mekke un lieu de visitation et un asile pour les hommes, quand ceux-ci firent 
du lieu de station d’Abraham un lieu de prière! Nous fîmes pacte avec Abraham 
et Ismaël en leur disant : « Purifiez Mon temple pour ceux qui font la circumam- 
» bulation, pour ceux qui font retraite pieuse, pour ceux qui s'inclinent et se pros- 
» tement » {Coran,11, 119). « Rappelez-vous quand Abraham, avec Ismaël, éle­
vait les assises du temple de la Mekke, disant : « Seigneur ! Accepte ceci de nous ! 
» Tu es l’Audient, l’Omniscient! » {Coran, II, 121). La Mekke était ainsi consi­
dérée comme le berceau de la Révélation étemelle, communiquée désormais 
par Muhammad en arabe, car elle s’adressait d’abord au peuple arabe, choisi 
par Dieu pour la recevoir.

Cet enseignement plein de souvenirs judéo-chrétiens, où l’on retrouvait 
des accents dignes des prophètes bibliques et des passages comparables à des 
hymnes syriaques, voisinait dans les appels de Muhammad avec les prescriptions 
qui réglaient désormais la vie de la nouvelle communauté. Il s’agissait d’abord 
des prescriptions rituelles touchant l’accomplissement de la Prière, du Jeûne et 
du Pèlerinage, obligeant le croyant à s’acquitter de l’Aumône légale et corres­
pondant à l’attitude de soumission à Dieu déjà définie. Mais on y trouvait aussi 
des prescriptions sociales touchant le mariage *, l’héritage et l’esclavage, dont 
le but était en général de corriger les anciennes coutumes des Arabes bédouins 
ou caravaniers, notamment en ce qui concernait la protection des femmes et 
des orphelins. Significatifs sont à cet égard certains passages de la sourate dite 
« des Femmes », dont les versets furent révélés après la bataille d’Uhud qui 
s’était soldée par la mort de nombreux croyants : « Donnez leurs biens aux orphe­
lins! Ne rendez pas lè mal pour le bien! Ne mangez pas leurs biens, à côté de 
vos biens ! Le faire est grand péché. Si vous craignez de n’être pas équitables à 
l’égard des orphelins ... Épousez donc celles des femmes qui vous seront plai­
santes, par deux, par trois, par quatre, mais si vous craignez de n’être pas équi­
tables, prenez-en une seule ou des concubines ! C’est le plus proche moyen de 
n’être pas partiaux » {Coran, IV, 2-3). Dans la même sourate on peut encore 
lire : « O vous qui croyez! N’approchez point de la Prière, alors que vous êtes

132

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

ivres, avant de savoir ce que vous dites ! N’en approchez pas en état de pollu­
tion — exception faite pour ceux qui font route — avant de vous être lavés ! 
Si vous êtes malades ou en voyage, ou si l’un de vous vient du lieu secret, ou si 
vous avez caressé vos femmes et que vous ne trouviez pas d’eau, recourez à du 
bon sable et passez-vous-en sur le visage et les mains! Dieu est indulgent et 
absoluteur » (Coran, IV, 46).

Ces conseils souvent très minutieux, notamment en ce qui touche les règles 
de succession, se situaient sur un plan pratique et se distinguaient des adjurations 
de caractère théologique tout en n’atteignant que rarement à une véritable por­
tée morale, sensible cependant dans un verset tel que celui qui s’efforçait de 
définir la piété en disant : « La piété ne consiste point à tourner votre face du côté 
de l’orient et de l’occident, mais l’homme bon est celui qui croit en Dieu et 
au dernier jour, aux anges, à l’Écriture et aux Prophètes, qui donne du bien — 
quelque amour qu’il en ait — aux proches, aux orphelins, aux pauvres, aux voya­
geurs, aux mendiants et pour l’affranchissement des esclaves, qui accomplit la 
Prière et donne l’Aumône. Et ceux qui remplissent leurs engagements quand ils 
ont contracté un engagement, les constants dans l’adversité, dans le malheur et 
au moment du danger, ceux-là sont ceux qui ont la foi et ceux-là sont les pieux » 
(Coran, II, 172). On peut en rapprocher le tableau que l’on trouve ailleurs des 
qualités exigées par Dieu du croyant : « Adorez Dieu et ne Lui associez rien! 
Marquez de la bienfaisance à vos père et mère, au proche, aux orphelins, aux 
pauvres, au client par parenté, au client par voisinage, au compagnon par voi­
sinage, au voyageur et à vos esclaves ! Dieu n’aime pas celui qui est insolent et 
plein de gloriole. Il n’aime pas ceux qui sont avares, qui ordonnent aux hommes 
l’avarice, qui taisent la faveur que Dieu leur a accordée. Nous avons prépare, 
pour les infidèles, un tourment avilissant. Il n’aime pas ceux qui dépensent leurs 
biens ostensiblement devant les hommes, sans croire en Dieu ni au dernier 
jour. Celui qui a le Démon comme acolyte, combien détestable est pour lui 
cet acolyte! » (Coran, IV, 40-42).

•

Dominés donc par la crainte du pouvoir arbitraire du Créateur et par une 
confiance assez vague en sa miséricorde, les thèmes principaux du Coran deman­
daient à être explicités pour fournir les bases d’une véritable règle de vie. Cette 
tâche fut d’abord assumée par Muhammad lui-même, qui guida avec une atten­
tion jamais en défaut les premiers développements de sa petite communauté 
médinnise et qui demeura pour l’avenir l’interprète idéal de la Révélation, celui 
dont les actes et les paroles, précieusement conservés par les Compagnons sous

133

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

une forme orale, puis écrite, constituèrent l’indispensable guide des juriste? et 
théologiens ultérieurs. Tel était en effet le respect dont ne devait cesser d etre 
entourée, dans toute l’histoire de l’Islam, la personne du Prophète que sa 
« conduite » personnelle ou sunna, reflétée dans la Tradition relative à ses dits, 
faits et gestes, ou hadith, fut toujours considérée comme une sorte d’illustra­
tion parfaite et permanente de la doctrine trop souvent ambiguë de la Révéla­
tion. L’imitation de cette sunna inspira par exemple certains aspects de l’Islam 
ultérieur que la révélation coranique ne saurait seule expliquer, notamment son 
caractère volontiers guerrier à l’imitation de la vie de Muhammad et de ses 
efforts pour trouver dans le triomphe des armes la preuve de la vérité de sa 
mission.

Les usages pratiqués par Muhammad correspondaient cependant à une 
situation sociale déterminée qui, en dépit des effets d’un esprit nouveau, restait 
plus ou moins commandée par les habitudes propres à l’Arabie préislamique. 
Ils ne pouvaient suffire à répondre aux questions qu’allaient successivement se 
poser, dans un contexte historique transformé, les membres d’une commu­
nauté islamique en pleine croissance, agitée par ses dissensions internes et vivi­
fiée par ses contacts avec les civilisations byzantine et sassanide qu’elle avait 
supplantées. Les principaux problèmes qu’eut à résoudre, dès la disparition du 
Prophète et au fur et à mesure d’un certain nombre de crises politiques et reli­
gieuses, la réflexion des premiers croyants donnèrent donc naissance à des solu­
tions divergentes correspondant à autant d’interprétations de la doctrine musul­
mane et expliquant, dans les divers domaines de la théologie, du droit ou de la 
mystique, la naissance de véritables écoles de pensée distinctes et parfois 
opposées.

Le domaine théologique, où surgirent tout de suite des questions aussi 
graves que celles de l’imamat * et du statut des croyants, fut sans doute le pre­
mier touché par les efforts de cette progressive prise de conscience. Dès la mort 
du Prophète, en effet, s’étaient affrontées, au milieu des ambitions contraires 
des prétendants à sa succession, plusieurs attitudes dont on a vu déjà les consé­
quences historiques et qui portaient en germe de véritables options dogma­
tiques. L’une avait été celle des Compagnons qui refusèrent tout d’abord de 
croire à sa mort, estimant que la Révélation n’était pas close et que leur guide 
était peut-être parti, tel Moïse, rencontrer son Seigneur, attitude qui fut rapi­
dement abandonnée mais qui allait correspondre plus tard à une position fon­
damentale de certains groupes de musulmans. L’autre avait été celle des croyants 
ralliés à l’idée qu’il fallait remplacer Muhammad par un homme capable de 
guider à son tour la Communauté. Parmi ces croyants, les divergences existant

134

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

entre Auxiliaires médinois, qui revendiquaient le pouvoir pour eux-mêmes, et 
anciens Expatriés mekkois, qui réussirent à faire proclamer l’un d’eux, Abû 
Bakr, et à éliminer le plus proche parent de Muhammad, en la personne de son 
cousin et gendre ‘Alî, engendrèrent à leur tour une véritable querelle de prin­
cipes : le califat devait-il revenir aux membres de la famille du Prophète, quelle 
que fût leur compétence, ou aux membres les plus qualifiés du clan de Kuraysh?

Cette question primordiale était destinée à se poser avec une acuité sans 
cesse croissante lors des discussions qui agitèrent les quatre premiers califats 
et sous-tendirent une suite d’événements bien connus. Elle était liée à la défi­
nition du pouvoir en pays d’Islam, problème de caractère religieux autant que 
politique puisqu’il s’agissait du pouvoir d’un personnage succédant au Prophète 
et portant le titre de « représentant » de l’Envoyé de Dieu. Son importance ne 
fit que croître lors de la Grande Division qui suivit le meurtre du troisième 
calife, le Kuraysliite ‘Uthmân, coupable selon certains de ne s’être pas conformé 
à la Loi coranique, tenu par d’autres, selon la thèse défendue par le « vengeur 
de son sang », son cousin Mu'âwiya, alors gouverneur de Syrie avant de devenir 
le fondateur de la dynastie umayyade, comme une victime injustement sacrifiée 
par ses adversaires.

Les accusations que ses ennemis, à savoir les partisans de ‘Alî évincé pour 
la troisième fois, n’avaient cessé, de son vivant, de porter contre lui, concer­
naient ses innovations blâmables — constituer un Trésor au lieu de répartir 
le produit du butin entre les combattants, conformément aux prescriptions 
primitives par exemple — ainsi que la manière dont il avait réservé les postes 
importants aux membres de sa famille, considérés par lui comme plus sûrs et 
plus compétents. Pour juger de sa culpabilité, il fallait d’abord préciser si le 
calife devait s’en tenir strictement aux prescriptions coraniques ou s’il pouvait, 
pour le bien de la Communauté, introduire des règlements qui en modifiaient 
en fait l’application.

En face de la conception primitive défendue par ‘Alî, et qui consistait à 
conserver intégralement l’organisation de type égalitaire instaurée par le Pro­
phète, se dressait un tout autre système répondant désormais à la nécessité de 
fonder un État qui eût sa structure propre et ses défenseurs assurés. Pour les 
uns dominait le respect de l’organisation matérielle ancienne liée aux disposi­
tions primitives de la Révélation, à Muhammad, à son souvenir et au prestige 
de sa famille; pour les autres importaient d’abord les exigences pratiques de 
la naissance et du maintien d’une nouvelle forme de société, échappée depuis 
longtemps au cadre de ses manifestations médinoises. Ainsi exprimées pour la 
première fois, de telles options sur la nature et la possibilité d’instituer un ordre

135

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

social islamique qui répondît plus à l’esprit qu’à la lettre du texte coranique 
affirmaient dans toute sa complexité le problème de la légitimité du pouvoir 
garanti par la nouvelle religion : s’il était reconnu licite par la plupart que fût 
condamné à mort un calife coupable, il n’en restait pas moins difficile de savoir 
comment évaluer en l’occurrence les conditions d une pareille infidélité.

En même temps les croyants se trouvaient amenés à se prononcer sur une 
question théologique qui les intéressait peut-être encore plus directement, celle 
de leur statut de membres, légitimes ou non, de la Communauté. La bataille 
sanglante dite du Chameau, survenue alors entre Compagnons, fut à l’origine 
d’un débat dont on retrouve l’écho dans maint écrit et qui ne cessa d’alimenter 
la réflexion des docteurs et juristes : lequel des deux partis était à cette occasion 
dans son droit et quel jugement devait-on porter sur les responsables d’un tel 
engagement? Tous les partisans de ce drame fratricide ne devaient-ils pas être 
englobés dans la même condamnation ? On ne pouvait le savoir qu’après avoir 
déterminé dans quelles circonstances la lutte à main armée constituait une faute 
grave et qu’après avoir réfléchi sur le sort réservé au croyant coupable d une 
telle faute. Les réponses qui semblent avoir été proposées dès ce moment à 
cette question, vitale pour la Communauté dont il s’agissait de définir la compo­
sition exacte et importante aussi pour le comportement individuel des musul­
mans confrontés au problème de la foi et des œuvres, ne nous sont pas exac­
tement connues. Elles furent néanmoins à l’origine d’élaborations qui prirent 
forme plus tardivement et dont les divergences suffiraient à témoigner de 
leur variété.

Mais les plus intéressantes interprétations qui commencèrent dès lors de 
se faire jour sur le plan théologique furent sans doute celles du kharidjisme et 
du shi'isme, tels qu’ils apparurent bientôt parmi des partisans de ‘Alî irré- 
conciliablement divisés et soucieux de trouver à leurs attitudes politiques une 
justification doctrinale. Les kharidjites les premiers, après avoir fait, comme 
on l’a vu, sécession dès 657 en proclamant : « Le jugement n’appartient qu à 
Dieu », s’étaient révoltés contre ‘Alî pour incarner une conception intransi­
geante de l’Islam qui séduisit toujours certains groupements. S’ils n’eurent 
jamais sur le plan temporel une action très importante ni très étendue, ils allaient 
jouer un grand rôle dans l’histoire de la pensée islamique en l’aidant à définir 
certaines notions demeurées confuses ; leurs opinions, même récusées, furent à 
la naissance de bien des systèmes fleurissant dans les aimées postérieures.

La thèse essentielle défendue par le kharidjisme primitif était que la 
Communauté comprenait uniquement les croyants qui obéissaient avec fidélité 
à la Loi de l’Islam, à l’exclusion des autres qui devaient même, selon la doctrine

136

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

primitive, être impitoyablement mis à mort. Pratiquement, c’était la condam­
nation sans appel de plusieurs Compagnons, à commencer par ‘Uthmân, 
à continuer par Talha et al-Zubayr ainsi que par ‘Alî lui-même, qui tous 
devaient, selon cette conception, être considérés comme des « infidèles >>, 
voués à l’enfer étemel sans qu’aucun pardon ni aucune intercession pussent 
intervenir en leur faveur. Il en résultait aussi que le chef de la Communauté 
lui-même devait obéir rigoureusement à la Loi, méritant s’il s’en écartait la 
déchéance et la mort, et que le califat devait revenir par définition au meilleur 
et non au membre de telle famille ou tel clan. D’où un califat uniquement élec­
tif et en aucune manière héréditaire, pour lequel nulle considération de nais­
sance ni de race ne devait entrer en ligne de compte, ni entraver la désignation 
du plus digne, fût-il un esclave abyssin.

Cette doctrine, rigoriste à l’extrême, mais d’une logique irréfutable, trou­
vait sans doute sa justification dans la violence des compétitions qui avaient suivi 
la mort du Prophète et qui ne faisaient d’ailleurs que continuer la politique de 
lutte inexpiable menée par Muhammad contre ses anciens contribules mekkois 
à partir du moment où il se fut établi dans son propre domaine. Elle ne se main­
tint que difficilement par la suite, car on pouvait seulement l’appliquer dans 
des territoires où les thèses kharidjites étaient admises par tous. Si ce fut le cas, 
à la fin du vne siècle, dans le Fârs et en Arabie, ces embryons d’Ëtats ne tardèrent 
pas à disparaître et les kharidjites, disséminés parmi les autres croyants, durent 
atténuer la sévérité de leur doctrine, en même temps qu’ils renonçaient aux 
méthodes terroristes et brutales qui avaient d’abord caractérisé leur insurrec­
tion. Seuls subsisteront quelques groupes, tel celui des ibadites * au Maghreb, 
tandis que s’y maintenait de leur doctrine le principe fondamental qui consistait 
à lier étroitement foi et œuvres et qui continuera longtemps d’être objet de 
discussions entre les croyants.

D’un tout autre côté cependant, le mouvement du shi'isme, ce « parti » de 
‘Alî qui fut très actif à l’époque umayyade, se développait théologiquement 
dans deux directions, correspondant à deux conceptions du légitimisme alide. 
On sait qu’après la mort tragique d’al-Husayn à Karbalâ’ en 680 et le ralliement 
de son frère al-Hasan au régime, des soulèvements avaient eu lieu en faveur de 
Muhammad ibn al-Hanafiya et que ces soulèvements avaient été dirigés, à la 
fin du vne siècle, par un aventurier du nom d’al-Mukhtâr. L’échec de ces ten­
tatives donna naissance à diverses doctrines : selon les unes l’imâm, ainsi qu’on 
appelait le prétendant incarnant les espoirs de telle ou telle cause alide, n’était 
pas mort, mais seulement disparu, et devait revenir pour triompher de ses 
ennemis; selon les autres, chacun de ces imâms avait, avant de mourir, désigné

137

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



un successeur sur le nom duquel les avis divergeaient. Le propre des groupe­
ments clandestins qui se constituèrent alors était de confier la direction de la 
propagande, non à l’imâm lui-même qui devait éviter de se manifester, mais à 
son représentant, parfois appelé vizir, que l’imâm devait s être attaché per­
sonnellement par un lien d’adoption spirituelle. Certains shi ites attribuaient 
d’autre part déjà à leur imâm des qualités supra-humaines qui le plaçaient hors 
de la condition des simples mortels. L’idée d’une révélation incomplète dont 
le parfait achèvement incombait à des personnages inspirés, détenteurs de se­
crets et de connaissances qu’ils se transmettaient les uns aux autres, commen­
çait à se faire jour de manière plus ou moins nette, venant modifier sur un 
point essentiel la prophétologie jusque-là admise.

Mais un esprit encore différent allait animer, dès la fin de l’époque 
umayyade, les autres révoltes shi'ites qui furent menées par Zayd et son fils 
Yahyâ, descendants d’al-Husayn. Leur mouvement, qu’on appellera plus tard 
zaydite *, prêchait le soulèvement à main armée et réservait le titre d’imâm à un 
descendant de ‘Alî capable de se distinguer par ses qualités guerrières, sa science 
et sa piété. Il était donc fondé à la fois sur le principe légitimiste et sur le mérite 
personnel, au sens large, d’un prétendant qui était censé n apporter aucune 
modification à la Révélation elle-même. Ses adhérents n’en étaient pas moins 
farouchement hostiles aux dynasties régnantes, umayyade d’abord, puis 
abbasside, et leurs divergences sur la définition du pouvoir légitime entraî­
nèrent de nouvelles scissions parmi les musulmans pour qui la conception de 
l’imamat faisait partie intégrante de la foi.

Aux kharidjites et aux shi'ites, issus les uns et les autres de la fraction de 
la première communauté musulmane favorable à Ah, s opposaient les tenants 
d’un mouvement politico-religieux qui soutenait les souverains umayyades et 
qui paraît avoir pris naissance vers la fin du VIIe siècle. Ce fut le murdjisme , 
ainsi appelé, semble-t-il, parce que ses adhérents, soutenant que nul ne pouvait 
préjuger de la décision que Dieu prendrait au dernier jour au sujet des croyants 
coupables de fautes graves, préconisèrent de « remettre » (irdjâ’) le jugement 
sans tenir compte des fautes que les uns ou les autres paraissaient avoir commises. 
Ainsi la foi seule suffisait pour qualifier le musulman digne de ce nom. Pareille 
doctrine avait une incidence politique non négligeable : elle permettait à la 
nouvelle dynastie califienne des Umayyades d’échapper aux accusations d im­
piété que ses adversaires shi‘ites, kharidjites ou piétistes lançaient contre 
elle, tantôt en qualifiant ses souverains d’usurpateurs, tantôt en leur reprochant 
d’avoir pris, comme jadis ‘Uthmân, des mesures non conformes aux pres­
criptions coraniques et d’avoir transformé le califat en un bien familial.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

138

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

Mais d’autres discussions théologiques envisageaient à la même époque 
une tout autre question, celle du libre arbitre, sur laquelle les textes coraniques 
manquent de précision. Essayer de la définir, c’était s’efforcer d’établir si 
l’homme est responsable de ses actes ou si au contraire ceux-ci sont entière­
ment déterminés par le Décret divin ou kadar. Les partisans de la « prédéter­
mination », ou djabrites, qui empêchaient les critiques dirigées contre les 
califes umayyades par l’opinion publique, trouvaient alors un soutien auprès de 
la dynastie régnante. Mais leur position doctrinale, qui paraît avoir été ancienne 
et très courante dans les milieux d’hommes de religion, fut brusquement battue 
en brèche par des personnages dont la propagande parut dangereuse au pou­
voir et qui furent bientôt inquiétés, parfois même mis à mort.

Ces novateurs appelés, d’un terme quelque peu méprisant, kadarites *, 
à savoir ceux qui restreignent la portée du décret divin en affirmant la respon­
sabilité personnelle de la créature, développèrent sans doute leurs théories 
sous l’influence des polémiques existant alors avec les chrétiens qui reprochaient 
à l’Islam ses conceptions déterministes et qui l’accusaient de laisser bien peu 
de place à la responsabilité humaine. On sait en effet que des discussions de 
ce genre avaient eu heu, pendant la période umayyade et au début de l’époque 
abbasside, entre représentants de l’Islam et du christianisme. Les réserves 
formulées sur l’authenticité de telle réfutation ou de tel récit n’enlèvent rien à 
la réalité de ces contacts. Mais on peut aussi se demander si la réflexion phi­
losophique qui continuait d’être pratiquée à Djundîshâpûr *, en Iran, par les 
adeptes de l’ancienne école péripatéticienne qu’y avait exilés Justinien, n’exerça 
pas de son côté une influence sur les controverses de l’époque. Ce serait pour 
se défendre contre les réfutations de l’Islam provenant de ces milieux étrangers, 
imprégnés souvent d’idées gnostiques et de méthodes rationalistes, que certains 
penseurs musulmans auraient été alors amenés à nuancer les interprétations 
théologiques qui avaient prévalu dans les premiers temps de l’Islam.

A ces kadarites assez mal connus paraissent encore s’être joints, à la fin du 
califat umayyade, les partisans d’un mouvement qui devait avoir sur la pensée 
islamique une influence considérable, mais dont les origines restent difficiles à 
connaître. Ce fut celui des mu'tazilites ou « scissionnistes attentistes » qui se 
« mirent à l’écart », dans des circonstances plutôt obscures, dès l’époque des 
premières guerres civiles, en déclarant s’abstenir de prendre parti entre Alî et 
ses adversaires successifs. Leur attitude « neutraliste » fut qualifiée par le terme 

qui avait alors une portée surtout politique, mais qui déjà peut-être 
répondait à un état d’esprit religieux. Elle précéda sans doute la justification de 
leur prise de position au moyen d’une doctrine qui comportait des éléments peu

139

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

cohérents, mais qui allait réserver essentiellement au croyant coupable d’une 
faute grave, telle que la participation à une guerre civile, une situation « inter­
médiaire » lui laissant la possibilité de se repentir et de rentrer au sein de la 
Communauté.

Le mutazilisme primitif se serait ainsi situé dès le début à mi-chemin 
entre le kharidjisme et le murdjisme, comme le relate d’ailleurs la tradition 
suivante : « Quelqu’un s’approcha un jour d’al-Hasan al-Basrî * et lui posa cette 
question : « Toi qui as autorité en matière de religion, tu sais que de nos jours s’est 
» manifesté un groupe de musulmans traitant d’infidèles ceux qui ont commis une 
» faute grave, car ils considèrent que la faute grave est un acte d’infidélité excluant 
» de la Communauté; ce sont les kharidjites,partisans de la menace divine. Un 
» autre groupement en revanche s’abstient de juger les coupables d’une faute 
» grave, car il considère que la faute grave ne peut nuire si on a la foi et que l’acte 
» ne fait pas partie intégrante de la foi, de sorte que la désobéissance ne nuit pas, 
» si on a la foi, et que l’obéissance ne sert de rien si on ne l’a pas ; ce sont les 
» murdjites. Quel jugement portes-tu donc à ce sujet? » Tandis qu’al-Hasan 
réfléchissait, Wâsü ibn ‘Atâ’ le devança en disant : « Moi, je déclare que le 
» coupable d’une faute grave n’est ni absolument croyant, ni absolument infidèle, 
» mais qu’il se trouve dans une situation intermédiaire entre celle de croyant et 
» celle d’infidèle. » Puis il se leva et se mit à l’écart près d’une colonne de la 
mosquée. « Wâsil s’est écarté de nous », dit alors al-Hasan », ce qui valut à Wâsil 
et à ses partisans l’appellation de scissionnistes ou mu'tazilites.

A cette position, le mu'tazilisme aurait ajouté l’adhésion à l’opinion kadarite 
qui justifiait une sévérité relative à l’égard des pécheurs. Il aurait également 
adopté une thèse qui paraît s’expliquer par une influence des idées néo-plato­
niciennes et qui consistait à nier le caractère éternel du Coran, Parole de Dieu, 
thèse attribuée à un personnage du nom de Djahm qui se révolta contre les 
Umayyades et fut exécuté en 746. Il défendait donc des positions théologiques 
nouvelles qui seront développées par la suite et intégrées dans un système de 
pensée organisé. Mais il était né d’abord d’une réflexion sur les luttes politiques 
et il avait subi l’influence indéniable du kharidjisme dont il partageait en partie 
le rigorisme en ce qui concerne les devoirs du chef de la Communauté. Hostile 
au régime umayyade déclinant qu’il considérait comme corrompu, il insistait 
sur les qualités exigées de l’imâm et, si l’on ne peut affirmer qu’il fut lié au 
califat abbasside, car on sait que certains de ses partisans participèrent à des 
soulèvements shi'ites, il sut au moins par son attitude exigeante influer sur sa 
politique. Il inspira même au début du ixe siècle l’initiative originale du calife 
al-Ma’mûn dont on a vu plus haut l’échec. A ce moment, son importance

140

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

sera telle qu’il sera devenu l’un des éléments dominants de l’évolution philo­
sophique et intellectuelle au sein de la société islamique.

•

Tandis que le dogme était ainsi l’objet de discussions souvent vives où 
l’on s’appuyait non seulement sur les versets coraniques, mais aussi sur les 
paroles attribuées au Prophète ou à ses Compagnons les plus éminents, l’en­
semble du droit islamique, s’appliquant à la fois aux pratiques du culte et aux 
relations sociales, s’élaborait lui aussi progressivement. Les prescriptions pri­
mitives en effet s’étaient rapidement révélées insuffisantes pour servir de base 
aux décisions des gouvernants ainsi que des magistrats chargés d’arbitrer les 
litiges ou de fonder les relations entre particuliers. Les plus importantes amé­
liorations furent apportées par les premiers califes, qui constituaient l’autorité 
suprême en cette matière. ‘Umar précisa ainsi certaines dispositions du culte 
et du droit pénal ou successoral. L’Umayyade ‘Umar II prit un rescrit concer­
nant les questions fiscales particulièrement délicates qui se posaient de son temps. 
Mais pour d’autres questions, c’étaient les juges ou cadis qui étaient amenés à 
interpréter les prescriptions coraniques ou à les compléter sans que les décisions 
prises par eux eussent force de loi. A un cadi embarrassé, le calife ‘Umar II 
aurait répondu : « Rien ne m’est parvenu sur ce sujet ; je te laisse donc pronon­
cer un verdict conforme à ton opinion. » Chaque juge se référait ainsi à son bon 
sens, tenant souvent le plus grand compte de la coutume locale, et aucune régu­
lation juridique n’existait en dehors des prescriptions du Coran, de divers 
propos prêtés à Muhammad ou à ses Compagnons et de quelques décisions 
califiennes.

Les cadis des diverses régions ne s’efforçaient pas moins de définir une 
« pratique » qui finissait par s’imposer localement. Il y eut ainsi, au début de 
l’époque abbasside, de nombreuses « pratiques » différentes et Ibn al-Mukaffa ‘ * 
les dénonça au calife dans un mémorandum célèbre où il lui conseillait d’unifier 
lui-même de façon autoritaire des usages qu’il décrivait en disant : « Une des 
questions qui doivent retenir l’attention du Prince des Croyants, touchant la 
situation des deux métropoles [Basra et Kûfa] ainsi que d’autres villes et régions 
de l’empire, est le manque d’uniformité marquant les jugements hétéroclites 
qui y sont rendus. Ces divergences présentent un sérieux caractère de gravité 
en ce qui concerne les meurtres, les femmes et les biens. A Hîra, le meurtre 
et l’adultère sont licites alors qu’ils sont illicites à Kûfa ; on constate semblable 
divergence au cœur même de Kûfa où l’on juge licite dans un quartier ce qui est

141

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



illicite dans tin autre. Pourtant, en dépit de leur fantaisie, de telles sentences sont 
applicables aux musulmans, puisqu’elles sont rendues par des cadis dont 1 ordre 
et la décision sont valables [...] Celui qui se base sur son jugement personnel est 
conduit, par son attachement à ses idées, à émettre, sur telle affaire importante 
concernant les musulmans, un avis qui n’est partage par aucun de ses coreli­
gionnaires ; son isolement cependant ne l’émeut point et il applique la sentence, 
mut en reconnaissant que c’est une opinion personnelle qui ne s appuie ni sur 
le Coran, ni sur la Tradition.«Si le Prince des Croyants jugeait opportun d’ordonner que ces sentences 
et ces jugements divergents soient réunis, puis lui soient soumis dans un 
dossier accompagnés des arguments, puisés dans la sunna ou dans le raison­
nent’ inductif, S vertu desquels ils ont été rendus ; si le Prince
examinait ensuite ces documents et exprimait, a propos de chaque affaire 
l’avis que lui inspirera et imposera Dieu; s il interdisait aux cadis de rend 
de, sentences conntnte», s'il en fiisait nn cerf» apphesble d'office,, »o» 
poumons avoir l’espoir de voir ces jugements, ou 1 erreur se mele a la 
justice, constituer, par la grâce de Dieu, un code unique et juste. »

En fait, le calife se garda d’imposer sa volonté au corps des docteurs qui 
commençait, au milieu du vnie siècle, à manifester son indépendance d esprit. 
Bien au œntraire, un souverain tel que Hârûn al-Rashid recommandait a ses 
gouverneurs de consulter, en cas de doute, « ceux qui étaient verses dans la 
religion de Dieu » et qui constituaient donc à cette epoque des autorités recon 
nue?en matière de droit. Ce furent eux qui proposèrent peu à peu des solutions

pSdSÏoblSnSSSentaux dont les docteurs eurent alors à traiter 
figurèrent celui des coutumes locales et celui de la réglé a suivre dans 1 exercice 
dTjugement personnel *. Dans le premier cas les discussions durent etre apres^ 
Cent ans plus tard, les avis étaient encore partagés sur la place à accorder à 
coutume, si l’on en croit l’historien al-Balâdhuri * écrivant alors . « Abu Yusuf 
est d’avis que, s’il existe dans un pays une coutume non arabe que 1 Islam n 
ni modifiée ni abolie et si le peuple se plaint au calife que cettec " 
tume soit dure pour lui, le calife n’est pas en droit de la modifier, mais.Mahk] 
est d’avis qu’il peut la modifier, même si elle est ancienne, parce qu.d devrait 
[dans des circonstances analogues] supprimer toute coutume valide introduit 
par un musulman, sans parler de celles qui sont introduites par,V^s 
Autrement dit, certains continuaient d’estimer que le droit devaiÇorres 
pondre à des exigences d’équité et être modifie en conséquence, tandis que
d’autres s’inquiétaient de ces transformations et souhaitaient un maintien de la

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

142

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



pratique, même si celle-ci n’était pas parfaite et ne s’inspirait pas directement 
du Coran.

Mais plus graves avaient sans doute été les discussions relatives à la méthode 
à suivre pour résoudre les problèmes nouveaux, méthode dans laquelle on 
faisait largement usage du jugement personnel jusqu’à ce qu’une réaction com­
mençât à se faire jour au vme siècle, surtout dans les milieux médinois. Voulant 
alors limiter le caractère parfois arbitraire de ces décisions, les spécialistes de 
la Tradition affirmèrent la nécessité de les fonder toutes sur des paroles de 
Muhammad à qui ils attribuaient les sentences suivantes : « Heureux l’homme 
qui entend mes paroles, les retient, les garde et les transmet ; maint transmetteur 
de droit n’est pas juriste lui-même et mainte personne transmet le droit à qui 
est meilleur juriste que lui. »

Le résultat de ces inquiétudes fut la naissance des écoles de droit qui se 
constituèrent au cours du vme siècle, en Irak, spécialement à Kûfa, et en Arabie. 
Leur apparition coïncida avec l’élaboration de magistrales œuvres juridiques 
qui virent d’abord le jour, à la fin du siècle, dans l’école d’Abû Hanîfa * et dans 
celle de Mâlik *. Dans la première école allaient faire autorité les œuvres du 
grand cadi Abû Yûsuf*, auteur d’un livre sur l’impôt foncier, et celles 
d’al-Shaybânî * qui, également au temps de Hârûn al-Rashîd, esquissa une 
ébauche de droit international en même temps qu’il s’efforçait de justifier l’activité 
d’une classe de commerçants de plus en plus importante. Dans la seconde 
école apparut le fameux Muwatta’ ou le Bien aplani de Mâlik, qui exposait la 
doctrine de l’école médinoise et qui sera par la suite le bréviaire des malikites du 
Maghreb. Mais d’autres chefs de file se manifestaient aussi, qu’on a tendance 
aujourd’hui à oublier parce que leurs « systèmes » n’ont pas survécu et 
qui cependant furent à l’époque des savants écoutés : nommons le Syrien 
al-Awzâ‘î * et l’Irakien Sufyân al-Thawrî *.

Dans les écoles d’Abû Hanîfa et de Mâlik on élabora des concepts quelque 
peu flous où l’on cherchait le critère du jugement personnel, concepts üistihsân 
ou « recherche de la solution la meilleure » et A’istislâh ou « recherche de la 
solution la plus conforme à l’intérêt général ». Mais la situation se transforma 
quand apparurent les nouvelles personnalités d’al-Shâfi‘î * et d’ibn Hanbal. Le 
premier, dans son Épître, remit en question le fondement du raisonnement 
juridique et prétendit l’établir, non sur des opinions arbitraires, mais sur 
des dits prophétiques garantis. Aux partisans de l’opinion personnelle s’oppo­
saient désormais les partisans de la Tradition, qui reprirent l’enseignement 
d’al-Shâfi‘î et ramenèrent le jugement personnel au raisonnement par analogie * 
exercé sur les textes. Quant à Ibn Hanbal, qui devait être surtout un tradition-

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

143

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



niste, il fit école par son souci de s’en tenir lui aussi strictement aux paroles du 
Prophète et des Compagnons, manière de traiter les problèmes juridiques qui 
fut adoptée par un groupe de savants jusqti’à devenir à son tour l’un des sys­
tèmes juridiques officiels du sunnisme. En fait les uns comme les autres s en 
remettaient à l’opinion commune, à ce consensus * des docteurs qui aidera à 
intégrer dans le domaine juridique comme dans le domaine théologique des 
pratiques ou idées jusque-là considérées comme des innovations * blâmables.

On verra plus loin dans quel esprit furent alors précisées des régulations 
extrêmement minutieuses de la vie sociale et privée. Le fait important à signaler 
est le style particulier adopté dès cette époque par une littérature juridique qui 
demeurait toute proche de la science de la Tradition, a laquelle elle empruntait 
une partie de ses données. Quel que fût en effet le rôle dévolu dans chaque école 
aux références fondamentales fournies par la sunna du Prophète, 1 habitude 
était déjà prise de citer les autorités antérieures en se contentant de juxtaposer, 
en dehors de toute construction systématique, des opinions attribuées chacune 
à leur garant et appuyées les unes sur les autres en vertu d’un lien subtil que 
rien n’indiquait d’abord au lecteur. D’où une apparente absence de logique 
interne qui donna à ces premiers ouvrages de droit leur aspect rebutant pour 
un esprit occidental moderne, mais qui n’empecha pas les traditions choisies 
ou même parfois forgées pour les besoins de la cause de répondre en fait a 
l’élaboration de positions doctrinales très précises.

•

Les problèmes de la vie morale et spirituelle commencèrent également de 
retenir, durant les deux premiers siècles, l’attention des musulmans. Très tôt 
en effet parmi eux certains personnages s’étaient consacrés à la méditation et 
à l’ascèse où ils voyaient les meilleurs moyens de se « rapprocher » de Dieu. 
Leur ambition était d’accéder au rang de ces privilégiés qui seront au paradis 
les Proches de Dieu et qui y jouiront d’une récompense supérieure (Coran, 
LVI, n). Ils cherchaient à approfondir leur foi et à réaliser la parfaite « soumis­
sion » à Dieu au-delà de la seule observance des prescriptions rituelles, qui leur 
paraissait insuffisante pour atteindre l’état « supérieur » auquel ils aspiraient. 
Les versets relatifs au Jugement dernier et ceux condamnant l’usage de la 
richesse alimentaient surtout leur réflexion, tandis qu’ils aimaient évoquer 
l’exemple des prophètes, tels Muhammad et avant lui Moïse et Jésus, qui au­
raient prêché et pratiqué le recours à de volontaires privations.

La première application de telles idées fut simplement le renoncement aux

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

144

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



biens de ce monde, dont témoigne une fameuse lettre adressée par al-Hasan 
al-Basrî au calife umayyade ‘Umar II pour lui prodiguer les conseils suivants :
« Garde-toi de ce monde avec toute ta prudence ; il ressemble au serpent, doux 
au toucher mais dont le venin est mortel. Détourne-toi de tout ce qui t’enchante 
en lui, pour le peu de temps que tu as à passer dans sa compagnie [...] Garde-toi 
de ce monde, car ses espoirs sont mensonges et ses attentes faussetés. Sa facilité 
n’est que difficulté, sa limpidité que boue. Voilà où est le danger : ou félicité 
éphémère, ou calamité soudaine, ou douloureuse affliction, ou ruine sans remède. 
Dure est la vie d’un homme qui est prudent, dangereuse s’il est à l’aise, à l’affût 
sans cesse de la catastrophe, assuré de sa perte finale. Le Tout-Puissant n’eût-il 
pas porté condamnation sur le monde, ni inventé pour cela une parabole, ni 
ordonné aux hommes de s’en abstenir, le monde seul suffirait a éveiller le dor­
meur et à secouer l’étourdi ; à combien plus forte raison, quand Dieu lui-meme 
nous a adressé une mise en garde contre lui et une exhortation à son propos. 
Car ce monde n’a ni poids ni valeur devant Dieu ; il est si léger qu’il ne pèse 
même pas devant Dieu autant qu’un galet ou une motte de terre ; comme il a 
été dit, Dieu n’a rien créé qui Lui soit plus odieux que ce monde et, du jour où 
Il l’a créé, Il ne l’a plus regardé, tant II le hait. »

Au cours du VIIIe siècle, en Irak, le mouvement ascétique gagna de nom­
breux adeptes qui commencèrent alors, semble-t-il, à porter le froc de laine 
(sûf) qui est à l’origine du nom de soufi donné par la suite, dans les pays d’Islam, 
aux mystiques et aux dévots pratiquant la pauvreté. Ce fut aussi au cours de ce 
vme siècle que l’idéal ascétique se transforma en ouvrant la voie à la recherche 
de l’amour divin. A Ibrâhîm ibn Adham, ascète originaire de Balkh, que sa vie 
vagabonde mena jusqu’en Syrie où il mourut en 777s °n doit, outre des exhor­
tations à craindre Dieu et à rejeter l’amour du monde qui « rend l’homme 
aveugle et sourd et le réduit en esclavage », une définition du « service de Dieu » 
compris comme « la méditation et le silence, sauf pour la mention de Dieu ». 
Alors commença cette pratique de la répétition de son nom ou plutôt de ses 
divers noms, qui tint par la suite une si grande place dans l’activité des confréries 
mystiques. Et, tandis qu’un disciple d’Ibn Adham insistait sur la nécessité de 
l’abandon à Dieu, une femme mystique de Basra, Rabî‘a(m. 801), non contente 
de mener une existence de pauvreté et de renoncement, vivait dans l’attente de 
la présence divine et définissait pour la première fois la doctrine de l’aneantis- 
sement du moi et de sa persistance éternelle en Dieu. Ainsi répondait-elle à 
ceux qui la demandaient en mariage : « Le contrat de mariage est pour ceux qui 
ont une existence phénoménale. Dans mon cas, cette existence n’est pas. Car 
j’ai cessé d’exister et suis morte au moi. J’existe en Dieu et suis entièrement

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

145

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



sienne Je vis dans l’ombre de Son commandement. C’est à Lui qu’il faut 
demander le contrat de mariage et non à moi. » Ce fut elle également qui compo­
sa sur le thème de l’amour divin le poème si souvent cité par la suite : « Je T’aime 
de deux amours : amour visant mon propre bonheur, et amour vraiment digne 
de Toi. Quant à cet amour de mon bonheur, c’est que je m occupe à ne penser 
qu’à Toi et à nul autre. Et quant à cet amour digne de Toi, c’est que Tes voiles 
tombent et que je Te voie. Nulle gloire pour moi, ni en l’un ni en 1 autre, mais 
gloire à Toi, pour celui-ci et pour celui-là. » ....

La doctrine soufie, greffée sur les premières tendances ascétiques, faisait 
ainsi son apparition, et il est évident que dans son élaboration et sa formulation 
avait dû intervenir l’influence de bien des idées étrangères. Rappelons qu un 
Ibn Adham avait connu le bouddhisme en Bactriane et avait fréquenté en Syrie 
des anachorètes chrétiens, ce qui le mit en contact avec les mouvements ascéto- 
mystiques non musulmans. Mais cette influence n’avait sans doute fait que 
développer ce qu’on a pu appeler, selon une formule de L. Massignon, les « ger­
mes coraniques » du mysticisme musulman, né d’abord de la méditation de cer­
tains versets de la révélation muhammadienne et fait pour continuer de trouver 
sa justification dans des passages du Livre sacré, lors même qu’il se sera enrichi 
de théories parfois peu orthodoxes.

Les premiers courants de la pensée islamique avaient donc, dans leur appro­
fondissement du donné révélé, subi l’action de facteurs étrangers qui furent 
manifestes à la naissance du mouvement ascétique, mais également sensibles 
dans l’évolution théologique ou même dans l’élaboration d un droit codifié qui 
faisait une assez large place aux usages locaux antérieurs à 1 Islam.

Les musulmans s’étaient en effet trouvés en contact, aussitôt après les 
conquêtes, avec les idées qui servaient alors de base à l’activité religieuse et 
intellectuelle des pays occupés. C’était tantôt la pensée chrétienne qui, en dépit 
des conversions, restait vivante en de nombreux centres, tantôt la pensée ira­
nienne dont les tenants étaient très actifs dans les régions orientales, tantôt et 
surtout la pensée grecque dont l’influence se fit sentir à travers les traductions 
que conservaient ou qu’exécutaient des éléments autochtones cultivés.

On sait qu’à l’époque umayyade les chrétiens formaient encore des groupes 
importants et que beaucoup d’entre eux servaient dans l’admimstration cali­
fienne. Tel fut par exemple le cas de Jean Damascène dont l’autorité theolo- 
gique est par ailleurs bien connue et qui s’attacha notamment à réfuter les here- 
sies et doctrines erronées parmi lesquelles à ses yeux l’Islam prenait place. A

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

146

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



l’époque abbasside encore, nombre de scribes nestoriens peuplaient les bureaux, 
démesurément grandis, de la capitale bagdadienne, tandis que se manifestaient 
également, parmi leurs coreligionnaires, divers talents de polémistes. En Irak 
comme en Syrie, le dessein de ces polémistes était de démontrer la supériorité 
du christianisme sur l’Islam, soit dans des écrits qui nous sont parvenus sous 
une forme parfois peu authentique, soit dans des controverses publiques. Les 
notions de toute-puissance divine, d’attributs * et de noms divins, de libre 
arbitre enfin, étaient alors débattues par des théologiens qui avaient, de la 
logique aristotélicienne, une pratique non encore acquise par les penseurs 
musulmans.

Plus insidieuse sans doute était la « propagande » iranienne, voire mani­
chéenne, qui s’exerça, au début de l’Empire abbasside, par 1 intermédiaire 
d’auteurs rompus à la pratique du pehlevi et de l’arabe, dont le plus représen­
tatif fut sans conteste Ibn al-Mukaffa‘. Les populations iraniennes n avaient 
pas encore toutes à ce moment abandonné leurs anciennes religions, le zoro­
astrisme et le manichéisme. La première n’exerçait plus qu’une influence limitée. 
Mais la seconde, dont certains préceptes tenaient de la morale indienne et dont 
la cosmologie, tout en restant imprégnée d’anciennes idées iraniennes, nen 
révélait pas moins d’évidents rapports avec le gnosticisme, se présentait comme 
une religion de salut universelle. Elle demeura ainsi beaucoup plus active et 
les historiens musulmans accusèrent, au début de l’époque abbasside, les adeptes- 
du manichéisme d’avoir voulu saper l’Islam en introduisant dans la culture 
arabo-musulmane naissante des notions propres à leur religion.

Dus à Ibn al-Mukaffac, les deux monuments de la pensée irano-arabe mar­
qués par cette tentative furent le Livre de Kalîla et Dimna, traduction adaptée 
des fables de Bidpay, elles-mêmes traduites anciennement en pehlevi, et le 
Livre sur la conduite, où se retrouvait une conception de la vie très voisine de 
celle qui inspira Kalîla et Dimna. Plus peut-être que la fameuse préface du méde­
cin Burzoe, dont un passage sur la relativité des religions fut attribue jadis à une 
interpolation d’Ibn al-Mukaffa‘ et parfois « monté en épingle » d une façon 
excessive, l’esprit même de ces deux ouvrages est révélateur d’une mentalité 
qui, tout en respectant apparemment les prescriptions islamiques, fondait 
l’éthique sur les éléments d’une sagesse tout humaine : recours à la raison, 
usage de l’amitié et modération du désir qui permettent seuls à l’homme d échap­
per au mal et au danger qui le menacent de toute part, pour réaliser ainsi 1 îd 
de « dignité », ou muruwwa *, auquel il est appelé. Sans reconnaître là une pro­
pagande manichéenne ouverte, on y décèle les traces d’une orientation qui 
devait être fort périlleuse pour l’Islam unitaire et contre laquelle certains

LE DONNÉ RÉVÉLÉ ET SON APPROFONDISSEMENT

147

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

esprits, certains souverains même, décidèrent de réagir vigoureusement : ce 
fut la condamnation de la zandaka *, ainsi appelée d’un mot iranien qui désignait 
des hétérodoxes et qui devint, dans le monde musulman, synonyme d’impiété 
et d’ignorance.

Mais les attaques dont fut alors l’objet cette attitude d’esprit ne l’empê­
chèrent pas de pénétrer peu ou prou la mentalité islamique ambiante où elle 
introduisit le goût de certains raffinements tant matériels qu’intellectuels. En 
même temps que les traités de caractère éthique, étaient en effet traduits de 
l’iranien divers ouvrages didactiques relatifs à l’art de gouverner ou d’admi­
nistrer, ouvrages considérés avec beaucoup moins de méfiance que les essais 
de caractère philosophique et qui furent donc plus facilement intégrés au patri­
moine culturel abbasside.

Enfin l’influence de l’hellénisme, fort différente, mais non moins profon­
dément ressentie, s’exerça presque uniquement, il faut le souligner, à travers 
des ouvrages philosophiques ou scientifiques qui avaient été précédemment 
étudiés et utilisés dans le» centres de culture chrétienne. Très tôt, semble-t-il, 
les califes avaient encouragé la traduction en arabe d’ouvrages d’Aristote *, 
notamment ses traités de logique, ainsi que d’écrits de Platon * ou de Ptolé- 
mée *, sans craindre un danger quelconque de ces œuvres anciennes. Ils consi­
déraient en effet comme nécessaire, pour les penseurs musulmans chargés de 
réfuter des doctrines telles que le manichéisme ou le christianisme, de se fami­
liariser avec les méthodes d’argumentation qui étaient à l’époque les seules 
valables, et sans doute accueillaient-ils favorablement, avec une arrière-pensée 
d’apologétique, un apport étranger que, par la suite, on jugera parfois néfaste. 
Le résultat ne s’en fit cependant pas attendre.

L’époque suivante, marquée par une activité intellectuelle grandissante, 
allait être celle des théologiens imprégnés de ces ouvrages antiques. Raisonnant 
à leur tour avec subtilité sur l’Islam et sur ses fondements, ils devaient ajouter 
au trouble régnant déjà dans les esprits. Les causes de fermentation sociale et 
politique dont on vient de voir les premiers effets, au sein d’une Communauté 
agitée par tant de rivalités, allaient sous leur impulsion donner naissance à cette 
pluralité de visages, d’écoles de pensée, de sectes en un mot, qui restera sans 
doute le trait le plus frappant de l’Islam classique dans sa maturité.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE V

ÉLABORATION DOCTRINALE 
ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

(ixe-xne siècle)

L
es courants de pensée qui s’étaient dessinés, durant les deux premiers 

siècles de l’Islam, dans les trois grands domaines théologique, juridique 
et mystique précédemment définis, ne cessèrent ensuite de se développer 

et souvent de se ramifier. Parmi eux, ceux qui conditionnèrent la vie politique 
et sociale des musulmans durant la période médiévale ainsi que, dans une moin­
dre mesure, leur vie quotidienne, furent assurément ces mouvements théolo­
giques aux profondes résonances politiques que l’on est obligé d’appeler, faute 
de mieux, « politico-religieux » ou que l’on qualifie de « sectes » quand il s’agit 
de mouvements schismatiques. Précisons dès maintenant que ce terme de secte, 
qui implique une idée d’hétérodoxie, est en ce sens parfaitement impropre à 
l’époque qui nous occupe : si à une date tardive, que l’on peut situer aux alentours 
du xve siècle, le monde musulman se partagea en deux parties sensiblement égales 
dont la plus importante, où régnait le sunnisme, se déclara seule orthodoxe, les 
anciens aspects de l’Islam étaient beaucoup plus divers et mouvants et la notion 
d’hétérodoxie revêtait alors un caractère essentiellement relatif.

Il n’en reste pas moins que, dès ce moment, l’évolution du monde et de la 
société islamiques se trouvait dominée par la lutte entre les shi'ites et leurs 
adversaires que nous appellerons plutôt traditionalistes que sunnites. Avant 
que cette lutte se terminât dans le Proche-Orient, aux alentours du XIIe siècle, 
par la défaite des premiers, elle avait au Xe siècle si violemment secoué les esprits 
qu’un juriste et homme de religion tel qu’Ibn Batta pouvait alors écrire, en 
défendant des positions rigoristes qu’il jugeait tristement battues en brèche : 
« Les passions les plus abominables, les opinions les plus exécrables — ainsi 
que j’ai pu le constater —, la déformation de la sunna, l’altération de la religion

149

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



se sont si largement répandues parmi les hommes, elles s’y étalent si ouver­
tement et ont établi sur eux si solidement leur empire qu’ils en sont arrivés 
à les trouver belles et qu’elles ont eu pour conséquence d’engendrer parmi 
eux l’esprit de parti *, de leur ouvrir toutes grandes les portes de l’épreuve, 
d’aveugler leurs cœurs, de semer la discorde parmi eux et de diviser la Com­
munauté.

« Ils en sont arrivés à dédaigner le Livre de Dieu et à prendre pour maîtres 
des êtres ignorants et égarés, alors que leur Seigneur leur a donné la science. Ils 
engagent des disputes pour défendre leurs prétentions, renoncent aux témoi­
gnages pour de vaines présomptions, tirent argument d’allégations menson­
gères et suivent aveuglément des hommes dénués de tout savoir, adoptant ainsi 
des idées qui n’ont aucune preuve dans le Livre de Dieu ni aucun fondement 
dans le consensus de la Communauté.

« A ces nombreuses hérésies que les démons mettent dans la bouche de 
leurs frères les négateurs, à ces propos erronés, à ces phrases fallacieuses, à ces 
innovations qui jettent la confusion dans les esprits et glissent une insidieuse 
séduction dans les cœurs, ne peuvent faire front et résister — j’en jure par 
Dieu! — que ceux que Dieu protège par Sa science et qu’il fortifie par la 
constance et la grandeur d’âme. »

En fait, c’était le mouvement mutazilite dont on a vu plus haut les signes 
annonciateurs qui avait jeté le trouble dans la communauté musulmane tta- 
ditionnelle au début du IXe siècle. C’est lui dont il convient donc de considérer 
d’abord la doctrine, en n’oubliant pas qu’il s’agissait primitivement d’un mou­
vement religieux faisant partie de ces « factions » dont les héresiographes tra­
ditionalistes dénoncèrent à l’envi les erreurs.

Une grande obscurité règne, on le sait, sur ses origines et sur la manière 
dont ses premiers adeptes avaient combiné différentes conceptions qui étaient 
apparues à la fin de l’époque umayyade. Cependant, le mu‘tazilisme une fois 
constitué en tant que mouvement était généralement défini, par ses partisans 
eux-mêmes, comme la doctrine des cinq principes : l’unicité de Dieu, la jus­
tice de Dieu, la menace et la promesse divines, la situation intermédiaire et 
le commandement du bien.

Il présentait ainsi une théodicée où ses adversaires verront une innovation 
répréhensible, mais qu’il entendait faire reposer sur un verset coranique jugé 
fondamental : « Rien n’est semblable à Lui » (Coran, XLII, xi). Défenseur de 
la transcendance divine que rien ne peut altérer, il insistait sur l’unicité de Dieu 
qui, par sa divinité même, ne peut supporter aucune analogie même lointaine 
avec le monde créé et qu’il est inconvenant de représenter pourvu d’attributs

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

150

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rappelant les activités ou les qualités de l’homme, simple créature. C’était donc 
au figuré, selon lui, que le Coran parlait de la « main » de Dieu ou de sa « face » 
pour faire allusion à sa bienveillance, au figuré aussi qu’il mentionnait le « trône » 
sur lequel Dieu se tient. L’emploi par le texte sacré de ces expressions dites 
anthropomorphiques avait amené les mu‘tazilites à déclarer que les termes 
coraniques ne devaient pas être tous pris au pied de la lettre, mais qu’il fallait 
les interpréter.

Il résultait de cette conception que le fidèle ne pouvait attribuer au Dieu 
un et transcendant les qualités qu’il était tenté de déduire de ces expressions, 
telles la vue, l’ouïe, la science et la puissance. Ces qualités n’étaient point des 
attributs destinés à la divinité et étemels comme elle, mais seulement des aspects 
de l’essence divine, non séparables de cette essence. Les termes qui les dési­
gnaient s’expliquaient par l’incapacité humaine à connaître véritablement ce , 
qui est éternel, mais ne correspondaient à aucune réalité : « Si Dieu est savant, 
vivant, puissant, audient, voyant et étemel, c’est en vertu de Son essence même, 
non en vertu d’une science, d’une vie, d’une puissance, d’une ouïe, d’une vue 
et d’une éternité », disait al-Nazhzhâm. Ou encore, disait Abû 1-Hudayl, « la 
science du Créateur, c’est Lui-même ».

Cette position d’une rigoureuse logique n’en allait pas moins confronter 
à des problèmes délicats ceux qui l’avaient adoptée. Voulant éviter le pan­
théisme qui aurait consisté à identifier à Dieu tout ce qui émane de lui, certains 
mu'tazilites hésitèrent sur la manière de concevoir tme volonté divine ayant 
un double objet, le monde créé par ordre divin et la loi morale prescrite par 
Dieu. Un revanche, sur la nature du Coran, ils adoptèrent sans discussion la 
doctrine qui considérait la Parole de Dieu, révélée dans le temps et matérialisée 
sous la forme de mots que l’on écrit ou que l’on prononce, comme contingente 
et créée. La Parole de Dieu ne pouvait être, à leurs yeux, attribut étemel de 
Dieu, car, cet attribut étant nécessairement distinct, le considérer comme éter­
nel aurait abouti à donner à Dieu un « associé ». La doctrine du Coran créé, 
corollaire de la conception mu'tazilite de l’unicité divine, constituait l’aspect 
le plus marquant du nouveau mouvement et celui qui devait heurter le plus les 
traditionalistes. Il s’y ajoutait la négation de la « vision » béatifique dans l’au-delà, 
interprétée comme une perception purement intellectuelle.

Notons aussi que, parallèlement, les mu‘tazilites avaient été amenés à 
expliquer la nature et la transformation de ce monde créé, considéré comme sans 
analogie avec Dieu, et à adopter des théories, philosophiques cette fois, emprun-' 
tées plus ou moins directement aux penseurs de l’Antiquité. Mais là les diver­
gences furent grandes parmi leurs principaux représentants, les uns tenant pour

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

151

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

une conception atomiste du monde, les autres faisant appel, pour rendre compte 
du mouvement, à une théorie curieuse du « saut », destinée à résoudre les pro­
blèmes qui jadis arrêtaient les Éléates, la plupart s’orientant vers des concep­
tions déterministes qui permettaient d’expliquer la permanence du monde sans 
recourir à la notion de création continue.

Le deuxième principe mu'tazilite était constitué par la croyance en la jus­
tice absolue de Dieu, d’où découlaient en fait les trois derniers principes — ce 
qui explique que les tenants de cette doctrine aient été souvent appelés les par­
tisans de « l’unicité et la justice », sans autre précision. La notion de « justice 
divine » entraînant nécessairement l’impossibilité pour Dieu de causer le mal 
— « Dieu est sage et juste, disait Wâsil, on ne peut lui rapporter aucun mal ni 
aucune injustice » —, il en résultait une conception optimiste selon laquelle le 
mal n’était qu’apparent, tout étant ordonné par la providence en vue d’une fin 
bonne par définition, quoique souvent cachée. D’où l’affirmation du libre 
arbitre de l’homme, seul responsable du mal qu’il pouvait être amené à faire, 
car il avait été doué par Dieu d’une raison lui permettant de connaître la loi 
morale et d’une volonté lui permettant de l’appliquer. D’où enfin l’affirmation 
que cette loi morale, tout en étant prescrite par Dieu, correspondait à un bien 
absolu auquel Dieu lui-même devait se conformer : position extrême à laquelle 
étaient conduits les mu'tazilites, mais que certains essayaient toutefois de 
nuancer pour préserver l’arbitraire divin.

Défenseurs de la liberté humaine, les mu'tazilites durent en tout cas 
fournir des explications des versets coraniques qui semblaient la contredire 
et ils affirmèrent que les actes prêtés à Dieu n’étaient que des jugements portés 
par lui sur ceux qui étaient croyants ou égarés. Selon leur opinion, l’homme 
bénéficiait entièrement de la promesse divine, s’il faisait le bien, et subissait 
intégralement la menace de Dieu, s’il commettait le mal ; il n’y avait pas de 
pardon possible de Dieu, ni d’intercession possible de la part du Prophète, en 
dépit de ce qu’auraient laissé croire certaines expressions du texte sacré. Quant 
au croyant qui avait commis une faute grave, s’il n’était pas exclu de la Commu­
nauté, il devait, en attendant qu’il se fût repenti, y être maintenu dans une 
« situation intermédiaire ». Pour être musulman il fallait donc non seulement 
croire, mais aussi observer les prescriptions.

La bonne doctrine ainsi comprise devait être respectée par tous et imposée 
à tous, à commencer par l’imâm, chef de la Communauté; c’était là l’obligation 
de « commander le bien ». Aussi l’imamat ne devait-il être confié qu’à un homme 
dont la croyance fût juste : le mérite personnel tendait à devenir le fondement de 
l’imamat, dont le détenteur devait par ailleurs agir avec fermeté pour maintenir

152

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



les fidèles dans l’authentique Islam. En revanche, la révolte était généralement 
autorisée dans le cas où l’imâm manquait à sa mission.

Tel était donc l’essentiel de la pensée mu'tazilite. Mais que représentait 
le mouvement lui-même qui surgit en pleine lumière en Irak au temps du calife 
al-Ma’mûn et qui a parfois été identifié avec un simple « système philoso­
phique » ? En fait, comme l’a dit H. Nyberg, avec les mu'tazilites « nous n’avons 
pas affaire à des libres penseurs philosophes, pas plus qu’à des ascètes éloignés 
du monde, mais à des apologètes et à des missionnaires orientés théologiquement 
et agissant pratiquement ». Sans doute ces mu'tazilites avaient-ils, de façon plus 
ou moins sensible et plus ou moins directe, subi l’influence des philosophes 
grecs auxquels ils avaient emprunté visiblement les méthodes d’argumenta­
tion et les catégories qui dominaient alors presque toute la pensée médiévale, 
tant en Orient qu’en Occident. Sans doute aussi avaient-ils été amenés à accor­
der à la raison humaine un rôle que les penseurs traditionalistes n’étaient pas 
portés à lui donner. Il n’empêche qu’ils étaient d’abord des esprits religieux 
cherchant à défendre leur religion contre le christianisme et surtout — on en a 
des preuves indiscutables — contre le manichéisme, s’efforçant donc de pré­
senter leurs croyances d’une façon aussi cohérente, sinon logique, que possible. 
Loin de se détacher du donné révélé, ils cherchaient au contraire à lui insuffler 
plus de vigueur et de force persuasive en s’appuyant sur quelques versets fon­
damentaux dont ils tiraient leur conception intellectualiste de la divinité et en 
interprétant ceux qui leur paraissaient contraires à une telle version.

Apologètes, ils avaient entrepris de répandre dans la communauté isla­
mique leurs conceptions et furent des « propagandistes ». Si l’on sait peu de 
chose sur le rôle des émissaires qu’ils auraient envoyés dans les diverses pro­
vinces de l’empire à la fin de la domination umayyade, il apparaît néanmoins 
que ces derniers participèrent parfois à des révoltes alides, même s’ils ne sou­
tinrent pas à proprement parler le mouvement abbasside auquel on a voulu un 
moment les lier. Toujours est-il qu’ils furent souvent, au début de l’époque 
abbasside, réduits à se cacher tout en élaborant leur doctrine. Pourchassés au 
temps de Hârûn al-Rashîd, ils réussirent néanmoins à gagner dès ce moment 
des soutiens influents, surtout parmi les clients iraniens qui jouaient un grand 
rôle à la Cour et jusqu’en la personne d’un fils'du calife, le futur al-Ma’mûn.

Ainsi s’explique la place que tinrent ensuite certains mu'tazilites notoires, 
installés avec le jeune calife à Marw. Il est difficile d’attribuer directement à leur 
influence la décision prise par ce dernier de choisir un héritier alide. On ne 
peut néanmoins manquer de constater qu’ils entouraient al-Ma’mûn lors de cet 
épisode qui troubla profondément la Communauté et qu’ensuite à Bagdad les

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

153

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



docteurs que le souverain aimait consulter appartenaient à la même tendance. 
Ce fut sur leurs conseils, assurent certains chroniqueurs, que furent exécutées 
par ordre califien des traductions d’ouvrages philosophiques et scientifiques 
apportés de Byzance. Bien plus, ce fut pour leur complaire qu’al-Ma’mûn 
décida, dans les dernières années d’un règne dont il ne prévoyait pas la proche 
et soudaine fin, d’imposer la doctrine mu'tazilite sous sa forme la plus frap­
pante — c’est-à-dire le dogme du Coran créé — en même temps qu’il affirmait 
la « supériorité » de ‘Alî sur Mu'âwiya, essayant par là de mater la faction 
pro-umayyade faisant obstacle à une réconciliation entre Abbassides et Alides.

Le mu'tazilisme apparaît ainsi dans l’histoire comme la doctrine à laquelle 
le calife avait eu recours pour introduire une nouvelle politique de neutralisa­
tion et de ralliement du shi'isme. Celle-ci fut en fait le point de départ d’une 
véritable inquisition *, connue dans les milieux traditionalistes sous le nom 
de l’Épreuve, la Mihna. Al-Ma’mûn, alors retenu en Syrie par les opérations 
militaires qu’il dirigeait contre les Byzantins, avait ordonné à son représentant à 
Bagdad, le préfet de police Ishâk ibn Ibrâhîm, d’interroger les cadis de la ville 
et de la région en les sommant d’adhérer à la croyance au Coran créé j les cadis 
devaient eux-mêmes soumettre à un semblable examen les témoins qui les assis­
taient dans leurs jugements.

Le calife, Hans la lettre qu’il adressa à Ishâk, manifestait ses prétentions 
justifiées à maintenir la religion dans la voie droite, mais s’arrogeait aussi des 
droits qu’aucun de ses prédécesseurs n’avait jamais jusque-là revendiqués et 
s’exprimait pour ce faire en des termes particulièrement frappants. « Dieu est 
en droit, disait-il, d’attendre des imâms et des califes musulmans qu’ils s’effor­
cent de maintenir solidement la religion qu’il leur a demandé de conserver, 
l’héritage de la prophétie qu’il leur a léguée et la science qu’il leur a remise 
en dépôt. » Se livrant ensuite à une violente critique des gens du commun et du 
vulgaire qui « en toutes régions et contrées n’ont ni jugement ni réflexion [...] 
et forment une masse qui ignore Dieu, trop aveuglée pour Le voir, trop égarée 
pour pouvoir atteindre à la vraie religion, confesser l’unicité de Dieu et croire 
en Lui », il s’attaquait aux hommes de religion qui « mettent sur le même plan 
Dieu et le Coran qu’il a révélé » et qui « abusent les ignorants ». Puis il s efforçait 
de démontrer la vérité de la thèse du Coran créé en se fondant sur un verset 
coranique, « Nous en avons fait un Coran en arabe » (Coran, XLIII, 2), où le 
verbe signifiant « fait » est le même que celui qui est employé ailleurs pour dire 
que Dieu a « créé » les cieux et la terre (Coran, VI, 1), et en citant les textes qm 
prouvent que le donné révélé a été « divisé » en versets (Coran, XI, 1). C était 
ensuite aux cadis que le calife s’en prenait expressément, comme aux seuls

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

154

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



personnages qui exerçassent dans l’État islamique une fonction officielle dépen­
dant directement du calife, car les prescriptions de Dieu, disait-il, ne peuvent 
être exécutées « qu’à l’aide du témoignage de gens qui ont une conception sin­
cère de l’unicité divine ». Enfin, après avoir accusé les docteurs de son temps 
d’avoir entraîné le peuple dans une mauvaise voie et de s’etre écartés de 
la sunna et du Livre de Dieu, il appelait sa communauté à restaurer la reli­
gion corrompue avec une véhémence d’accents qui évoquait par moments la 
façon dont le Prophète adjurait ses contemporains de « réfléchir » et d’ouvrir
leurs cœurs. . .

On ne connaît pas exactement le résultat de cet appel qu’avait suivi la 
première inquisition; mais il ne dut pas être pleinement satisfaisant, puis­
que al-Ma’mûn convoqua ensuite à Rakka sept personnages réputés, des tradi- 
tînnnistes cette fois-ci et non plus des cadis. Il s’agissait d’obtenir l’adhésion des 
hommes de religion dont l’autorité était grande sur le peuple et qui, aux dires de 
certains contemporains, obtempérèrent aux injonctions du calife, mais parfois 
sous l’emprise de la peur. Parallèlement, l’opposition s’organisait, surtout dans 
certaines villes d’Irak ou de Syrie ; elle obligeait le calife à adresser à son prefet 
de police une seconde lettre qui présentait de nouveaux arguments en faveur de 
la thèse et invitait Ishâk à soumettre encore à des interrogatoires juges, juris­
consultes et traditionnistes. On vit alors Ibn Hanbal refuser obstinément 
d’acquiescer à la doctrine ainsi définie et en discuter les arguments, puis etre 
arrêté et envoyé, avec un autre réfractaire, à la Cour du calife dont il apprit à 
Adana la mort soudaine, survenue à Tarsus. Ramené à Bagdad où il fut interrogé 
et soumis à la torture par le successeur d’al-Ma’mûn, puis finalement libéré, 
l’intraitable personnage n’avait point adhéré à la doctrine mu tazihte de 1 uni­
cité divine, mais au contraire continué de professer que le Coran, faisant partie 
de la science divine, ne pouvait être créé. D’autres docteurs avaient été mis en 
prison et y étaient morts, notamment le shaykh syrien Abû Mushir que le calife 
avait accusé de travailler pour un mahdî umayyade.

L’inquisition mu'tazilite avait ainsi fait éclater au grand jour le conflit qui 
opposait, au début du IXe siècle, un calife imbu d’idées nouvelles, avide de. 
grandeur et d’autorité, et des hommes de religion traditionalistes à qui le peuple 
faisait en général confiance. La réaction de l’opinion fut certainement plus vio­
lente que le calife n’avait pu le prévoir et le traitement infligé par al-Wâthik, le 
frère et successeur d’al-Ma’mûn, au rebelle Ibn Nasr, au nom de qui une 
révolte populaire avait éclaté, ne calma pas les esprits, bien au contraire. De 
même Hans les provinces se multiplièrent les remous violents. En Égypte sur­
tout on procéda à des emprisonnements et l’inscription que les autorités firent

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

155

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

graver sur les murs de la grande mosquée de Fustât : « Il n’y a d’autre divinité 
que Dieu, maître du Coran créé », eut pour résultat de faire déserter l’édifice 
par tous les hommes de religion, suivis en cela par les gens du peuple qui leur 
obéissaient aveuglément. Le profond fossé qui se creusa alors dans la société 
musulmane aurait correspondu, si l’on en croit le témoignage littéraire et un peu 
partial d’un écrivain et polémiste d’opinion mu'tazilite comme al-Djâhiz *, à 
la ligne de partage séparant alors deux classes distinctes : une élite intelligente 
et susceptible de raisonner d’une part, qui constituait essentiellement l’entourage 
du calife, la masse populaire d’autre part, qui était vouée à ces travaux manuels 
et serviles lui faisant encourir le mépris des gens cultivés, mais qui était aussi 
capable de s’enflammer soudainement à la suite de meneurs habiles et de faire 
alors trembler les détenteurs du pouvoir. Un sentiment de crainte à l’égard des 
agitations de la foule, particulièrement dangereuse lorsqu’on s’avisait de toucher 
à ses convictions religieuses les plus chères, transparaît ainsi dans l’épître 
d’al-Djâhiz consacrée à la « négation de l’anthropomorphisme ».

Les tenants de cette doctrine, y lit-on en elîet, auraient dû toute leur puis­
sance « à l’obéissance de la foule et à la faveur du peuple et des basses classes, car 
l’élite reste sans pouvoir sur la masse et les notables sans influence sur les rustres », 
gens que désignent ensuite les citations les plus désobligeantes. ‘Alî ibn Abî 
Tâlib n’a-t-il pas dit à leur propos : « Nous demandons secours à Dieu contre 
le peuple qu’on ne peut que mépriser lorsqu’il s’assemble et ignorer lorsqu’il se 
disperse »? De même la formule de Wâsil ibn ‘Atâ’ : « Ces gens ne se groupent 
jamais sans faire du mal ni ne se séparent sans qu’on en tire bénéfice », n’a-t-elle 
pas été glosée par lui-même dans les termes suivants : « C’est qu’alors le potier 
retourne à son argile, le tisserand à son métier à tisser, le batelier à son bateau, 
l’orfèvre à son travail du métal, bref chaque homme à sa profession, ce qui est 
tout bénéfice pour les musulmans et tout avantage pour ceux qui sont dans le 
besoin »? De fait, poursuit al-Djâhiz, « la masse populaire est plus facile à 
contrôler lorsqu’elle est dispersée et son agitation, alors, est plus brève. Mais si 
elle a un chef habile, un organisateur obéi, un guide reconnu, alors cesse l’es­
poir, meurt la justice et périt celui qui prétend la défendre. »

A la suite de ces réactions populaires, méprisées de l’élite, mais apparem­
ment efficaces, l’inquisition officielle prit fin sur l’ordre d’al-Mutawakkil. Le 
mu'tazilisme cessa alors de jouer un rôle officiel, même s’il eut encore des 
penseurs, parmi lesquels al-Djubbâ’î, maître d’al-Ash‘arî *, et s’il compta 
également des adeptes éminents qui versèrent dans la philosophie aristotéli­
cienne et allèrent jusqu’à nier la création du monde en soulevant la réprobation 
de leurs anciens confrères, tel Ibn al-Râwandî.

156

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Cependant, au Xe siècle, s’en réclamaient encore des théologiens dont les 
œuvres, très élaborées, nous sont partiellement parvenues, tels l’exégète 
al-Rummânî ou le cadi de Rayy, ‘Abd al-Djabbâr *, qui non seulement définit de 
façon précise la théodicée mutazilite, mais entama aussi de longues polémiques 
dirigées à la fois contre le shi'isme extrémiste et contre le christianisme. De 
même, sous les Bouyides, une incontestable influence mu‘tazilite s’exerça sur 
l’essayiste al-Tawhîdî * ou sur le ministre Ibn ‘Abbâd, autre lettré distingué, à 
une époque où les diverses tendances de la pensée musulmane bénéficiaient 
d’un exceptionnel climat de tolérance intellectuelle. Mais si le mu'tazilisme 
conservait alors des adeptes actifs en Irak et en Iran, il était d’autres régions, 
comme la Syrie, où un partisan de cette doctrine, au dire du géographe al-Makdisî, 
ne pouvait même se montrer. On comprend ainsi que les mu'tazilites se soient 
particulièrement soutenus et que leur esprit d’entraide ait pu passer en proverbe.

Là même où le mu'tazilisme se maintenait, il fut en tout cas toujours 
considéré par les traditionalistes comme un dangereux essai de compromis avec 
le shi'isme, qu’il combattit pourtant âprement, surtout sous sa forme extré­
miste, mais auquel il avait parfois fourni ses thèses théologiques. Aussi bien 
s’accordait-il avec lui sur la reconnaissance de certains points, tels que l’esprit 
d’autorité, le droit à la révolte, l’interprétation figurée (plus ou moins poussée 
selon les écoles) du texte coranique et l’indifférence aux traditions qui remon­
taient aux Compagnons. Il n’en fallait pas plus pour qu’il fut particulièrement 
visé dans la proclamation du calife al-Kâdir * en 1017, qui ouvrait l’ère de la 
restauration « sunnite » ou traditionaliste. A partir de ce moment son importance 
ne fit que décliner, mais il ne disparut pas totalement, fournit notamment quel­
ques éléments à la « théologie » ash'arite qui se développa par la suite en Irak, 
puis en Syrie, et resta pour quelques esprits, jusqu’à l’époque actuelle, un mou­
vement intellectualiste doué d’un certain attrait dans la mesure où il proposait 
des solutions aux difficultés rencontrées par les théologiens et apologètes.

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

De son côté, le shi'isme, avec lequel le califat avait renoncé en principe à 
tout essai de rapprochement après l’échec de l’expérience d’al-Ma’mûn, 
devait connaître à cette époque une activité nouvelle, parfois agressive et révo­
lutionnaire. Ce fut à la fin du ixe siècle que les nouveaux États zaydites apparu­
rent, au milieu du Xe que les émirs bouyides favorisèrent l’imamisme en Irak, 
à la fin du Xe que l’isma'ilisme s’installa en Égypte.

On se souvient que le shi'isme avait comporté, dès son apparition à

A
157

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



l’époque umayyade, un grand nombre de ramifications s’émiettant et s’affai­
blissant toujours davantage. Le problème fondamental étant en effet pour les 
partisans shi'ites la désignation de l’imâm ou prétendant du moment, l’absence, 
dans la famille islamique, d’un principe analogue à celui du droit d’aînesse en 
Occident entraînait des discussions, des hésitations et des divisions après la 
mort de chaque prétendant. Selon l’un des deux courants qui se dessinèrent 
bientôt, l’imam était désigné par son prédécesseur au moyen d’une recomman­
dation testamentaire; selon l’autre, l’imâm s’imposait de lui-même par ses 
qualités propres. Cette distinction allait opposer le zaydisme à l’imamisme dont 
l’isma'ilisme entre-temps devait se séparer.

•

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Le zaydisme n’avait pas été le premier à se manifester. Ce fut lui cependant 
qui avait inquiété le plus fortement le califat sunnite dès le vnie siècle. Non 
seulement il y avait eu, on l’a vu, les révoltes de Zayd et de son petit-fils Yahyâ, 
mais d’autres soulèvements s’étaient succédés en Irak, en Iran et en Arabie 
même, dont les chefs avaient été, à tort ou à raison, considérés comme des imâms 
du zaydisme : tels, dès le règne d’al-Mansûr, les deux fils de ‘Abd Allâh, 
Muhammad et Ibrâhîm, qui s’étaient rebellés successivement à Médine et dans 
la région de Basra pour être l’un et l’autre vaincus et tués en 762 ; tels encore ces 
autres membres de la famille alide qui, privés par le calife al-Hâdî de leurs pen­
sions, s’étaient révoltés près de la Mekke aux côtés d’al-Husayn ibn ‘Alî et avaient 
été massacrés en 786. Sous le règne de Hârûn al-Rashîd apparut ensuite ce 
prétendant du nom de Yahyâ ibn ‘Abd Allâh qui se rendit au Daylam grâce 
à la complicité de personnages haut placés, tenta sans succès d’y implanter son 
autorité, puis fit sa soumission moyennant une promesse de sauvegarde et fut 
néanmoins jeté dans un cachot où il mourut. Puis ce fut le tour de Muhammad 
ibn Tabâtabâ et Muhammad ibn Muhammad, au nom de qui se révolta en Irak, 
sous al-Ma’mûn en 815, un chef qui mit en échec pendant quelques mois les 
armées califiennes, de Muhammad al-Dibâdj qui provoqua un soulèvement à 
la Mekke peu après, d’Ibrâhîm ibn Mûsâ enfin qui réussit à gagner le Yémen, 
mais ne put s’y maintenir.

Très virulent donc dans sa lutte contre le régime établi, le zaydisme ne 
défendait cependant pas de doctrine foncièrement opposée à celle qui était 
répandue parmi les hommes de religion du moment : la preuve en est que cer­
tains docteurs, qui ne furent jamais considérés comme étrangers au sunnisme, 
continrent ses révoltes. On comprend ainsi que la tentation ait été grande pour

158

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



al-Ma’mûn d’essayer une réconciliation politique entre Abbassides et Alides 
en fondant l’imamat sur la valeur personnelle qui avait été mise à l’honneur 
par la conception zaydite, mais pouvait être comprise d’une manière moins 
absolue. L’entreprise ayant échoué, les tentatives d’insurrection armée qui 
avaient cessé au cœur même de l’empire reprirent en deux régions éloignées 
d’où le califat ne jugea pas indispensable d’extirper les nouveaux États indé­
pendants, alors beaucoup moins dangereux pour le pouvoir central que cer­
tains mouvements révolutionnaires en plein essor. L’un fut celui du Tabaris- 
tân *, fondé aux abords de la mer Caspienne par un prétendant hasanide en 864, 
alors que les califes étaient aux prises avec leurs remuantes milices turques, et 
destiné à se maintenir dans cette région montagneuse pendant un siècle et demi. 
L’autre était celui du Yémen où un autre Hasanide, encouragé par le précédent 
succès, réussit, grâce à l’attitude relativement bienveillante du calife 
al-Mu‘tadid, à s’implanter en 901 et à fonder cette fois autour de San'â’ * 
une dynastie qui devait durer jusqu’à nos jours. En Irak meme 1 influence du 
zaydisme restait limitée et ne connut point de nouveau développement durant 
le Xe siècle. Tout au plus peut-on signaler que l’un des premiers émirs bouyides, 
Mu'izz al-Dawla, envisagea de faire appel à un prétendant zaydite pour lui 
confier le califat, projet qu’il abandonna ensuite très rapidement de peur de se 
trouver obligé d’obéir trop strictement à un pareil maître. De même connaît-on 
l’appartenance zaydite d’un auteur aussi célèbre qu’al-Isfahâm *, 1 auteur du 
Livre des chansons, qui s’attacha à distiller dans ce recueil poétique des anec­
dotes de tendance shi'ite. .

Dès le ix® siècle, lors de la fondation de l’État zaydite du Tabaristân, le 
mouvement avait adopté des positions fort précises, tant en ce qui concerne 
les pratiques cultuelles que la doctrine théologique. Les instructions envoyées 
aux représentants de la nouvelle autorité en témoignent : « Tu dois exiger de 
tes subordonnés, y était-il dit, qu’ils considèrent comme règle à suivre le Livre 
de Dieu et la Tradition de sqn Envoyé, de même que tout ce qui est rapporté 
authentiquement du commandeur des Croyants 'Ali ibn Abi Tâlib pour les 
doctrines fondamentales de la religion et pour les branches qui en dérivent. Tu 
dois exiger aussi qu’ils confessent publiquement la précellence de Alisur toute 
la communauté croyante. Tu dois leur défendre de la façon la plus rigoureuse 
de croire à la fatalité absolue, ainsi qu’à des représentations anthropomorphistes, 
et de se révolter contre la croyance à l’unité de Dieu et à sa justice. Il doit leur 
être interdit de transmettre des traditions dans lesquelles des privilèges sont 
attribués aux ennemis de Dieu et aux ennemis du maître des vrais croyants, 
‘Alî. Tu dois leur commander de réciter à haute voix la formule bismillâh en

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

159

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

commençant la prière ; de réciter la supplique à la prière du matin; de répéter 
cinq fois dans la prière funéraire la formule Allâh akbar ; de cesser de frotter 
leurs chaussures en guise d’ablutions ; d’ajouter à l’appel à la Prière la phrase :
« Venez à la meilleure des œuvres. »

A cette époque, le mouvement zaydite se définissait par le fait qu’il recon­
naissait imâm quiconque, appartenant à la descendance de ‘Alî et de Fâtima, 
que ce fût par la branche hasanide ou la branche husaynide, appelait à la révolte 
et prenait les armes pour conquérir un pouvoir dont le rendaient par ailleurs 
le plus digne ses qualités personnelles de piété et de savoir. Le descendant de 
‘Alî méritant de lui succéder devait donc être un docteur pieux, militant, chef 
de guerre et, en tant que savant, le plus qualifié pour interpréter la Loi isla­
mique. Aucun autre pouvoir ne lui était cependant reconnu : s’il succédait au 
Prophète, aucune qualité prophétique ne lui était conférée ; rien non plus 
n’empêchait que deux imâms se manifestassent à la même époque en deux 
régions différentes et fussent tenus pour également légitimes. D’autre part, les 
théoriciens zaydites, dont les plus importants furent, au IXe siècle, al-Kâsim 
al-Rassî et son petit-fils Yahyâ, reconnaissaient en général la légitimité des 
premiers califes, Abû Bakr, ‘Umar et ‘Uthmân, tout en considérant que Alî 
était plus qualifié qu’eux pour remplir leur fonction. Ils honoraient donc ces trois 
Compagnons du Prophète dont le califat fut justifié, à leurs yeux, par la nécessité 
de ne pas créer de divisions au sein de la Communauté naissante. C’était là 
reconnaître l’imamat de « ceux qui sont surpassés en mérite », attitude qui 
distinguait le zaydisme des autres mouvements shi'ites auxquels on appliqua 
communément le terme — parfois différemment interprété — de « rafidisme » 
ou « refus de la légitimité des trois premiers califes ».

Du point de vue du droit, les zaydites, qui avaient adopté une théodicée 
d’inspiration mu'tazilite (doctrine du Coran créé, négation des « attributs » 
divins, libre arbitre), admettaient de nombreuses prescriptions communes aux 
divers mouvements shi'ites. Mais ils contribuèrent surtout à répandre les 
traditions relatives au mérite exceptionnel de ‘Alî, fondé à la fois sur l’ancien­
neté de sa conversion à l’Islam, sur le soutien qu’il fournit au Prophète durant 
l’Hégire ou à l’occasion de divers autres épisodes, enfin, sur son courage légen­
daire. Ainsi ‘Alî devint-il, dans les vers de certains poètes, une figure d’épopée 
qui n’avait plus grand rapport avec le personnage historique évoqué par les 
récits des chroniqueurs, même favorables au shi'isme. De meme furent mises 
en valeur, sous leur impulsion, les traditions qui prescrivaient d’aimer et de 
vénérer les « membres de la Famille » et qui reposaient parfois sur des interpré ­
tations tendancieuses du texte coranique.

160

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX.

Tandis que les zaydites ne gardaient bientôt d’influence que dans les petits 
États périphériques qu’ils avaient fondés, le x° siècle fut, en Irak, surtout mar­
qué par le développement de ce qu’on appelle communément l’imamisme duo­
décimain. Ce mouvement, favorisé par les émirs bouyides qui agirent en maîtres 
de l’Irak et des provinces iraniennes limitrophes de 945 à 1047, était celui des 
partisans shi‘ites admettant que l’imamat se transmît par désignations suc­
cessives, dans la seule descendance d’al-Husayn, jusqu’au jour où à Samarra, 
lieu de résidence des prétendants alides depuis le règne d’al-Mutawakkil, dis­
parut mystérieusement en l’année 874 Ie tout jeune fils du XIe imâm, appelé 
depuis ce moment Muhammad al-Muntazar, « l’attendu ». D’où la clôture de 
la liste des imâms au douzième et l’appellation de duodécimains appliquée aux 
tenants de cette croyance.

Le propre des duodécimains était donc d’admettre l’idée d’une disparition 
temporaire du dernier imâm dont le retour attendu assurerait le triomphe de 
la vérité sur l’erreur et de la justice sur l’injustice. Cette tendance messianique 
était apparue très tôt, dès l’époque umayyade semble-t-il, dans la secte atta­
chée au nom de Àfuhammad ibn al-Hanafiya. Là, on avait assiste, apres la mort 
de cet imâm, à des divisions analogues à celles qui se produisirent périodique­
ment à l’époque abbasside chez les imamites. Ce ne fut cependant qu’après la ' 
disparition du XIIe imâm que les idées d’occultation et de retour devaient 
devenir des conceptions fondamentales de l’imamisme duodécimain. Elles 
encouragèrent à l’inaction un mouvement où l’on était déjà très porté à renoncer 
à des entreprises immédiates. De plus, à la « petite occultation » dont le point 
de départ avait été marqué par la disparition du XIIe imâm, succéda bientôt, 
en 942, la « grande occultation » marquée, elle, par la mort du dernier repré­
sentant visible de l’imâm dont les ultimes paroles auraient été : « Désormais 
l’affaire n’appartient plus qu’à Dieu. »

Le shi'isme duodécimain, persécuté en Irak par les califes abbassides qui 
furent sans doute responsables, d’une façon plus ou moins directe, de la dis­
parition du XIIe imâm, ne cessa pour autant d’exister ni de se développer. Il 
avait bénéficié, temporairement, de la sympathie du calife al-Ma mun qui, tout 
en recourant à des conceptions zaydites, avait adopté ou envisagé d adopter 
certains détails du rituel duodécimain et empêché de châtier ceux qui se 
permettaient d’insulter les deux premiers califes, habitude caractéristique des 
shi'ites non zaydites : déjà, sous Hârûn al-Rashîd, le poète al-Sayyid al-Him- 
yarî * ne manquait pas une occasion d’insulter ceux qu’il appelait « les deux

l6l

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



égarés », et un peu plus tard on nous raconte qu’un shaykh avait l’habitude de 
rosser son âne en prétendant que cet animal avait Abû Bakr et ‘Umar dans 
le corps!

Au Xe siècle ensuite, le mouvement, qui représentait dans le centre de 
l’empire une secte déjà influente, gagna de nombreux adeptes parmi les émirs de 
toute origine. Dès le début du siècle, un lieutenant du fameux général Mu’nis 
tenta, à la suite d’un coup de force qui resta sans lendemain, d’imposer ses 
convictions shi'ites en faisant maudire officiellement la mémoire de Mu'âwiya. 
A cette époque aussi les administrateurs des services califiens lui étaient en 
grand nombre ralliés et appartenaient à des mouvements ou même à des « cel­
lules » qu’ils s’efforçaient d’enrichir aux dépens du Trésor califien. Peu après, 
l’émir hamdanide Nâsir al-Dawla commença, en 943, à favoriser ouvertement à 
Bagdad le développement d’un culte qui présentait des particularités déjà 
fixées et la mosquée de Barâthâ fut alors utilisée par les shi'ites de la ville 
comme une grande mosquée venant s’ajouter aux trois autres déjà existantes.

Un nouvel essor fut encore marqué sous les Bouyides qui soutinrent 1 ima- 
misme sans pour autant travailler au retour d’unimâm tombé en occultation pour 
une période dont nul ne connaissait la durée. Ce fiit l’émir Mu'izz al-Dawla 
qui, en 963, fit célébrer publiquement à Bagdad de nouvelles fêtes commé­
morant les épisodes les plus significatifs de l’histoire du shi'isme : au mois de 
dhû 1-hidjdja l’épisode de l’Étang de Khumm, au cours duquel le Prophète 
aurait effectivement désigné ‘Alî comme son successeur en prononçant ces 
paroles : « Celui dont je suis le maître, ‘Alî en est aussi le maître »; et le 
10 muharram, la mort d’al-Husayn à Karbalâ ’. Cette dernière solennité fut la 
fête de ‘Ashûrâ, ensemble de cérémonies de deuil au cours desquelles on voyait 
défiler, devant les boutiques fermées, hommes et femmes se livrant à des lamen­
tations funèbres. En raison des incidents qui se produisirent souvent, la célé­
bration de la fête de ‘Ashûrâ fut par moments interdite, jusqu’à ce que l’arrivée 
des Turcs saldjoukides eût mis fin pour quelques siècles aux solennités shi ites 
officielles à Bagdad. _ (-

Des guerres d’inscriptions eurent également lieu sous Mu îzz al-Dawla, 
guerres qui portaient toujours sur la mémoire des Compagnons et des premiers 
ralifes que les shi'ites maudissaient autant que leurs adversaires les vénéraient. 
Enfin, à cette époque se répandit à Bagdad la pratique du pèlerinage aux tombes 
des imâms, qui était auparavant en usage de manière quelque peu clandestine 
Hans les milieux shi'ites. Il y avait longtemps en effet, semble-t-il, que l’on se 
rendait en visite pieuse à Karbalâ’ et le calife al-Mutawakkil avait, en 850, dû 
prendre la décision de faire raser en ce lieu le mausolée d’al-Husayn et d y

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

162

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



interdire les rassemblements. De même un émir hamdamde avait fait, au début 
du siècle, ériger un mausolée sur la tombe retrouvée de l’imâm ‘Ali à Nadjaf, 
près de Kûfa. Sous les Bouyides s’ajouta à cette coutume celle de vénérer les 
tombes des deux imâms enterrés à Bagdad, au cimetière de Kuraysh où fut bâti 
un tombeau monumental qui porta le nom d’al-Kâzimayn ou les deux Kâzim, 
Mûsâ et son petit-fils, connus respectivement comme les VII® et IX® imâms 
des duodêcimains. A la même époque encore fut alors visité à Samarra le 
souterrain où avait eu lieu la disparition du XII® imâm. En Iran, où le 
shi'isme n’était pas à cette époque très répandu, une petite communauté 
d’adeptes de la secte alla jusqu’à se former à Kumm * autour du mausolée 
d’une certaine Fâtima, fille du VIII® imâm ‘Alî al-Ridâ, communauté qui fut 
souvent prise à parti par les autorités sunnites, mais que défendirent effica­
cement les émirs bouyides. Près de Tûs enfin, en un lieu qui devait prendre 
par la suite le nom de Meshhed *, « le Mausolée », grandissait la renommée de 
la tombe de ‘Alî al-Ridâ lui-même, qui devint elle aussi centre de culte et de 
pèlerinage et auprès de laquelle fut édifié un sanctuaire particulièrement remar­
quable que signale le géographe al-Makdisî.

Dans le courant du x® siècle encore, l’imamisme fut adopté officiellement 
par les émirs hamdanides de D jazîra * et de Syrie du Nord et l’on vit ses pratiques 
les plus caractéristiques se répandre dans les villes de cette principauté. La for­
mule shi'ite de l’appel à la Prière * retentit ainsi à Alep. Et des lieux de pèle­
rinage shi'ites y apparurent également, tel le mashhad * de l’Estrade (monu­
ment recouvrant les restes d’un fils d’al-Husayn) qui fut édifié par 1 émir Sayf 
al-Dawla en 962, tandis qu’une branche extrémiste aux origines mal connues, 
celle des nusayris *, s’implantait dans certaines régions montagneuses de la 
province.

Au milieu de ces divers succès d’ordre politique, les croyances propres 
aux duodêcimains, notamment celles qui touchaient à l’imâm devenu invisible, 
furent élaborées par leurs théoriciens, tel le théologien al-Kulaynî *, en une 
doctrine très particulière comportant nombre d’éléments étrangers à l’Islam 
traditionnel et destinée à être précisée au xi® siècle par des auteurs comme le 
shaykh Sadûk ou le shaykh al-Muf îd, contemporains du poète al-Sharif al-Râdî. 
Selon cette doctrine, l’imâm dont on attendait le retour, comme du reste les 
imâms qui l’avaient précédé, jouissait de qualités supra-humaines, telle 1 impec- 
cabilité, et possédait des secrets d’origine divine qui justifiaient ce rang supé­
rieur. Ces secrets, qui complétaient la Révélation ou plutôt en constituaient 
le sens intérieur (bâtin) et la vérité profonde, avaient été l’objet, selon les 
shi'ites, d’un verset coranique (XXXIII, 72) : « Nous avons proposé le dépôt

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

IÔ3

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

de nos secrets aux deux, à la terre et aux montagnes; tous ont refusé de l’assu­
mer, tous ont tremblé de le recevoir. Mais l’homme accepta de s’en charger; 
c’est nn violent et nn inconscient. » Des déclarations attribuées au VIe imâm 
Dja'far al-Sâdik prédsaient même encore : « Notre cause [...] est le secret, et 
le secret de quelque chose qui reste voilé, un secret qui se suffit d’un secret. »

L’imâm, ainsi admis à la connaissance des vérités profondes, était un « ami » 
de Dieu et se trouvait gratifié d’un état privilégié qui prolongeait l’état de 
« prophétie », dont avaient bénéfidé Muhammad et ses prédécesseurs. Il en 
résultait que, aux yeux des imamites, la prophétie était en quelque sorte conti­
nue : elle avait débuté avec la création d’Adam * que Dieu fit à l’image de 
sa propre forme, elle s’était poursuivie avec les prophètes dont le dernier fut 
Muhammad, puis avec les imâms. On voit comment cette doctrine, destinée à 
justifier le rang exceptionnel des imâms, fut amenée à se rapprocher des doc­
trines, inspirées par la philosophie hellénistique, selon lesquelles le monde était 
dirigé par une Intelligence suprême, émanation divine à laquelle certains 
sages pouvaient accéder. Les imâms s’identifiaient ainsi avec ceux qui avaient 
accès à l’esprit ou à la lumière divine et le dernier imâm, la Preuve, bénéfi­
ciait d’une connaissance privilégiée qui faisait de lui un véritable médiateur.

La vérité secrète que détenait l’imâm invisible et qui dépassait la révéla­
tion « exotérique » constituée par le texte du Coran était considérée comme une 
sagesse étemelle qui résumait toutes les sagesses humaines antérieures et était 
l’œuvre d’une raison émanant en partie de l’esprit divin. L’imâm était en même 
temps le plus grand des sages de l’humanité, le plus grand philosophe, le meil­
leur roi ; tous les philosophes et rois des temps antérieurs devenaient ses 
précurseurs, presque au même titre que les prophètes. Ainsi s’explique que 
les auteurs shi'ites imamites aient accordé tant d’attention aux doctrines et 
aux idées répandues dans le monde avant l’Islam, que ce fût en Arabie, dans 
l’Inde, en Iran ou même en pays chrétiens, et que les œuvres appartenant à des 
patrimoines littéraires non islamiques aient été mieux accueillies souvent dans 
leur milieu qu’ailleurs. On ajoutera que leurs penseurs s’inspirèrent souvent 
de certaines conceptions propres à la philosophie hellénistique dont la diffu­
sion se trouva ainsi favorisée. Les idées politiques d’un Fârâbî *, dont on verra 
plus loin l’incidence sur l’évolution de l’idée de gouvernement dans l’Islam 
médiéval, étaient imprégnées non seulement de philosophie antique, mais de 
shi'isme, et son gouvernant idéal tenait à la fois du sage, du philosophe et de 
l’imâm attendu.

Le rôle d’exception attribué à l’imâm s’accompagnait en même temps 
d’un attachement sentimental à sa personne et à sa famille, exprimé surtout

164

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



'.A

dans la méditation des malheurs qui n’avaient cessé d’atteindre, au cours de 
leur existence terrestre, ‘Alî, Fâtima et leurs descendants. Pieuses visites à 
leurs tombeaux et célébration de la fête de ‘Ashurâ aidaient notamment les 
fidèles à se remémorer les souffrances et le martyre de la plupart des imâms 
qui auraient tous péri de mort violente, empoisonnés lorsqu’il n’y avait pas de 
signe plus visible de leur tragique destin. L’accent était mis tout particuliè­
rement sur le drame de Karbalâ’ qui avait causé la mort d’al-Husayn, ainsi que 
de nombre de ses enfants et de ses cousins, et qui avait été suivi de l’épisode 
également spectaculaire de l’acheminement de ses femmes et des survivants 
prisonniers, le long de la route de l’Euphrate, jusqu’à la résidence damascaine 
du calife umayyade. Toute la littérature religieuse des duodécimains restera 
dominée par le rappel de ces grands thèmes, destinés à donner même naissance 
plus tard à de vraies représentations théâtrales de la « passion » d’al-Husayn, 
les ta‘ziye persanes, qui fleuriront dans l’Iran des Safavides et dont on connaît 
encore des exemples à l’époque actuelle.

Les duodécimains, qui se distinguaient ainsi de leurs adversaires par la 
vénération qu’ils vouaient aux imâms et par la haine qu’ils nourrissaient à l’égard 
des premiers califes, ne suivaient pas non plus, dans leur vie religieuse, exacte­
ment les mêmes règles que les membres de la communauté majoritaire. Chez 
eux les traditions reçues des imâms tenaient et devaient continuer à tenir une 
place importante dans les sources du droit, à côté du Coran et des traditions 
prophétiques. Et dans le détail des prescriptions juridiques et cultuelles se 
faisaient sentir également les effets de leur haine des premiers califes : tout ce 
que ces derniers ordonnèrent était par eux interdit, tout ce qu ils interdirent 
était au contraire pour eux licite. Ainsi s’expliquait notamment leur formule 
particulière d’appel à la Prière, qui affirmait implicitement la supériorité de la 
Prière sur la Guerre sainte, à l’encontre de ce qu’avait soutenu le deuxieme calife 
‘Umar. Ainsi s’expliquait encore l’autorisation du mariage temporaire dont 
l’interdiction, disait-on, remontait aussi à ‘Umar. D’une manière générale, le 
refus des pratiques simplifiant l’ablution *, la récitation de la formule bismillâh 
à haute voix dans la Prière, la répétition des formules d’adoration lors des prières 
funéraires, constituaient des habitudes particulières que les imamites partageaient 
avec d’autres shi‘ites, mais qu’ils ne réussirent jamais à implanter en pays 
sunnite. Il fallait qu’un souverain de leur secte prît le pouvoir, comme ce fut le 
cas par exemple à Alep sous les Hamdanides, pour que ces usages fussent recon­
nus et que les cadis acceptassent de juger selon leur droit.

La conception de l’Islam propre aux duodécimains ne s’en répandit pas 
moins peu à peu, indépendamment des actions politiques et militaires, grâce

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

165

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

à leurs efforts de propagande intense. En Irak, à l’époque bouyide, un vizir créa 
par exemple dans ce dessein une institution, appelée Maison de la Science et 
pourvue d’une importante bibliothèque *, qui était destinée à diffuser les tra­
ditions remontant aux imâms ainsi que la doctrine élaborée par les grands doc­
teurs du shi*isme duodécimain; installée à Bagdad dans le quartier shi'ite 
du Karkh vers 991, elle eut pour directeur un poète shi'ite célèbre, al-Sharif 
al-Murtadâ *, et fut fréquentée par le poète syrien al-Ma‘arrî avant d’être 
détruite par un incendie en 1055. Ailleurs en pays shi'ite, ce fut, comme il 
était normal, à la grande mosquée que se donnait l’enseignement et que se 
diffusait la « bonne doctrine » : ainsi en allait-il à Alep sous les Hamdanides 
par exemple.

En pays sunnite cependant les duodécimains pouvaient être, non seulement 
jetés hors d’une mosquée et mis au ban de la Communauté, mais faire aussi 
l’objet de poursuites et de châtiments sévères destinés à réprimer l’essor des 
sectes et croyances hétérodoxes au sein de la société islamique médiévale. 
Lorsque le pouvoir interdisait leurs pratiques jugées hérétiques, ils dissimulaient 
leurs convictions pour éviter les poursuites, et ceci en vertu d’un principe de 
« prudence » largement observé et qu’on faisait reposer sur le verset : « Que les 
croyants ne prennent point les infidèles comme affiliés, à l’exclusion d’autres 
croyants. Quiconque fera cela ne participera de Dieu en rien — à moins que 
vous ne redoutiez d’eux quelque fait redoutable » (Coran, III, 27). Ce principe 
devait, selon leurs théoriciens, être appliqué par tous les adeptes dans les périodes 
de persécution. C’était une nécessité impérieuse destinée à permettre à leur 
secte de subsister. Il autorisait le faux témoignage, le faux serment, les restric­
tions mentales. Il explique qu’une mentalité hypocrite se soit développée 
dans certaines communautés particulièrement menacées. Il explique aussi que 
les sympathisants du mouvement aient évité les déclarations franches et se 
soient contentés dans leurs écrits de procéder par allusions et insinuations que 
comprenaient les seuls initiés. D’où la difficulté aujourd’hui de discerner, à 
travers les œuvres de certains lettrés, si leur vénération pour ‘Alî correspondait 
à une véritable appartenance imamite ou traduisait seulement le respect que 
bien des esprits, même traditionalistes, gardaient alors pour le gendre et 
cousin du Prophète. Le seul indice à peu près sûr à cet égard doit être cherché 
dans un signe extérieur tel que la propension à insulter les Compagnons ou 
Mu'âwiya.

Le même principe de prudence explique enfin que les imamites dispa­
russent rapidement, en apparence du moins, quand le régime politique chan­
geait. Ainsi les familles shi'ites d’Alep se rallièrent-elles au XIIe siècle, après

166

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



la conquête saldjoukide, à l’école hanafite qui était, des quatre écoles juridiques 
officielles du sunnisme, celle qui avait le plus d’estime pour les paroles de 
‘Alî, celle aussi qui avait grandi en Irak, à Kûfa, celle enfin qui, sur le plan 
politique, restait la plus neutre et évitait de porter des jugements tranchés 
sur ‘Alî et ‘Uthmân. Mais le secret des consciences restait difficile à pénétrer 
et l’équilibre socio-politique instable, tandis que chez les imamites restés fidè­
lement attachés à leurs convictions se développait presque toujours un complexe 
de frustration et de refus. Non seulement ce sentiment les entraînait à se lamen­
ter sur les épreuves subies par leurs malheureux imâms et à adopter à leur égard 
une attitude de « compassion » apparaissant surtout au grand jour dans les 
cérémonies commémoratives de la mort d’al-Husayn; mais il lui arrivait de 
se transformer, à la moindre occasion favorable, en explosions de haine et de 
vengeance fanatiques qui pouvaient dégénérer, devant la réaction des milieux 
traditionalistes, en véritables guerres civiles sans aboutir cependant à aucune 
politique constructive.

•

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

A la même époque l’isma'ilisme se présentait, parmi les mouvements 
shi'ites, sous une forme beaucoup plus active que le zaydisme ou l’imamisme. 
Ses partisans s’étaient distingués en attribuant l’imamat, en 765, après la 
mort du VIe imâm Dja'far al-Sâdik, au fils déjà décédé de ce personnage, 
un certain Ismâ'îl qu’ils considéraient comme le mahdî en état d’occulta­
tion ou bien dont ils vénéraient le fils Muhammad comme le dernier imâm 
visible. Le fait d’arrêter la liste des imâms visibles au septième de ces descen­
dants de ‘Alî, pour les uns Ismâ'îl, pour les autres Muhammad (ce qui sup­
posait qu’en ce dernier cas on fît de ‘Alî le légataire du Prophète et non le 
premier imâm), leur a valu encore le nom de septimains, qui les distingue 
essentiellement des imamites duodécimains. Niais il ne faut pas oublier qu’au 
VIIe imâm ainsi disparu ils admettaient en fait, selon l’opinion la plus répandue 
parmi eux, des descendants « cachés » susceptibles de se manifester un jour ou 
l’autre et de jouer alors un rôle politique important.

On connaît mal l’histoire de la secte pendant le premier siècle de son 
existence; on sait seulement qu’elle constituait alors un groupement clandes­
tin envoyant des émissaires dans différentes régions pour tenter, ici de rallier à la 
cause isma'ilienne des souverains, là de susciter des séditions populaires. On 
sait aussi que, dès une période ancienne, les partisans de l’imâm Ismâ'îl, 
notamment Abû 1-Khattâb et Maymûn al-Kaddâh, « l’oculiste », avaient adopté 
des doctrines que les docteurs sunnites qualifièrent d’« excessives », dans la

167

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

mesure où elles témoignaient d’une vénération exagérée pour l’imâm. Elles 
faisaient en effet de lui un prophète assisté par l’Esprit saint et étendaient sa 
qualité d’imâm à divers personnages, étrangers à la famille alide, qui auraient 
joué à côté des imâms traditionnels, qualifiés de « silencieux », un rôle de repré­
sentants actifs, les « parlants ». La lignée de ces imâms « parlants » n’aurait 
été interrompue par aucune occultation semblable à celle qu’avait subie la 
lignée des imâms « silencieux » en la personne du fils ou du petit-fils de Dja'far 
al-Sâdik. Abû 1-Khattâb poussait l’exagération jusqu’à se considérer lui-même 
comme un prophète-imâm auquel devait obéir l’humanité entière.

La secte organisée par Abû 1-Khattâb paraît n’avoir point duré, mais celle 
qui reconnaissait pour son fondateur Maymûn al-Kaddâh eut plus de succès. 
Ce fut elle qui, semble-t-il, entra en action à la fin du ixe siècle quand un de 
ses propagandistes quitta la petite ville de Salamiya en Syrie et réussit à gagner 
le Maghreb où, avec le soutien de la tribu berbère des Kutâma, il proclama 
l’avènement du mahdî et fonda l’État fatimide. Le mahdî était en l’occurrence, 
à ce que l’on croit savoir, un descendant de Maymûn, imâm « dépositaire » 
ou « parlant » représentant l’imâm « caché » ou « silencieux » en vertu du principe 
des deux lignées d’imâms que reconnaissaient alors les isma'iliens.

Tandis que s’organisait le califat fatimide, né donc directement de la pro­
pagande shi'ite isma'ilienne, d’autres émissaires dont on connaît mal les 
opinions, mais qui appartenaient vraisemblablement à l’origine au même 
mouvement révolutionnaire, réussissaient à fomenter des rébellions en Syrie, 
en Irak, et à fonder en Arabie un État, l’État du Bahrayn, que les califes abbas­
sides renoncèrent à extirper. Cet État, quelles que fussent les discussions qui 
eurent lieu au Xe siècle entre ses dirigeants, successeurs de Hamdân Karmat 
qui lui avait donné son nom, fut un État communautaire où les prescriptions de 
la Loi islamique n’étaient pas toujours respectées. Ce fut aussi une base de 
départ pour des raids audacieux et parfois sacrilèges : raids contre Basra et 
Bagdad, raids surtout contre la Mekke, d’où fut enlevée la Pierre noire de la 
Ka‘ba. A ce titre, les Karmates furent considérés par certains comme de vrais 
infidèles qui ne méritaient pas autre chose que la mort et avec qui l’on ne pouvait 
négocier. Les Bagdadiens par exemple voyaient dans l’activité de leurs bandes 
une subversion ayant pour but la destruction du califat et cette opinion 
explique pour une bonne part la psychose de peur dont on a déjà signalé les 
ravages dans la capitale lorsque les hordes karmates s’enhardirent jusqu’à envahir 
le Nord de l’Irak.

A vrai dire, du point de vue religieux et doctrinal, on ignore ce qu’était 
exactement la position des Karmates, si tant est qu’ils en aient eu une. Ce que

168

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

nous savons d’eux permet toutefois de retenir que leur mouvement s’adressait 
. aux classes populaires ou déshéritées, recrutant notamment une partie de ses 
adhérents parmi les esclaves employés dans les grands domaines de l’Irak méri­
dional, qui n’en étaient pas à leur premier soulèvement contre le pouvoir cali­
fien. Comme tout mouvement révolutionnaire shi'ite, il annonçait et promet­
tait la fin des injustices sociales, ce qui lui valut un succès particulier à une 
époque où l’écart était devenu très grand entre le niveau de vie des simples 
travailleurs et le luxe opulent des notables des grandes villes.

Le fatimisme de son côté s’attachait à gagner le petit peuple artisan des 
villes. Mais il ne s’en présentait pas moins sous la forme d’une philosophie reli­
gieuse très élaborée et absolument opposée aux conceptions musulmanes tradi­
tionnelles. On y distinguait les grandes lignes de ce qui deviendra la doctrine 
isma'ilienne classique. Comme l’imamisme duodécimain, cet isma'ilisme 
attribuait aux imâms des connaissances et des pouvoirs supra-humains qui 
les rendaient « impeccables » et faisaient d’eux les dépositaires d’une vérité 
cachée ayant eu la Révélation pour forme extérieure. Avec lui se développèrent 
donc encore des croyances ésotériques, mais à l’ésotérisme beaucoup plus ac­
centué que dans l’imamisme : l’interprétation symbolique ne s’y appliquait 
pas seulement aux quelques versets coraniques où les shi'ites croyaient tous 
reconnaître des allusions secrètes et voilées à la mission des imâms, mais allait 
plus loin et correspondait à une conception du monde entièrement confondue, 
cette fois, avec celle de la philosophie hellénistique.

Les connaissances de l’imâm étaient dans cette perspective justifiées par 
un système cosmique émanatiste où le Prophète, assimilé à la Raison univer­
selle, émanation de l’Ordre divin, était lui-même assisté par le premier imâm 
‘Alî, le « légataire » qui représentait, lui, l’Ame universelle. Toute une hiérar­
chie était ainsi établie entre la multiplicité de la création et l’Un divin en pas­
sant par l’homme qui, à travers ses efforts pour atteindre la vérité, pouvait 
se rapprocher du principe premier, mais de manière inégale selon les facultés 
et les connaissances de chacun ; d’où l’existence, dans la société humaine, d’un 
ordre fondé sur l’esprit d’autorité et sur la reconnaissance de grades d’initiation, 
attribués à ceux-là mêmes que leur accession à certains secrets distinguait de 
la masse ignorante et vulgaire. L’action humaine était elle-même une action 
cosmique et l’histoire du monde comportait un cycle de sept périodes prophé­
tiques successives qui devaient être caractérisées chacune par l’apparition d’un 
prophète suivi d’un imâm, le premier prophète ayant été Adam dont l’imâm 
fut Seth, le sixième étant Muhammad qui vint après Noé, Abraham, Moïse 
et Jésus, et le septième devant être l’imâm de la Résurrection, qui révélera dans

169

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sa totalité le sens caché de la Révélation et qui préparera l’arrivée d’un nouveau 
Prophète. L’histoire n’était donc plus marquée par quelques événements uni­
ques et déterminants, tels que la prédication de Muhammad, mais par des répé­
titions cycliques comportant des alternances d’épiphanies et d’occultations. 
L’apparition du mahdî n’était plus elle-même qu’un épisode de cet ensemble 
et les déceptions des isma'iliens sur le plan de l’action politique trouvaient 
leur compensation immédiate dans une construction philosophique qui rendait 
les adeptes de la secte relativement indifférents aux vicissitudes quotidiennes.

Pareil système n’était évidemment pas destiné à être divulgué, mais seule­
ment révélé progressivement aux initiés à la suite d’un long enseignement 
personnel et secret. Aucune allusion n’y était faite par exemple dans les ouvrages 
de droit alors rédigés pour le public, tel le traité de droit du cadi al-Nu‘mân, 
qui se distinguait seulement des traités sunnites de même objet par quelques 
détails et par l’introduction, au nombre des « piliers de la religion », du principe 
de la walâya *, c’est-à-dire de la croyance au rang exceptionnel de ‘Alî et de 
ses successeurs. Et si la walâya impliquait pour les initiés la croyance à une 
hiérarchie cosmique, elle se réduisait, pour le peuple, à la simple justification 
de la vénération des imâms.

Quelques écrits cependant nous sont parvenus qui étaient réservés aux 
initiés. Parmi eux, le plus connu et le plus éclairant est sans doute Y Encyclopé­
die rédigée en Irak à la fin du Xe siècle par un groupe de sectateurs qui se nommaient 
eux-mêmes les « Frères sincères » et en qui on reconnaît des isma‘iliens. 
Cette série d’épîtres sur des sujets extrêmement variés se signale en particulier 
par son souci « de tout expliquer, de tout rationaliser, de tout systématiser » 
(Y. Marquet). L’imamat y est rattaché à des lois cosmiques en. vertu de l’astro­
logie et la vie spirituelle définie comme une épuration de l’âme, une libération 
de la matière et un retour vers l’Intellect. Ainsi Loi prophétique et philosophie 
se rejoignent ; l’au-delà, but de la vie humaine, s’identifie à la réalité profonde 
et on en arrive à des réflexions telles que celle-ci : « Quiconque n’accepte pas 
les conditions de l’Intellect, celles que nous lui avons recommandées, ou qui 
en sort après y être entré, nous lui enlevons notre amitié et nous nous désoli­
darisons de lui ; nous ne faisons pas appel à lui, nous n’avons pas de rapports de 
familiarité avec lui, nous ne lui parlons plus de nos sciences et nous lui cachons 
nos secrets. » Il en ressort que les isma'iliens formaient des groupes étroite­
ment solidaires, mais n’admettaient en leur sein aucun fidèle non initié. C’était 
l’opposé de l’égalitarisme pratique et de l’esprit de « communauté » défendus 
par le sunnisme.

Aussi bien l’isma‘ilisme fut-il, surtout lorsqu’il lutta pour la prise du

170

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

pouvoir, sans indulgence pour ses adversaires. On rapporte qu’un muezzin 
qui avait omis, à Kairouan, la formule spécifiquement shi'ite de l’appel à la 
Prière, fut exécuté. De même, les prières traditionnellement accomplies, depuis 
le calife ‘Umar, durant les nuits du mois de ramadan furent-elles interdites 
avec la dernière rigueur en Ifrîkiya fatimide, puis plus tard en Égypte. Certains 
califes fatimides n’hésitèrent point, par ailleurs, à faire maudire officielle­
ment « la Caverne * et ses occupants », voulant atteindre par là la mémoire 
d’Abû Bakr et sans doute aussi celle des plus anciens Compagnons qui, selon 
certaines traditions, auraient assisté le Prophète lorsqu’il reçut ses premières 
révélations.

L’isma'ilisme ne manqua pas non plus d’utiliser, pour la diffusion de 
ses idées, la Maison de la Sagesse qu’avaient créée au Caire les Fatimides et 
qui, dirigée par le chef suprême de la propagande, réunissait périodiquement 
les savants versés dans leur doctrine. Si le calife al-Hâkim, qui avait pourvu 
cet institut d’une nouvelle installation dans le palais lui-même, autorisa pour 
les sunnites une fondation parallèle, cette preuve de tolérance ne fut qu’éphé­
mère : au bout de trois ans les deux docteurs malikites qui dirigeaient l’institut 
sunnite furent mis à mort sans autre forme de procès. Les manifestations de 
fanatisme de l’isma'ilisme fatimide étaient cependant sans commune mesure 
avec celles du mouvement karmate qui n’hésita pas, dans sa lutte contre le 
califat abbasside, non seulement à molester et même massacrer les pèlerins qui 
se rendaient à la Mekke, mais encore à profaner au cours d’un raid audacieux 
la vénérable Ka'ba.

De l’isma'ilisme fatimide devaient dériver non seulement la secte des 
druzes *, mais aussi un parti dissident, celui des nizaris ou Assassins, qui lança 
en Orient une nouvelle « propagande ». Selon cette doctrine, de tendance plus 
philosophique encore, l’imâm trouvait sa justification dans la logique interne 
de son appel, répondant aux besoins de l’humanité. Mais le mouvement se 
distingua surtout dans l’histoire par son action « terroriste » et par les meurtres 
politiques auxquels ses adeptes se livrèrent, au cours des XIe et xii6 siècles, en 
Iran et en Syrie où ils avaient réussi à occuper de solides places fortes. A ce 
moment, l’isma'ilisme tenait une place importante dans la vie politique et 
religieuse des villes syriennes où la population, de conviction shi'ite, se 
signalait de temps à autre par des activités perturbatrices. Ne vit-on pas à 
Alep, au début du xiie siècle, les habitants démolir pendant la nuit les murs que 
l’émir faisait élever pour aménager un collège destiné à l’enseignement du droit 
sunnite? Mais ces manifestations restaient alors volontairement semi-clandes­
tines. Le mouvement lui-même, touché par le déclin de la puissance fatimide,

171

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



n’allait plus sortir que rarement de l’ombre où le maintenaient l’orthodoxie des 
nouveaux maîtres saldjoukides et la condamnation portée contre lui par les 
partisans des idées traditionalistes. Vivant désormais dans des milieux res­
treints d’initiés qui s’en transmettaient les secrets, il méritait plus que jamais 
ce nom de bâtiniya, « mouvement ésotérique », sous lequel il est généralement 
connu et qui met en relief le trait le plus frappant de sa doctrine et de ses 
méthodes insidieusement convaincantes.

•

Face aux divers mouvements shi'ites, dont les positions politiques ne 
pouvaient être admises par le gouvernement abbasside et dont la pensée, dans 
la plupart des cas, se fondait sur des théories cosmiques très éloignées de l’en­
seignement du Coran, les partisans de l’Islam traditionaliste ne cessaient ce­
pendant de réagir vigoureusement du point de vue dogmatique. Nous avons 
vu plus haut avec quelle agressivité un Ibn Batta, qui se considérait comme le 
porte-parole d’une de leurs branches les plus actives, s’en prenait à toutes 
les idées et attitudes qui lui paraissaient correspondre à des nouveautés condam­
nables. Le sentiment auquel il faisait ainsi appel, la peur de l’innovation, 
c’est-à-dire d’un déviationnisme susceptible d’entacher la saine doctrine de 
l’Islam, était depuis longtemps sous-jacent à l’évolution première de la Conunu- 
nauté. Au moment où s’affirmait de plus en plus la virulence nocive des diver­
gences doctrinales dégénérant en de véritables divisions politiques, il devait 
prendre une force nouvelle comme principe régulateur tempéré cependant 
par le jeu du consensus et différemment coloré selon les cas par les réactions 
individuelles. Tandis que certains docteurs refusaient toute compromission 
aussi bien que toute discussion avec l’adversaire, les autres se laissaient entraî­
ner à la controverse et entreprenaient de présenter l’Islam traditionnel sous un 
jour qui pût convaincre des esprits déjà séduits par des idées philosophiques 
étrangères ou déjà initiés à la dialectique. D’où l’existence de deux mouve­
ments traditionalistes défenseurs du califat dit sunnite, le mouvement fidéiste 
d’une part, représenté surtout par le hanbalisme, celui des « raisonneurs » 
ou « gens du kalâm * » de l’autre, qui se recrutèrent principalement dans
l’école ash'arite. .

Ibn Hanbal, de qui se réclamaient les membres de l’école juridique et 
théologique hanbalite, avait, on s’en souvient, résisté aux tentatives du calife 
al-Ma’mûn pour instaurer la doctrine mu'tazihte et à son « inquisition 
Sa position, telle qu’on peut la connaître d’abord par ses écrits (recueils relatifs

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

172

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



à la Tradition et consultations juridiques), ensuite par les récits qui nous 
ont été conservés de l’épisode de la Mihna, était restée à peu de chose près celle 
que ses disciples défendront durant des siècles. Ce juriste et docteur, que ses 
adversaires considéraient, non sans quelque mépris, comme un simple compi­
lateur de la Tradition, avait en fait une conception très précise de l’Islam, 
qui reposait sur deux bases : la valeur des données scripturaires d’une part 
et la nécessité d’autre part d’éviter à la Communauté toute dissension dom­
mageable.

Ibn Hanbal et ses premiers disciples professaient la croyance à l'unicité 
divine, mais sans se poser de questions sur la nature des attributs possédés 
par Dieu. Il faut, disaient-ils, croire que Dieu est « comme II s’est décrit Lui- 
même », croire donc que Dieu siège sur son trône, a un visage, des mains, qu’il 
voit, entend et qu’il pourra être vu par les élus après le Jugement dernier, 
croire surtout au caractère incréé du Coran, Parole de Dieu, représentant sa 
science. Il faut aussi croire à la toute-puissance de Dieu, auteur du mal comme 
du bien (la question de la responsabilité humaine restant sans réponse), croire 
aux épisodes du Jugement dernier tels qu’ils sont décrits dans le Coran, no­
tamment à la balance où seront pesés les actes des hommes, à la vasque où le 
Prophète exercera son intercession, au pont qui mène au paradis et d’où les 
damnés seront précipités en enfer, croire aussi au châtiment de la tombe, que 
subiront aussitôt après la mort les hommes coupables de manquements.

Ibn Hanbal imposait également de croire que la foi, qui ne vaut pas sans 
les œuvres, est susceptible de croître lorsqu’on fait le bien ou de diminuer 
lorsqu’on fait le mal. Par là il résolvait le problème que s’étaient posé dès les 
premiers temps kharidjites, murdjites, et mu’tazilites. Mais, s’il affirmait la 
nécessité de faire le bien pour être un croyant complet, il estimait en même 
temps que les manquements, tout en diminuant la foi, n’enlevaient pas la quali­
té de croyant et sa doctrine, qui restait rigoriste, sauvegardait néanmoins 
l’unité de la Communauté. C’était en vertu de ce principe qu’il ordonnait à 
tous de prier derrière un imâm impie et condamnait toute révolte contre le 
pouvoir établi, de même que toute manifestation de guerre intestine et tout 
esprit de discussion pouvant engendrer une rupture de la Communauté.

Cette position amenait à considérer les quatre premiers califes comme 
parfaitement légitimes et à estimer que l’ordre de leurs règnes correspondait 
à leur valeur respective : ainsi ‘Alî n’était pas exclu du nombre de ceux qui 
avaient mérité le califat, mais remis à sa vraie place, la quatrième. Après lui, les 
Umayyades avaient été des souverains légitimes, comme le furent ensuite les 
Abbassides, tous investis par l’accord des musulmans. On voit ici comment la

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

173

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



cohésion de la Communauté et le respect du régime au pouvoir allaient de pair 
avec une tyrtaine conception de la foi, elle-même plus ou moins liée à une théo­
dicée déterminée.

Si les hanbalites insistaient sur la toute-puissance de Dieu, ils soulignaient 
aussi son pouvoir de miséricorde et l’intérêt qu’il prend au sort des humains. 
Puisque c’est à son image que Dieu a créé le premier homme, Adam, il y a ana­
logie lointaine, mais analogie tout de même, entre Dieu et une humanité sou­
vent pécheresse à laquelle il est prêt à pardonner. Chaque nuit, déclaraient-ils, 
il descend jusqu’au « ciel le plus proche » pour écouter les demandes de 
pardon que les hommes lui adressent et les quelques personnages qui ont 
fait preuve d’une vie exemplaire se trouvent de façon certaine au paradis. 
Contrariant quelque peu les principes de l’égalitarisme sunnite, une hiérarchie 
était ainsi établie parmi les membres de la Communauté en tête de laquelle se 
plaçaient, après le Prophète, les quatre premiers califes et les six Compagnons 
jugés aussi dignes qu’eux de lui succéder, puis les Expatriés et les Auxiliaires. 
Ces personnages avaient mérité dans le paradis la place privilégiée justifiant 
la vénération dont ils étaient devenu» l’objet au sein des milieux traditionalistes. 
En revanche, aucun de ceux qui priaient en se tournant vers la kibla * n’était 
exclu de la Communauté ni ne devait perdre l’espoir de bénéficier du pardon 
divin ou de l’intercession du Prophète. „

Les hanbalites d’autre part, s’en tenant au texte du Coran et de la Tradi- 
tioh, refusaient tout usage du raisonnement dialectique ou kalâm. Pour eux, 
discuter avec l’adversaire était inévitablement se laisser gagner par ses raisons. 
Mais, plus profondément, c’était une profanation que de chercher à justifier 
des textes sacrés se suffisant à eux-mêmes et ayant en eux-mêmes leur justifi­
cation. A cette attitude fidéiste en théologie s’ajoutait le goût d’une vie reli­
gieuse personnelle fondée sur la prière et l’invocation, mais ce dernier trait 
marqua moins les membres du mouvement que leur opposition à toute entre­
prise raisonneuse ou que la vigueur de leur loyalisme politique.

L’attitude ainsi définie était d’ailleurs apparue avant Ibn Hanbal. Déjà au 
temps de Hârûn al-Rashîd les tentatives du kalâm avaient été condamnées par 
les hommes de religion qui fréquentaient la Cour califienne. Et au temps 
d’al-Ma’mûn, des heurts s’étaient produits entre les traditionalistes et les 
mu'tazilites sans qu’on puisse savoir exactement qui avait engagé les hostilités. Si 
le mu'tazilisme avait reçu à cette époque un soutien vigoureux du califat et 
adopté apparemment une attitude agressive, il n’en accusait pas moins, lui aussi, 
le parti adverse de s’être livré à des excès. Il semble en tout cas que le traditio­
nalisme ait alors donné naissance à des groupements politico-religieux quelque

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

174

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



peu extrémistes, telle cette Nâbita, ou « mauvaise herbe », qu’al-Djâhiz dénonce 
avec ardeur dans ses écrits polémiques. Cette secte, que le célèbre essayiste 
accuse d’anthropomorphisme, était aussi un parti politique qui paraît s’être 
confondu avec celui des « partisans de ‘Uthmân ». C’est dire que ses adeptes 
avaient une position politique durcie : affirmant la supériorité de ‘Uthmân 
sur ‘Alî, ils poussaient les califes abbassides à suivre la voie antérieurement 
tracée par leurs prédécesseurs umayyades et leur tendance domina pendant 
le règne d’al-Mutawakkil qui professait, dit-on, le plus grand mépris pour 
‘Alî et tenait au contraire, semble-t-il, en grande estime les califes syriens.

Par comparaison à ces premiers groupes, Ibn Hanbal et ses disciples obser­
vaient une position modérée qu’ils s’efforcèrent de faire prévaloir, non pas tant 
sous al-Mutawakkil que durant la fin du ixe siècle. A leur action peut être 
imputée la condamnation du kalâm portée par al-Mu‘tadid au début de son 
règne, en 892, ainsi que la reconnaissance à ce moment, dans la réglementation 
de l’héritage, de ces droits des parents par les femmes que défendait l’école 
hanbalite. Puis, ce fut au début du Xe siècle que le mouvement, dirigé alors par 
un certain al-Barbahârî, s’efforça à Bagdad d’imposer ses conceptions par le 
moyen de manifestations populaires déclenchées en des occasions diverses, 
telles la mort de l’exégète et historien al-Tabarî *, accusé de sympathies pour 
shi'isme ou kadarisme, ou la mise en jugement du lecteur de Coran Ibn Shan- 
nabûdh, accusé de propager des variantes remontant à des partisans de ‘Alî. 
Les partisans d’al-Barbahâri ne manquaient point par ailleurs de faire respec­
ter la moralité publique en s’attaquant aux marchands de vin, en brisant les 
instruments de musique, en dénonçant la mauvaise tenue de certaines femmes, 
en molestant aussi les docteurs de l’école shafi'ite, coupables d’observer dans 
leur rituel un usage propre au shi'isme. Leurs violences furent telles que le 
calife al-Râdî dut, en 935, condamner en termes sévères la doctrine hanbalite 
et les activités des partisans d’al-Barbahârî. « Vous prétendez, dit-il alors, que 
l’apparence de vos visages laids et affreux est à l’image du Seigneur des mondes 
et que votre aspect horrible rappelle Son aspect. Vous parlez de Sa paume, de 
Ses doigts, de Ses deux pieds, de Ses deux sandales dorées, de Ses cheveux cré­
pus, de Sa montée au ciel et de Sa descente vers ce monde — Dieu transcende 
de beaucoup ce que disent les égarés et les négateurs. Vous attaquez les meilleurs 
de la Communauté ; vous accusez d’impiété et d’égarement les partisans de la 
famille de Muhammad ; vous invitez les musulmans à adopter dans la religion 
des innovations manifestes et des doctrines perverses inconnues du Coran. 
Vous réprouvez la visite des tombes des imâms et accusez leurs visiteurs d’inno­
vation, alors que vous-mêmes vous vous réunissez pour visiter la tombe de tel

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

175

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



homme du commun qui n’a ni noblesse, ni naissance, ni lien avec l’Envoyé de 
Dieu, ordonnant qu’on visite sa tombe, lui attribuant les miracles des prophè­
tes et les prodiges des saints. Que Dieu maudisse Satan — ce séducteur— qui 
vous a inspiré ces pratiques abominables ! L’émir des Croyants jure devant Dieu 
par un serment solennel que si vous n’abandonnez pas votre doctrine blâmable 
et votre méthode erronée, il vous accablera de coups, vous dispersera, vous 
tuera, vous disséminera, fera tomber le sabre sur vos nuques, le feu sur vos de­
meures et sur vos résidences. »

Al-Râdî interdit en conséquence toute réunion de partisans dont l’activité 
lui paraissait nuire à l’ordre public. Ces derniers n’en désarmèrent point pour 
autant et on les vit bientôt tenter à deux reprises de détruire la mosquée shi'ite 
de Barâthâ. Réduits ensuite à la défensive pendant les premières décennies de 
la domination bouyide, ils se contentaient le plus souvent d’effacer pendant 
la nuit les inscriptions injurieuses à l’égard d’Abû Bakr ou de ‘Umar que les 
shi'ites avaient fait graver pendant le jour sur des monuments. Mais à la fin 
du Xe siècle, ils s’enhardirent, grâce au soutien du calife, et contre-attaquèrent 
en faisant célébrer de nouvelles fêtes qui répondaient aux fêtes shi'ites, telles 
en 998 la commémoration à Bagdad de la mort de Mus'ab, le vainqueur du 
rebelle shi'ite al-Mukhtâr, ou à la fin de cette même année la fête du Jour de 
la Caverne.

Puis, au début du XIe siècle, des difficultés graves éclatèrent sous forme 
d’émeutes que l’on a vues plus haut opposer à Bagdad les sunnites et leurs 
adversaires. Des incendies furent allumés dans divers mausolées révérés par 
les shi'ites ; le quartier shi'ite du Karkh fut attaqué et pillé. En 1051 enfin, 
à la suite du meurtre d’un sunnite et de son enterrement près de la tombe 
d’Ibn Hanbal, une émeute éclata qui se termina par le pillage et la destruction du 
sanctuaire shi'ite vénéré de Kâzimayn.

A cette époque le hanbalisme avait été adopté officiellement par le calife 
al-Kâdir qui, en 1017, fit lire publiquement au palais, devant les cadis, les juris­
consultes et les membres de la famille hashimide, des proclamations par lesquelles 
il définissait la doctrine que chacun devait professer sous peine d’être considéré 
comme « infidèle et pécheur ». On y remarquait les affirmations suivantes : 
« Dieu créa le trône sans avoir besoin et II S’y installa selon Son dessein et Sa 
volonté [...] Il est Puissant en vertu d’une puissance, Savant en vertu d’une science 
préétemelle non acquise, Audient en vertu d’une ouïe, Voyant en vertu d’une 
vue [...] Parlant avec des paroles, non pas avec un moyen créé, comme celui 
des créatures [...] Chaque attribut qu’il S’est attribué ou que Son prophète Lui 
a attribué est réel et non point métaphorique [...]

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

176

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



« La Parole de Dieu est incréée, Dieu a effectivement parlé avec cette Parole 
et II l’a révélée à Son apôtre par l’intermédiaire de Gabriel, le porte-parole. 
Celui-ci, l’ayant entendue de Lui, l’a récitée à Muhammad qui, à son tour, l’a 
récitée à ses Compagnons qui, à leur tour enfin, l’ont récitée à la Communauté. 
Cette Parole ne devint pas créée en vertu de sa récitation par les créatures, car 
elle demeure la Parole même que Dieu a parlée. Elle demeure donc incréée dans 
quelque état qu’elle soit : qu’elle soit répétée, retenue dans la mémoire, écrite 
ou entendue. Quiconque dit qu’elle est créée dans quelque état que ce soit est 
un infidèle dont l’efiusion de sang est licite s’il s’obstine à ne pas faire une rétrac­
tation publique [...]

« La foi consiste en l’énonciation, les œuvres et l’intention [...] Elle varie, 
augmentant avec l’observance de la Loi et diminuant avec la non-observance [...] 
L’homme ne sait pas le destin que Dieu lui réserve, ni quelle fin lui sera accor­
dée [...] L’homme doit aimer tous les Compagnons du Prophète et savoir qu’ils 
sont les meilleures des créatures après l’Envoyé de Dieu [...] Personne ne doit 
dire que du bien de Mu’âwiya [...] Il ne doit pas déclarer un autre infidèle 
pour l’omission d’une quelconque obligation, sauf la seule Prière prescrite dans 
le Livre de Dieu. »

Pareille proclamation, dont l’existence même prouve le besoin qu’avait 
alors la Communauté d’une direction ferme pour lutter contre sa désagrégation 
interne, condamnait à la fois le mu’tazilisme, qui niait les attributs divins, et 
le shi’isme, qui refusait de reconnaître la légitimité des premiers califes. Mais 
elle visait aussi la nouvelle théologie ash’arite qui établissait des distinctions 
entre différentes catégories d’attributs divins et qui nuançait la thèse du Coran 
incréé. Comme prise de position doctrinale, elle s’accompagna d’une nouvelle 
inquisition dont furent surtout victimes les jurisconsultes de tendance mu’tazi- 
lite, astreints à des rétractations publiques et empêchés de se défendre dans des 
séances de libre discussion. Le hanbalisme en effet, bénéficiant de l’appui du 
calife, puis de celui des premiers souverains saldjoukides, attaquait vigoureuse­
ment les représentants de cette école de pensée, notamment en la personne d’un 
certain Ibn al-Walîd qui ne put continuer son enseignement que chez lui, 
dans une maison du quartier shi’ite du Karkh.

Mais le hanbalisme fut aussi en butte, à partir de la fin de la première moi­
tié du xi® siècle, à l’hostilité de la nouvelle école ash’arite. Si des sermonnaires 
traditionalistes, tel Ibn al-Djawzî, connurent à la fin du xii® siècle à Bagdad 
leur heure de gloire et si l’école hanbalite réussit à s’établir solidement à Damas 
pendant l’époque ayyoubide, les XIe et XIIe siècles allaient être marqués en Orient 
par le développement d’un autre enseignement, qui accordait une plus grande

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

177

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

place au raisonnement et qui était destiné à laisser des traces profondes sur 
l’évolution ultérieure de la pensée religieuse islamique.

•

C’était l’école ash'arite qui devait ainsi l’emporter finalement dans l’évo­
lution du sunnisme. Son nom venait de celui d’un théologien mu'tazilite, 
al-Ash‘arî qui, vers 910, abandonna la doctrine enseignée par son maître 
al-Djubbâ’î pour se rallier à la position traditionaliste définie par Ibn Hanbal 
et placer sous son patronage sa nouvelle profession de foi connue sous le nom 
d’/èâna, « Exposé ». La pensée d’al-Ash'arî, volontairement liée ainsi à celle 
du maître de l’école hanbalite, n’allait pas moins s’en trouver au point de départ 
d’un mouvement sunnite absolument distinct du hanbalisme et même opposé 
à lui sur de nombreux points.

Une certaine obscurité règne sur la nature des idées d’al-Ash'arî, à qui l’on 
paraît avoir postérieurement prêté des affirmations qu’il n’avait sans doute pas 
lui-même soutenues et attribué des opuscules qu’il n’avait pas dû écrire. Il est 
certain toutefois que ce penseur conserva, de son ancienne formation mu'tazi­
lite, une attitude intellectuelle qui n’était pas celle des hanbalites et qui consis­
tait essentiellement à reconnaître la légitimité du recours à la discussion et aux 
arguments rationnels pour convaincre l’adversaire lorsque cela était nécessaire. 
Ainsi le vit-on dans son traité de théologie, qui est le plus ancien traité de ce 
genre écrit dans l’Islam sunnite, s’efforcer de prouver, au cours de son premier 
chapitre, l’existence du Créateur en se fondant non seulement sur les textes, 
mais encore sur des raisons que nous pourrions appeler de bon sens, analogues 
en quelque sorte au fameux argument de Voltaire.

Or discuter, c’est raisonner sur l’objet de la foi. De là à adopter une position 
intermédiaire entre le mu'tazilisme et le hanbalisme, à adhérer à la doctrine du 
second en admettant les méthodes du premier, il n’y avait qu’un pas qui fut 
franchi, sinon par al-Ash‘arî lui-même, qui resta d’une grande prudence, 
du moins par la plupart de ses disciples. Ceux-ci en vinrent à transformer très 
sensiblement la position doctrinale initiale de leur maître et à fonder ainsi une 
école nouvelle, celle des mutakallimûns ou « raisonneurs », qui pratiquaient le 
kalâm ou raisonnement dialectique en vue de poser les bases d’une théologie 
dogmatique.

Les opinions défendues par al-Bâkillânî *, un siècle environ après al-Ash‘arî, 
illustrent bien le développement pris par ce mouvement de pensée. A cette épo­
que, l’ash'arisme combattait les mu'tazilites à qui il reprochait de ne croire

178

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ni aux attributs divins (entendons attributs « étemels et distincts de l’essence »), 
ni au Coran créé, ni à la « vision » de Dieu par les élus, ni à la prédétermination, 
ni à l’intercession du Prophète dans l’au-delà. Il combattait aussi avec la même 
vigueur les traditionalistes qualifiés par lui d’« anthropomorphistes » et accusés 
d’interpréter les attributs divins d’une façon trop littérale. Le problème du 
Coran créé ou incréé demeurait toujours au cœur de la discussion, si l’on en 
croit le précis théologique d’al-Bâkillânî, VInsâf, dont le tiers lui était consacré. 
Pour les ash‘arites, le Coran était incréé, mais sans que l’on pût dire que les 
mots du Coran, tels qu’ils étaient prononcés par chaque fidèle, fussent incréés : 
il y avait lieu de distinguer nettement entre le contenu de la « récitation » et les 
mots « récités », distinction à laquelle les hanbalites répugnaient généralement. 
Conscients d’autre part des difficultés que suscitaient pour la raison certaines 
positions traditionnelles, notamment la croyance aux attributs physiques de 
Dieu tels que sa main, sa face, etc., les mêmes docteurs déclaraient qu’on devait 
y adhérer malgré tout « sans se demander comment » (bilâ kayfa), formule qui 
allait caractériser par la suite l’ash'arisme.

En fait, cependant, les adeptes de ce mouvement proposèrent peu à peu des 
solutions aux questions théologiques embarrassantes. C’est ainsi qu ils en vin­
rent à admettre la distinction, d’origine mu'tazilite, qui opposait parmi les 
attributs divins les attributs de l’essence et les attributs d’action, dont les der­
niers ne se manifestaient qu’en certaines occasions. Ils en vinrent aussi à accep­
ter l’interprétation métaphorique des versets coraniques concernant la « main » 
de Dieu. Ils tentèrent de sauvegarder le libre arbitre humain en développant la 
théorie de l’appropriation par l’homme des actes déterminés par Dieu, théorie 
dont le germe se trouvait déjà chez al-Ash‘arî. En outre, on les vit élaborer 
tme conception de la connaissance dont l’exposé, placé régulièrement en tête 
des traités, prouvait bien l’importance que les ash arites accordaient à la,dialec­
tique. Cette conception, qui reposait notamment sur la distinction entre éternité 
et contingence ou entre substance et accident, utilisait, comme toutes les théo­
ries dominantes de la scolastique médiévale en Orient ou en Occident, les,caté­
gories définies anciennement par la philosophie hellénisante. De la sorte, 1 école 
produisit une série d’ouvrages de théologie où les méthodes et certaines, des 
thèses défendues jadis par le mu'tazilisme se trouvaient peu à peu assimilées 
au patrimoine islamique traditionnel. x .

Un nouveau pas en avant fut accompli par le célèbre àl-Ghazâli, disciple 
d’al-Djuwaynî *, qui, tout en combattant sans faiblesse les thèses des philo­
sophes musulmans hellénisants dits falâsifa, adopta lui aussi certaines méthodes 
d’inspiration aristotélicienne pour les faire servir à la défense de l’Islam. C était

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

179

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

l’ouverture Hans le kalâm d’une voie nouvelle qu’Ibn Khaldûn qualifiera de 
« voie des modernes ».

Mais les ash'arites ne limitèrent point là leurs efforts. Il est caractéris­
tique de noter qu’ils se consacrèrent aussi à réfuter les erreurs de leurs adver­
saires, que ceux-ci fussent mu'tazilites, shi'ites, « anthropomorphistes » 
ou même chrétiens, juifs ou manichéens. En dépit du caractère plus ou moins 
polémique des traités d’hérésiographie qui virent ainsi le jour, l’intérêt porté à 
des doctrines erronées, qu’elles fussent ou non islamiques, correspondait chez 
eux à une attitude fondamentale de prosélytisme et à la prétention de gagner 
à l’Islam de nombreux convertis. Si vivace était même cette prétention que 
sermonnaires et propagandistes de leur tendance organisaient par exemple 
à Bagdad, à l’occasion de conversions qu’ils avaient obtenues, de véritables 
cérémonies suivies de parades.

Enfin le mouvement ash'arite, qui se présentait apparemment sous les 
aspects d’une école théologique, fut aussi un mouvement que l’on a parfois, 
à juste titre, qualifié de « socio-politique ». Il prit en effet nettement position 
en faveur du régime établi et en faveur d’un regroupement communautaire 
fondé sur le respect des traditions des Anciens et sur la hiérarchie des Compa­
gnons. Tout en étant accusés par les hanbalites de sympathies mu'tazilites, 
ses membres se déclarèrent les véritables « partisans de la sunna et du regrou­
pement communautaire », ou ahl al-sunna wa-l-djama a, expression dans 
laquelle le second terme compte autant, sinon plus, que le premier.

Au milieu des remous des xe-xie siècles, ce fut surtout finalement contre 
les hanbalites que les ash'arites durent engager la lutte, car les représentants 
du traditionalisme rigoriste exerçaient alors sur la vie religieuse, ainsi qu’on 
l’a vu plus haut, une domination que les « raisonneurs » ne pouvaient supporter 
puisqu’elle leur interdisait, par exemple, de prêcher à la grande mosquée 
d’al-Mansûr. Sans doute les ash'arites n’en avaient-ils pas moins déjà réussi à 
acquérir quelque autorité à Bagdad. La preuve en est que les hanbalites avaient 
alors éprouvé le besoin de faire condamner leur doctrine par le calife al-Kâdir 
et que peu après, en 1038, certains docteurs ash'arites s’enhardirent jusqu’à 
lancer une attaque contre le hanbalite Abû Ya'lâ qui recourut de nouveau au 
calife al-Kâ’im pour faire réaffirmer la profession de foi officielle. Mais les 
progrès restaient lents, tandis qu’une rivalité constante ne cessait de se manifester 
entre les deux « partis » se taxant mutuellement d’« infidélité ». Pendant une 
courte période, les ash'arites furent même contraints de quitter la capitale. 
Néanmoins, leur doctrine s’était répandue en Iran où elle se heurta aussi, 
dans les premiers temps de la domination saldjoukide, à l’hostilité du pou­

180

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

voir — Tughrilbeg en effet commença par la faire condamner en 1053 à 
Nîshâpûr —, mais où elle rencontra ensuite l’appui du célèbre vizir d’Alp 
Arslân, Nizâm al-Mulk.

Ce remarquable homme d’État se décida en effet à défendre de tout son pou­
voir, quoique avec plus ou moins d’efficacité selon les moments, l’ash'arisme, 
qui lui paraissait plus apte que le hanbalisme à lutter contre le shi'isme 
extrémiste, particulièrement menaçant. Sous sa protection, qui favorisa le 
développement de nouveaux collèges officiels appelés madrasas, les ash'arites 
en vinrent à essayer d’imposer leurs conceptions à Bagdad. Dix ans après la 
fondation de la madrasa Nizâmiya de la capitale, en 1067, un professeur de 
droit, Ibn al-Kushayrî, osa dans un sermon attaquer la doctrine hanbalite et 
la qualifier d’anthropomorphiste. Peu après, les ash'arites défilaient dans la 
ville aux côtés de leurs nouveaux convertis. Les étudiants de la madrasa atta­
quaient les milieux hanbalites. Un ash'arite se permettait de faire un sermon 
à la grande mosquée d’al-Mansûr où seuls les hanbalites jusque-là se montraient. 
Toutes ces audaces déclenchaient des réactions hanbalites, les unes populaires 
et brutales telles que la lapidation d’un sermonnaire ash'arite à la grande 
mosquée, les autres politiques. Nizâm al-Mulk, devant la violence de l’opposi­
tion locale, cherchait à apaiser les esprits. Mais en vain. Comme le disait un des 
représentants du hanbalisme : « Comment nous réconcilier? La paix se réta­
blit seulement entre deux partis qui sont en rivalité pour une charge d’État, 
ou pour les biens de ce monde, ou pour une part plus grande d’un héritage, 
ou enfin pour l’accession au pouvoir. Mais ces gens-là prétendent que nous 
sommes infidèles et nous, de notre côté, prétendons que sont infidèles ceux qui 
ne professent pas les mêmes doctrines que nous professons nous-mêmes. 
Comment donc nous réconcilier? »

Nizâm al-Mulk dut alors renoncer à soutenir dans la capitale, autant qu’il 
l’aurait souhaité, l’ash'arisme qui allait se développer surtout hors d’Irak, 
en Syrie où il pénétra avec les professeurs shafi'ites, d’origine iranienne le 
plus souvent, que Nûr al-Dîn et ses successeurs installèrent à Alep et à Damas, 
au Maghreb aussi où ses idées se diffusèrent à partir du XIe siècle, parmi cer­
tains représentants du juridisme malikite.

L’ash'arisme n’était d’ailleurs pas seul. Un mouvement analogue avait 
progressé, en Iran surtout, sous l’impulsion d’un contemporain d’al-Ash an, 
al-Mâturidî *, qui vécut au Xe siècle à Samarkand. Le matundisme était lui 
aussi une école de théologie apologétique et dogmatique qui avait adopté cer­
taines méthodes du mu'tazilisme et qui s’était appliquée à insister sur la no­
tion de la responsabilité humaine en admettant non pas seulement l’appropria­

181

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tion par l’homme de ses actes, mais l’existence d’une véritable liberté humaine 
de choix. Parallèlement, d’autres systèmes doctrinaux encore avaient vu le 
jour, notamment en Occident. Mais tandis que la pensée, à Cordoue, d’un 
Ibn Hazm *, pensée originale par son double souci de rester fidèle au sens 
littéral des textes et d’éviter les interprétations « anthropomorphistes », ne devait 
pas exercer d’influence directe sur la vie politique, celle du Berbère Ibn Tû- 
mart, centrée sur l’affirmation de l’unicité divine bien comprise, allait aboutir 
à la fondation de la dynastie maghrébine des Almohades. Nouvelle illustra­
tion de la collusion ayant toujours existé, dans l’Islam médiéval, entre l’essor 
d’une doctrine religieuse originale, qu’elle fût hétérodoxe ou sunnite, et la 
fortune d’un pouvoir temporel utilisant à ses propres fins le dynamisme des 
adeptes de ladite doctrine.

•

Mais l’appartenance au sunnisme ne consistait pas seulement dans l’adhé­
sion à un certain nombre de thèses théologiques traditionnelles parfois réinter­
prétées par leurs défenseurs. Elle se traduisait aussi par l’adoption d’un des 
systèmes juridiques officiellement admis dont nous avons vu plus haut l’individua­
lisation au cours du Vin® siècle. Ces systèmes ne divergeaient entre eux que de 
façon minime sur le détail des prescriptions cultuelles ou sociales propres au 
droit islamique, mais ils se caractérisaient chacun par certaines manières de 
présenter le donné fondamental fourni par le Coran et la Tradition, dont les 
discussions en cours, qu’elles fussent théologiques ou juridiques, avaient alors 
encouragé une étude approfondie. Tels avaient été en particulier l’effet de la 
réaction d’al-Shâfi‘î contre l’usage de la réflexion personnelle et aussi l’effet 
de la position traditionaliste d’Ibn Hanbal. Sous cette impulsion étaient appa­
rus alors plusieurs recueils de « dicts » du Prophète, classés généralement par 
matières. Parmi eux l’ouvrage d’al-Bukhârî * connu sous le nom du « Vérita­
ble », le Sahih, et l’ouvrage de même titre dû à Muslim étaient venus s’ajouter 
au Musnad d’Ibn Hanbal où les mêmes « dicts » étaient rangés d’après leurs 
garants.

En même temps que se développait la science de la Tradition, le nombre 
des systèmes juridiques en usage tendait à se fixer. Les trois plus importants 
connaissaient un succès grandissant, qui variait avec les régions. Si les shafi'ites 
dominaient en Arabie où ils occupaient les principaux offices de cadis et 
de prédicateurs, ils étaient peu nombreux en Irak et ils se heurtaient en Iran 
à la rivalité des hanafites ; ils s’étaient en revanche fortement établis en Syrie, 
puis en Égypte où leur système avait rencontré le malikisme, puissant en ce

182

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



pays avant l’occupation fatimide, et où il allait bénéficier par la suite de l’appui 
officiel des Ayyoubides. Le hanafisme s’était solidement implanté en Irak où la 
plupart des cadis lui appartenaient au Xe siècle et où il coexistait avec le han­
balisme; il était puissant aussi en Iran où il tendait à supplanter le shafi'isme. 
Le malikisme enfin, qui comprenait quelques représentants en Irak, avait 
progressé surtout au Maghreb, où il était bientôt devenu le système prédo­
minant. Quant aux petites écoles, celles d’al-Awzâ‘î, de Sufyân al-Thawrî 
et de Dâwûd al-Isfahânî *, elles étaient en déclin. Seule l’école dawudite, 
appelée aussi zahirite * parce qu’elle s’en tenait strictement au sens littéral 
(zâhir) des textes, devait réussir à se maintenir quelque temps, notamment 
en Espagne où elle s’était répandue après s’être imposée en quelques villes 
d’Orient et où Ibn Hazm fut son représentant le plus notable. Mais les deux 
autres, auxquelles on peut joindre celle qu’avait fondée l’exégète et historien 
al-Tabari, disparurent rapidement.

La situation précédemment si confuse était donc simplifiée et allait conti­
nuer à évoluer dans le même sens. On considéra dès lors qu’il n’y avait plus 
lieu d’autoriser de nouveaux efforts personnels de réflexion * (idjtihâd) sus­
ceptibles d’encourager de nouvelles tendances : le rôle des juristes devait se 
limiter à suivre les avis de leurs prédécesseurs et à déterminer les conditions 
d’application d’un droit déjà élaboré. C’est ce qu’on appela la « fermeture de 
la porte de l’effort de réflexion ». Cette « fermeture » ne se fit toutefois que pro­
gressivement et n’empêcha pas certains juristes de protester contre l’esprit 
d’imitation trop servile qui dominait chez leurs confrères, ni d’apporter d’inté­
ressantes améliorations aux systèmes existants. Elle ne les empêcha pas non 
plus de parfois réclamer pour eux-mêmes la qualité de « penseur indépendant » 
(mudjtahid), comme le fit le réformateur Ibn Tûmart. En vertu de ce processus, 
le hanbalisme par exemple, qui avait été seulement considéré auparavant comme 
une simple école théologique, devait obtenir, grâce à son activité, droit de cité 
à côté des trois grandes écoles précédemment mentionnées. La normalisation se 
fit tacitement au nom de l’accord commun, de ce consensus qui joua toujours 
un rôle important dans l’élaboration du droit.

Lés systèmes ainsi reconnus restaient historiquement liés, de manière plus 
ou moins étroite, aux mouvements politico-religieux qui en avaient aidé la 
diffusion. Le cas est particulièrement net pour le hanbalisme qui fut à la fois 
mouvement théologique et système juridique et au sein duquel on vit peu de 
dissensions. Mais le shafi'isme demeura de son côté imprégné d’ash'arisme, 
car ce fut parmi ses adeptes que les ash‘arites répandirent leur doctrine ; 
ce fut de lui et des collèges réservés à son enseignement qu’ils se servirent pour

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

183

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

propager leurs propres idées, comme cela se produisit par exemple à Bagdad 
peu après la fondation de la madrasa Nizâmiya. Certains malikites aussi avaient 
été gagnés par l’ash'arisme, soit en Irak, soit surtout en Occident où le mali­
kisme adopta plus souvent des positions traditionalistes proches de celles du 
hanbalisme et destinées à en faire l’adversaire le plus dangereux d’un ismaé­
lisme longtemps triomphant. Quant aux hanafites, ils profitèrent généralement 
des progrès du maturidisme qui défendait sans doute la doctrine théologique 
la moins éloignée du mu'tazilisme : pour cette raison, les mu'tazilites trou­
vèrent refuge, au Xe siècle, dans ce système qui devait également accueillir, 
après la défaite du shi'isme en Orient, des partisans de ce dernier mouvement, 
de même qu’auparavant certains hanafites s’étaient laissés gagner par l’idéologie 
fatimide.

Ces affinités entre sectes religieuses et systèmes juridiques qui influaient 
les uns sur les autres sans cependant se confondre, tenaient essentiellement 
à la similitude de méthodes de raisonnement appliquées, selon les cas, soit aux 
fondements de la religion, ou usûl al-dîn, soit aux fondements du droit, ou 
usûl al-fikh. Mais, en dehors du hanbalisme qui se présenta toujours sous un 
aspect quelque peu monolithique, les écoles juridiques n’imposaient pas néces­
sairement à leurs membres une option théologique particulière et il n’était 
pas rare de rencontrer des esprits originaux qui adoptaient des positions per­
sonnelles en combinant des notions d’origines différentes. Les correspondances 
régulières qu’allait encourager l’organisation d’un enseignement officiel pour 
chaque système, dispensé dans des collèges spécialisés, furent surtout le fait 
d’un Islam plus tardif, définitivement divisé en quelques familles religieuses 
à valeur socio-politique, les unes hétérodoxes et les autres sunnites, en même 
temps que se durcissait la séparation entre les quatre rites sunnites.

•

Entre le IXe et le XIe siècle, lorsque des options doctrinales et théologiques 
en pleine évolution restaient au premier plan des préoccupations des hommes 
de religion et provoquaient parfois des heurts violents, le soufisme ne perdait 
pas non plus de son influence et contribuait lui aussi à entretenir l’agitation des 
esprits. Sans doute un mystique comme al-Muhâsibî, ce contemporain d’Ibn 
Hanbal qui fut l’auteur d’un des premiers traités sur l’amour divin, restait-il 
dans la ligne des anciens ascètes. Il se contentait de prêcher la pratique de l’exa­
men de conscience, d’où son surnom, ainsi que la méditation prolongée ; il 
prônait aussi l’abandon complet de soi comme moyen de rencontrer Dieu

184

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



et d’obtenir son amour. Par là il ne heurtait pas les traditionalistes, qui recon­
naissaient à Dieu une certaine capacité de compassion. Mais, au cours du 
IXe siècle, des notions nouvelles étaient apparues dans le langage des mystiques. 
Ce fut ainsi que le Persan al-Bistâmî *, découvrant Dieu dans son propre cœur 
et proférant des paroles telles que : « Gloire à moi, que grande est ma Majesté ! », 
heurta alors vivement les milieux traditionalistes qui n’étaient pas davantage 
disposés à admettre 1’ « ivresse » de Dieu qu’il proclamait dans son enseigne­
ment. Ses propos extatiques frisaient en effet le monisme et, à partir de ce 
moment, la pratique du mysticisme commença de poser un problème doctrinal 
islamique au lieu de se cantonner dans le domaine des pratiques morales et des 
règles de vie.

Certes al-Djunayd * s’était efforcé de sauvegarder la transcendance divine 
et d’éviter toute divinisation de la personne humaine, tout en visant au dépouil­
lement total du moi et à l’anéantissement de l’homme en Dieu. La définition 
du soufisme était pour lui que « Dieu fait mourir l’homme à son moi pour le faire 
vivre en Lui ». Il justifiait cette prétention en recourant à la notion coranique 
du Pacte prééternel conclu entre Dieu et les hommes avant que l’histoire eût 
commencé. « Dans ce verset [VII, 166-167], disait-il, Dieu a affirmé qu’il 
a parlé aux descendants d’Adam alors qu’ils n’avaient pas d’existence formelle. 
Cela est possible parce que Dieu les saisit dans leur existence spirituelle. Cette 
existence spirituelle implique qu’ils connaissent Dieu spirituellement sans 
aucunement postuler qu’ils soient conscients de leur propre individualité. » 
Il s’agissait donc pour l’homme de revenir « à l’état où il était avant d’être », 
pour permettre à son individualité d’être transformée par Dieu et en accord 
avec la vérité, au cours d’instants toujours trop brefs.

Mais le célèbre al-Hallâdj, qui mourut supplicié à Bagdad en 922, devait 
être moins prudent dans ses propos extatiques et se faire remarquer par son 
active propagande comme par son indifférence aux critiques. Prêchant dans les 
marchés et les mosquées à la manière des sermonnaires populaires, dans les 
provinces d’Iran qu’il parcourut pendant cinq ans, puis dans la capitale, il 
exhortait chacun à la réforme morale, invitait ses interlocuteurs à méditer sur 
l’unicité divine et à se conformer à la volonté divine pour réaliser l’union avec 
Dieu. « Ivre » de Dieu lui aussi, il concevait cette union comme un lien intime 
entre Dieu et l’âme, lien qui lui permettait de s’écrier : « Si vous ne reconnais­
sez pas Dieu, reconnaissez du moins Son signe. Je suis ce signe. Je suis la Véri­
té créatrice parce que, par la Vérité, je suis une vérité éternellement. »

Tandis que par de telles expressions il scandalisait les docteurs qui lui 
reprochaient de prétendre à la divinité, il fut également accusé de propagande

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

185

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

subversive en faveur soit du réformisme hanbalite qui avait inspiré la conspi­
ration d’ibn al-Mu‘tazz, soit du shi'isme extrémiste; il lui arrivait en effet 
d’employer des formules qui rappelaient celles que les partisans shi'ites 
appliquaient à l’« incarnation » de l’esprit divin en l’imâm. Arrêté pour des 
raisons surtout politiques, mal défendu par les quelques protecteurs qu’il 
s’était acquis dans l’entourage du calife, il fut ensuite jugé et condamné à 
mort pour un chef d’accusation qui reposait en fait sur une phrase interprétée 
de façon trop littérale : « Ce qui compte, c’est de tourner sept fois autour de la 
Ka‘ba de son cœur », phrase où l’on voyait un dénigrement de la pratique du 
Pèlerinage. Il accepta alors avec sérénité, comme un signe de son expérience 
unique et incommunicable, le tourment sur le gibet qu’il avait lui-même prédit 
lorsqu’il avait déclaré : « C’est dans la religion du gibet que je mourrai; Mekke 
et Médine ne me sont plus de rien. » Cette dernière formule explique, mieux 
que toute autre, comment al-Hallâdj avait pu donner à ses contemporains 
l’impression de dédaigner et même de rejeter les prescriptions légales de l’Is­
lam, position qui le plaçait ainsi hors de la Communauté.

Cette condamnation, qui montrait une fois de plus combien en Islam la 
vie spirituelle restait liée à la vie politique et sociale, devait amener les adeptes du 
soufisme à réfléchir sur la voie dans laquelle il convenait d’orienter désormais 
le mysticisme. Un clivage se fit entre ceux qui s’efforçaient sincèrement d’évi­
ter tout heurt avec les théologiens et ceux qui, au contraire, cherchaient seu­
lement à dissimuler, sous des habillages plus ou moins réussis, des théoso- 
phies d’inspiration franchement moniste.

Parmi les premiers, le plus célèbre fut al-Kushayrî * qui écrivit en 1046 
son Épître aux soufis où il décrivait de façon détaillée l’itinéraire spirituel du 
croyant vers Dieu. L’itinéraire, qui comportait un certain nombre d’étapes res­
tées classiques, commençait par la « conversion » et 1’ « effort vers la vie mysti­
que » pour se terminer par la « connaissance de Dieu », 1’ « amour » et le « désir 
ardent » d’être auprès de Dieu. Al-Kushayrî était le contemporain du Persan 
al-Hudjwirî *, qui écrivit de son côté en langue persane vers 1057 un important 
ouvrage théorique sur le soufisme, et d’un autre Persan d’appartenance hanba­
lite, ‘Abd Allâh al-Ansârî, dont les ouvrages firent également autorité par la suite. 
Les efforts de ces deux personnages pour présenter les expériences des soufis 
de manière cohérente et pour les rendre compatibles avec le dogme tradition­
nel allaient trouver leur couronnement dans l’œuvre d’al-Ghazâlî dont la 
Revivification des sciences de la religion s’efforça précisément d’exposer un idéal 
de vie spirituelle inspiré du mysticisme et seul capable, aux yeux de l’auteur, 
d’assurer une vie religieuse complète et authentique.

186

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Al-Ghazâlî dont on a évoqué plus haut la place dans le kalâm a été souvent 
présenté comme un théologien qui, après avoir enseigné les sciences religieuses 
à la madrasa Nizâmiya de Bagdad, de 1091 à 1095, reconnut l’insuffisance des 
prescriptions rituelles ainsi que des raisonnements dogmatiques pour se « conver­
tir » en quelque sorte au soufisme. Il aurait laissé de fait une prétendue autobio­
graphie * où il déclarait avoir successivement étudié, puis rejeté les doctrines 
des théologiens, celles des philosophes et celles des shi'ites isma'iliens avant 
d’avoir trouvé dans le soufisme la voie du salut. Or, s’il combattit effectivement, 
dans quelques-uns de ses écrits, philosophes et shi'ites extrémistes, il ne rejeta 
jamais le droit ni la théologie, mais resta jusqu’à la fin de sa carrière, on l’ad­
met aujourd’hui, un juriste et un théologien. Son originalité fut de déclarer 
d’abord que le savoir théologique demandait à être complété par un élan vers 
Dieu, un désir ardent qui, au terme d’un itinéraire spirituel analogue à celui 
qu’avait décrit al-Kushayrî, procurait une connaissance intuitive du Dieu uni­
que. Elle fut aussi de définir la valeur spirituelle des rites de l’Islam qu’il conve­
nait, selon lui, d’accomplir, non seulement par esprit d’obéissance, mais en vue 
d’obtenir le pardon du Dieu miséricordieux et de se rapprocher toujours davan­
tage de lui. Ainsi se trouvait conseillée la pratique de ces litanies * que répétaient 
les soufis et de ces récitations qui devaient accompagner tous les actes de la vie 
quotidienne. Par là al-Ghazâlî, comme on l’a maintes fois souligné, replaçait 
le soufisme Hans les sciences religieuses et le vulgarisait en conseillant à chacun 
de suivre, plus ou moins complètement selon ses obligations professionnelles, 
la voie propre d’abord aux mystiques.

Au milieu du XIIe siècle apparurent alors ces confréries soufies qui allaient 
jouer Hans l’Islam postérieur un rôle si important et qui constituaient déjà, à 
la veille de l’invasion mongole, un de ses aspects les plus caractéristiques. A 
vrai dire, il avait existé depuis une date ancienne des « cercles » d’ascètes, mais 
ces cercles étaient réservés à un petit nombre d’initiés qui recevaient, lors de 
leur admission, un habit spécial et qui se tenaient à l’écart de leurs contempo­
rains. Au Xe siècle seulement avait été signalée l’existence à Bagdad de « cou­
vents * », appelés ribât, qui étaient occupés par des soufis de tendance soit han­
balite, soit ash'arite, ainsi que celle à Jérusalem de couvents appelés ceux-là 
d’un mot persan khankâh et destinés aux membres du mouvement mi-théolo­
gique mi-soufi appelé karramite. Bien plus tard encore se manifestèrent les 
grandes confréries dont la première connue fut celle des kâdiriya *, fondée par 
un Persan qui était venu à Bagdad où il mourut en 1166, après être passé du 
hanbalisme au soufisme, et qui avait réuni autour de lui en quelques années 
un grand nombre de disciples. D’autres suivirent, parmi lesquelles celles que

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

187

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

fondèrent l’Oriental al-Suhrawardî (mort en 1234) et le Maghrébin al-Shâdhilî 
(mort en 1250) ; mais la plus célèbre allait être, à partir du XIIIe siècle, l’impor­
tante confrérie des mawlawiya *.

Ces ordres, largement ouverts aux classes populaires, recouraient non 
seulement aux litanies, mais aussi à certaines pratiques anciennes réputées favo­
rables à l’extase qui allaient, telle la danse pivotante des fameux derviches tour­
neurs mawlawiyas, acquérir tme célébrité croissante et qui tenaient déjà leur place 
dans la vie musulmane au Xe siècle, si l’on en croit les sarcasmes du hanbalite 
Ibn Batta. Celui-ci, tout en admettant un ascétisme modéré, dénonçait en effet 
les excès et les extravagances auxquels se livraient alors maints adeptes du 
soufisme. Non seulement il rappelait cette parole attribuée à un traditionniste 
réputé : « Tous ces gens qui se sentent défaillir quand ils entendent citer le nom 
de Dieu, mets-les au sommet de murs élevés ; récite-leur alors des versets du 
Coran et tu verras s’ils tombent: », mais il critiquait d’une manière plus générale 
ses contemporains imbus d’ascétisme en disant : « Il est une catégorie de gens 
qui se livrent ouvertement à des pratiques de mortification, qui se font une règle 
de se réunir pour écouter des poèmes afin de distraire leurs âmes et d’émouvoir 
leurs cœurs ; il en est, parmi eux, qui s’adonnent à la danse, frappent des mains 
ou lacèrent leurs vêtements. Ils disent dans leur jargon : « Dieu a dit » [...] Or 
ce sont là des choses que Dieu n’a pas dites, dont on ne trouve nulle trace dans 
aucune tradition [...] Il n’y a là qu’innovation, mensonge et imposture. Il est une 
autre catégorie de gens qui font étalage d’esprit de renoncement et de dévotion 
et qui s’interdisent la recherche de tout gain et de tout moyen d’existence. Ils 
estiment qu’ils doivent, sans crainte d’être importuns, pratiquer la mendicité 
et solliciter la charité. Ils prétendent arriver au désir et à l’amour en tuant en 
eux toute crainte et toute espérance. C’est là une pure innovation. L’homme 
qui professe de semblables doctrines ne peut être que haï et détesté des gens de 
science et de connaissance. »

Quant au courant théosophe qui séduisait d’autre part un certain nombre 
de mystiques et qui se développa surtout aux xii® et xuie siècles, il exerça sur 
la vie sociale une influence beaucoup plus réduite. A lui se rattachèrent un poète 
tel qu’Ibn al-Farîd * et surtout le célèbre Ibn al-‘Arabî * qui, né à Murcie, 
mourut à Damas après avoir élaboré une doctrine de l’union divine fondée sur 
un parfait monisme : l’homme était selon lui un microcosme, reflet du macro­
cosme, à qui il suffisait d’approfondir son moi pour y découvrir Dieu, à la fois 
transcendant et immanent, unique source de toute existence. Violemment atta­
qué, Ibn al-‘Arabî n’en fût pas moins, plus tard, vénéré comme un véritable 
saint.

188

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Sous ses divers aspects, orthodoxe ou moniste, le mysticisme encouragea 
en effet un aspect particulier de la religion musulmane, le culte des « saints * », 
car les soufis étaient portés à situer dans cette catégorie leurs représentants les 
plus éminents à qui ils attribuaient des « prodiges », sinon de ces véritables 
miracles qui restaient l’apanage des prophètes. Les fondateurs d’ordre notamment 
étaient pour leurs disciples l’objet d’une révérence particulière. Non seulement 
ces divers personnages étaient traités avec respect de leur vivant, mais on ren­
dait ensuite visite à leurs tombes en espérant bénéficier des pouvoirs exception­
nels dont devaient disposer de tels « amis de Dieu », ou wall.

Le culte des saints dont les soufis élaborèrent la théorie rencontra une 
vogue d’autant plus grande qu’il avait été favorisé, au départ, par plusieurs 
autres tendances, parfois idéologiquement opposées. On a vu plus haut les sen­
timents d’attachement passionné des imamites à leurs imâms « martyrs » 
entraîner la vénération de leurs lieux de sépulture. Les traditionalistes de leur 
côté, fidèles à la mémoire des Umayyades, avaient fait construire à Damas, dans 
le courant du Xe siècle, un mausolée marquant la tombe du calife Mu'âwiya. 
D’autres disciples d’Ibn Hanbal, tout en condamnant les visites des shi'ites 
aux tombes de leurs imâms, rendaient un culte semblable au monument de 
leur maître ainsi qu’à quelques autres. Hanbalites et ash'arites d’autre part 
attribuaient des mérites particuliers aux Compagnons, notamment aux premiers 
d’entre eux, dans la conduite desquels ils cherchaient un modèle à suivre. Par 
là s’expliquent à la fois la multiplication et la variété, au XIIe siècle, de ces lieux 
de culte secondaires qui étaient aussi des lieux de pèlerinage, pourvus parfois 
de leur propre rituel, et dont certains remontaient même à un lointain passé. Ils 
étaient fréquentés par la foule aussi bien que par les mystiques dont les goûts 
d’errance s’accommodaient parfois volontiers d’une vie d’« ascètes vagabonds » 
allant d’un sanctuaire à l’autre à l’instar du voyageur et pèlerin syrien al-Harawî. 
Ils donnèrent même naissance à une abondante littérature et les listes qui en 
furent alors dressées, sous forme de guides locaux du pèlerin ou de nomencla­
tures plus vastes, reflètent pour nous encore aujourd’hui leur étonnante force 
d’attraction en même temps qu’elles nous permettent de discerner les origines 
fort diverses de ces tombes de « saints », qui pouvaient avoir été ici ou là celles 
d’un prophète biblique, d’un Compagnon, d’un Alide, d’un mystique ou meme 
d’un jurisconsulte réputé. Toujours cependant s’y manifestaient les effets de 
la même piété qui en reliait le culte à celui des lieux sacrés anciennement connus 
dans chaque région et peu à peu intégrés sous une forme ou une autre au patri­
moine religieux de l’Islam.

• .

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

189

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Distincts enfin des soufis comme des théologiens avec lesquels pourtant ils 
n’étaient pas sans rapport, d’autres penseurs musulmans de l’époque classique 
peuvent se ranger sous l’étiquette des philosophes d’inspiration hellénistique 
appelés falâsifa. C’était, semble-t-il, au IXe siècle que l’on avait vu pour la pre­
mière fois des musulmans adopter les principes de la philosophie grecque, ou 
du moins ce que l’on en connaissait par les traductions faites à cette époque, 
et tenter de les concilier avec le dogme islamique qui pouvait y trouver un nou­
veau soutien. La philosophie ainsi mise à l’honneur était en fait, d’après le choix 
des ouvrages traduits, celle qui avait eu cours dans les écoles grecques de la basse 
Antiquité et qui avait été exposée dans des écrits faussement attribués le plus 
souvent à Aristote, comme sa fameuse et prétendue Théologie. On y trouvait 
un mélange de conceptions aristotéliciennes et néo-platoniciennes que les pen­
seurs musulmans recueillirent sans pouvoir, comme de juste, y opérer la moin­
dre distinction critique. Les traits essentiels de l’héritage portaient sur la notion 
d’un monde étemel régi par un ordre cosmique rigoureux et dérivant d’une cause 
première. qui correspondait à Dieu, l’Un et étemel Créateur, puis sur la notion 
d’un « intellect actif » servant d’intermédiaire entre le monde spirituel et le 
monde humain, enfin sur la possibilité d’une connaissance surnaturelle chez 
certains humains privilégiés. Autant de traits dont on a déjà souligné l’influence 
sur certaines constructions doctrinales des sectes shi'ites extrémistes, mais 
qu’il faut également garder présents à l’esprit pour comprendre les problèmes 
qui se posaient aux « philosophes » musulmans. Si en effet cette philosophie 
hellénisante s’accommodait bien du monothéisme et pouvait rendre compte de 
l’existence de prophètes, elle n’admettait ni la création du monde ni la résurrec­
tion des corps et concevait difficilement une survie personnelle de l’âme.

Al-Kindî *, «le philosophe des Arabes », dont l’activité se situa au temps des 
califes mu'tazilites du début du ixe siècle et fut encouragée par eux, adopta à 
cet égard une attitude que suivirent presque tous ses successeurs en déclarant, 
d’une part, que la vérité philosophique se trouvait déjà chez les anciens Grecs 
et d’autre part, qu’il ne pouvait y avoir opposition ni même divergence entre 
la Révélation et le raisonnement philosophique. C’était là une position anti- 
fidéiste qui se situait parallèlement à l’effort mu'tazilite. Elle obligea 
al-Kindî à modifier quelque peu le système hellénisant pour rattacher l’émana- 
tisme néo-platonicien, qui expliquait le développement du monde, à l’acte créa­
teur de Dieu créant ex nihilo la plus haute sphère de ce monde.

La pensée d’al-Kindî devait ensuite servir de base à d’autres élaborations. 
Indépendamment d’elle toutefois, un penseur original, le philosophe et méde­
cin persan al-Râzî *, connu en Occident sous le nom de Rhazès, conçut, à partir

190

i

i

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de sources qui ne nous sont pas bien connues, un système où l’on distingue des 
réminiscences de la gnose manichéenne. Il admettait en effet l’existence de cinq 
principes éternels, le Démiurge, l’Ame universelle, la Matière, l’Espace et le 
Temps, tout en niant la mission prophétique et en reconnaissant au contraire 
au seul philosophe le pouvoir de délivrer l’âme du monde corrompu où elle 
était emprisonnée. Ce système ne pouvait être accepté par les docteurs de l’Islam, 
même de tendance intellectualiste, et il fut d’un autre côté âprement combattu 
par les isma'iliens.

A la base hellénisante classique recourut au contraire un peu plus tard le 
Turc al-Fârâbî qui passa une partie de son existence à la cour de Sayf al-Dawla 
à Alep et à qui la philosophie musulmane dut certaines de ses doctrines demeurées 
longtemps en faveur. Al-Fârâbî précisa des points tels que la distinction entre 
l’essence et l’existence, distinction qui fait de Dieu le seul Être nécessaire, et 
la théorie des Dix Intelligences émanant les unes des autres dont la dernière, 
l’Intelligence active, transforme dans l’homme l’intellect possible en un intellect 
acquis. Il défendit encore une conception particulière, celle du prophétisme qui, 
développée dans son célèbre traité d’inspiration platonicienne, la Cité parfaite, 
faisait du chef de la Cité un prophète et un sage uni à l’Intelligence active, soit 
par l’intellect, soit par l’imagination. Al-Fârâbî réinterprétait ainsi l’Islam d’un 
point de vue philosophique en plaçant la théologie naturelle au-dessus de la 
théologie révélée avec laquelle elle se trouvait néanmoins nécessairement en 
accord.

Le Xe et le début du xie siècle furent ensuite marqués par une nouvelle 
floraison de la pensée philosophique, que favorisait le régime instauré en Irak 
et en Iran par les émirs bouyides. A cette époque, le lettré shi‘ite Miskawayh *, 
d’origine iranienne, se plut à recueillir les maximes des anciens, grecs, iraniens 
ou indiens, pour présenter ce qu’il nommait la « Sagesse étemelle ». Il composa 
de même un traité de morale où l’influence de la pensée antique était manifeste. 
Mais ce fut surtout Ibn Sînâ *, connu en Occident sous le nom d’Avicenne et 
mort à Hamadhân après une vie mouvementée consacrée autant à la politique 
qu’à la science ou à la méditation, qui illustra à l’époque l’effort philosophique 
des musulmans. Reprenant la métaphysique de l’essence et la théorie des Intel­
ligences hiérarchiques définies par al-Fârâbî, Avicenne les compléta par une 
philosophie qu’il appela « orientale » dans la mesure où pour lui l’Orient était 
le symbole de cette source de lumière ou d’illumination que l’intellect humain 
rencontre en l’Intelligence active, d’où émane toute connaissance.

Les positions avicenniennes, dont le succès en pays d’Islam explique 
l’acharnement mis par al-Ghazâlî à les combattre, engendrèrent également

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

191

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



excès et réaction. La réaction fut l’œuvre d’Ibn Rushd *, ce penseur andalou connu 
sous le nom d’Averroès qui, pour restaurer ce qu’il considérait comme l’aristo­
télisme authentique, rejeta l’émanatisme avicennien et fut ainsi amené à nier 
l’existence d’une cause créatrice, à restreindre le rôle formater de l’Intelli­
gence active et à attribuer enfin à la matière le principe d’individuation. En 
conséquence l’union avec l’Intelligence active, qui restait selon lui possible, 
n’était finalement « que l’Intelligence agente qui se perçoit elle-même en se 
particularisant momentanément dans une âme humaine comme la lumière se 
particularise dans un corps » (H. Corbin). Ce nouveau système rendait parfai­
tement compte, selon son auteur lui-même, des articles de la foi musulmane, 
mais l’interprétation philosophique desdits articles ne pouvait sans danger 
être divulguée à tous : d’où le souci qu’eut Ibn Rushd, jurisconsulte et cadi en 
même temps que philosophe, de distinguer toujours entre le sens externe et le 
sons interne des textes sacrés, distinction qui sera à l’origine de la doctrine 
de la « double vérité », elle-même destinée à caractériser plus tard l’aver- 
roïsme latin.

En opposition à cet esprit précis et rigoureux qu’était Ibn Rushd et au « péri­
patétisme arabe » qu’il défendit, se dressa l’Iranien al-Suhrawardî * qui mourut, 
exécuté semble-t-il, à Alep en n 91 et qui sera connu comme « le maître de la 
théosophie illuminative ». « Éveille-toi à, toi-même », faisait-il dire par exemple 
à Aristote. Selon lui en effet la connaissance de soi menait, par une initiation 
progressive, à une « illumination présentielle que l’âme, comme être de lumière, 
fait se lever sur son objet » (H. Corbin). Cette philosophie de « l’Orient des 
lumières », qui prolongeait la philosophie orientale ébauchée par Avicenne, se 
rattachait aussi à la sagesse iranienne et aux anciennes traditions religieuses 
de l’Iran. En même temps elle rejoignait les efforts qu’avaient déployés certains 
soufis comme al-Bistâmî pour défendre l’anéantissement dans l’union avec 
Dieu.

On a souvent discuté de la vraie nature de cette philosophie à laquelle cer­
tains refusent la qualification d’islamique, tant ils considèrent que les philoso­
phes « arabes » n’auraient fait que poursuivre l’œuvre de leurs prédécesseurs 
hellénisants. Il apparaît pourtant clairement que, si ces penseurs fhrent souvent 
combattus par les théologiens, voire même condamnés à mort par les autorités 
comme ce fut le cas pour al-Suhrawardî, ils n’en restèrent pas moins 
toujours guidés par le souci d’approfondir le vrai sens de ce donné coranique 
qui est à l’origine de l’Islam. Particulièrement significatif demeure le fait que 
tous, philosophes, théosophes et mystiques, rattachaient leur doctrine de l’union 
avec la divinité ou l’Intelligence active au verset fameux par lequel Dieu dit

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

192

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



à Moïse : « Tu ne Me verras pas; regarde plutôt cette montagne; si elle reste 
» immobile à sa place, tu Me verras. » Mais lorsque Dieu se manifesta sur la 
montagne, Il la réduisit en poussière, et Moïse tomba évanoui » (Coran, VII, 139). 
Significative encore est d’ailleurs la place que tenaient, dans ces divers systèmes, 
les problèmes de la création du monde, de l’immortalité de l’âme et surtout de 
la prophétologie.

En outre la falsafa au sens large ne manqua pas d exercer une certaine 
influence sur la religion islamique. On sait déjà qu’elle avait séduit nombre 
d’esprits depuis que les mu'tazilites avaient cru nécessaire d’utiliser ses métho­
des pour mieux défendre le dogme mal compris. Ce fut aussi le plus souvent 
contre elle que la théologie dite orthodoxe aima préciser ses positions, comme 
le montrent les entreprises d’un Ghazâlî ou d’un Shahrastâru *. Ce dernier par 
exemple prit toujours soin, dans son traité de théologie, de réfuter les doctrines 
erronées des philosophes, non sans que leurs problèmes eussent réagi sur sa 
propre manière de raisonner.

Ajoutons que les philosophes ne restèrent pas étrangers aux luttes idéolo­
giques qui sévissaient de leur temps : al-Fârâbî travailla, à ce qu il semble, 
en liaison avec les théoriciens du shi'isme ; Avicenne au contraire réagit contre 
la poussée isma'ilienne et adopta de ce fait une prophétologie différente de 
celle d’al-Fârâbî. Us ne manquèrent pas non plus, tel Avicenne, d’assumer 
d’importantes responsabilités politiques. Nombre de souverains et hommes 
d’État, au Xe siècle notamment, furent ainsi imprégnés de ces idées philoso­
phiques, tantôt aristotéliciennes, tantôt néo-platoniciennes, qui étaient en vogue 
de leur temps et qui alimentaient la polémique des sectes. C’est dire que le mou­
vement philosophique ne resta pas en dehors de la vie politique ni sociale, 
voire même religieuse, mais tint une place active parmi les. courants de pensée 
de l’Islam.

A la philosophie étaient étroitement liées les sciences qui avaient ete 
empruntées à la civilisation antique et dans lesquelles les musulmans, selon 
l’expression de R. Amaldez, s’attachèrent à « confronter les concepts grecs 
avec l’expérience ». Que ce fût dans les sciences dites exactes ou dans les scien­
ces physiques et naturelles, les savants réussirent, sans renouveler les méthodes 
anciennes et en continuant à utiliser des classifications quelque peu formelles, 
à faire fructifier de façon remarquable l’héritage hellénistique et romain. 
Tandis que des techniciens obtenaient des résultats en arithmétique (adop- 
tion des chiffres « indiens », invention du zéro « marqué par îm point » qui 
permettait d’écrire n’importe quel nombre selon le système décimal, inven­
tion de l’algèbre * attribuée à al-Khwârizmî *), en astronomie (mensuration

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

193

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



du méridien, mise au point de l’astrolabe *), en trigonométrie, en cartographie, 
en mécanique (construction des automates *) et en optique *, des savants qui 
furent aussi des philosophes s’étaient intéressés à la médecine, où ils firent des 
observations cliniques nouvelles, ainsi qu’à la chimie dont certains d’entre 
eux essayèrent de poser les bases en la dégageant de son substrat magique.

Les sciences dites occultes tentaient en effet alors bien des penseurs sou­
cieux de comprendre la signification profonde des choses. L’alchimie * fut 
surtout illustrée par la grande collection mise sous le nom de Djâbir * et se 
rattacha à un courant gnostique qui honorait Hermès comme un prophète, 
celui qui aurait enseigné aux hommes les secrets de la création. L’astrologie, 
qui avait encouragé la prolifération des ouvrages descriptifs consacrés aux cons­
tellations et aux signes dont il s’agissait de déchiffrer l’influence sur le destin 
des hommes, avait des prolongements peut-être encore plus marqués dans le 
domaine de la magie * et de la rédaction des talismans *, auquel touchait 
par exemple la science des lettres à valeur numérique. Toutes ces sciences 
occultes reposaient sur un système de correspondances reliant l’apparence 
des choses à un monde caché que les sens ne pouvaient percevoir ; c’était donc 
encore un aspect de l’ésotérisme qui tendait à se développer dans certains 
milieux musulmans, surtout de tendances shi'ite ou mystique.

Dans les milieux traditionalistes en effet, si l’on admettait les efforts des 
savants, justifiés par les versets coraniques exaltant les mérites du « savoir » 
dans un sens général, et si l’on encourageait certaines recherches bien particu­
lières, on n’en concevait pas moins une extrême méfiance à l’égard de toute 
prétention à connaître le « mystère » du monde. « N’étudie pas trop les astres, 
disait le hanbalite al-Barbahârî, si ce n’est pour t’aider à déterminer les heures 
des prières ; au-delà cela conduit à l’impiété. » D ’où la condamnation portée contre 
les diverses espèces de divination et les pratiques de magie. L’astrologie toute­
fois eut toujours en fait un grand rôle, puisque aucune ville n’était fondée sans 
qu’on en eût au préalable pris l’horoscope.

•

La pensée islamique de l’époque classique resta donc marquée par un 
aristotélisme et une influence gnostique dont elle ne cessait de s’imprégner, 
même lorsqu’elle leur opposait, avec un succès variable, un fidéisme plus ou 
moins strict. Les courants rationalistes et gnostiques inspirèrent alors un poète 
comme al-Ma‘arrî qui, en des vers célèbres, alla jusqu’à accabler de ses âpres 
moqueries les adeptes des religions révélées. S’il protestait par moments de sa

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

194

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



foi Hans le Créateur, il n’en considérait pas moins la raison comme le seul 
principe de connaissance, « la meilleure des conseillères », et fondait sur elle 
sa morale personnelle, originale en même temps qu’empreinte d une profonde
amertume. , v ,

Aussi bien ni les accusations fréquentes de zandaka, c’est-à-dire d’impiete 
et de libre pensée, qui avaient été lancées périodiquement dès le début de l’épo­
que abbasside contre tel poète ou tel philosophe trop audacieux, ni les inquisi­
tions qui avaient été organisées en certaines régions et en certaines circons­
tances pour imposer à tous une interprétation déterminée du dogme islamique 
n’avaient-elles empêché les esprits de mettre en cause les valeurs de ce donné 
révélé qui les avait nourris et de les réinterpréter à l’occasion. Mieux encore, 
à cette intégration d’éléments conceptuels et scientifiques, ou prétendus tels, 
hérités du monde antique, ne se limitait même pas une vie intellectuelle mar­
quée également par des préoccupations plus profanes dont nous verrons plus 
loin l’expression littéraire et artistique refléter les divers aspects. Tous les 
courants ne cessaient de se mêler. L’exemple déjà cité d’un Ma'arrî peut 
paraître éminemment caractéristique, mais il ne faut pas oublier qu un domaine 
aussi proche de la réalité quotidienne que celui de la passion amoureuse et 
des écrits qu’elle animait, était, lui aussi, l’objet de toute une réflexion mi-reli­
gieuse mi-philosophique, imbue notamment de lointains souvenirs platoni­
ciens, en même temps que s’y faisaient jour, dans un tout autre registre, les
accents d’une sensualité souvent exacerbée.

Sans doute, sur ce dernier point lui-même, des orientalistes distingués
ont-ils voulu justifier par une influence du dogme et de la philoso­
phie islamiques certains aspects de l’épicurisme qui éclatait alors dans tant 
d’œuvres littéraires arabes et notamment dans la poésie. Les arguments ne leur 
manquent pas. Il est vrai par exemple, comme on le verra plus loin,, que cer­
tains hommes de religion s’intéressèrent à la passion amoureuse en s’efforçant 
de la canaliser d’une manière ou d’une autre. Il est vrai aussi que la part prise 
par l’idée de Dieu dans la pensée islamique réduisait en contrepartie le monde 
ambiant à n’apparaître plus que comme une réalité passagère et presque ir­
réelle. Mais cette méditation sur la vanité de ce monde n’était sans doute pas 
nécessaire pour ajouter quoi que ce soit à un plaisir de vivre qui ne se raison­
nait guère et qui sut au contraire s’enrichir de tous les perfectionnements ap­
portés à la vie matérielle. L’humanisme arabe médiéval, dont nous avons vu 
l’aspect doctrinal et religieux tout entier livré aux discussions des penseurs 
et des docteurs, connaissait en fait un autre visage profane qui demande à etre 
à son tour considéré dans sa spécificité. La base de cet humanisme était certes

ÉLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

195

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

rapportée à Dieu et à un message révélé déterminant l’attitude que l’homme se 
devait d’adopter pour assumer pleinement sa destinée et jouer son rôle au sein 
de la création. Mais par ailleurs le goût plus ou moins sublimé de la jouis­
sance, goût qui correspondait à une fort ancienne sensibilité orientale et trou­
vait une de ses expressions les plus parfaites dans les raffinements des arts 
plastiques, y animait les œuvres qui ne restaient pas cantonnées dans le domaine 
de la science ou de l’érudition. C’était là une tendance areligieuse, sinon 
anti-religieuse, que les docteurs furent impuissants à réprimer. Seuls peut-être 
certains penseurs imprégnés de philosophie hellénistique réussirent à l’intégrer 
à leur système, mais au prix d’une transposition si radicale que la doctrine 
première de l’Islam en avait perdu chez eux toute sa rigueur.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE VI

DROIT, INSTITUTIONS 
POLITIQUES ET MORALE

L
e droit musulman de l’époque classique ne fut élabore, on 1 a vu, que 
progressivement. Son influence n’en fut pas moins très tôt contrai­
gnante et les prescriptions minutieuses selon lesquelles il régla dès lors 

la vie quotidienne en pays d’Islam restèrent, d’une école ou d un système à 
l’autre, remarquablement uniformes, en dépit des divergences fondamentales 
qui s’étaient affirmées dans le domaine de la théologie. S’ajoutant au contenu 
des professions de foi *, ces prescriptions formèrent ce qu’on devait appeler 
la Loi révélée islamique, ou shari'a, qui déterminait les comportements reli­
gieux et sociaux des croyants.

Le droit ainsi compris visait essentiellement à sanctionner de façon pré- , 
cise les divers actes de la vie individuelle ou collective, pourvus chacun d’un 
statut déterminé. Il s’agissait d’une science des statuts, tenant compte du fait 
que le croyant lui-même possédait une existence légale depuis que les futurs 
« fils d’Adam » avaient, selon le Coran et avant même la création, reconnu Dieu 
comme leur Seigneur en vertu d’un Pacte préétemel. Ce pacte, que les soufis 
utilisaient de leur côté pour justifier leur doctrine de 1 union mystique, établis­
sait en effet que les hommes, créatures de Dieu et croyants, devient être 
soumis comme tels aux obligations énoncées par le droit. Plutôt qu un droit 
au sens européen du terme le droit musulman se présentait comme la formula­
tion d’un programme religieux et moral qui devait également faire une place 
aux problèmes liés à l’exercice de l’autorité gouvernementale. En bien des cas 
la réalité pouvait être assez différente de l’idéal prescrit sans que l’opinion se 
scandalisât jamais outre mesure du décalage constaté, car il existait, entre 1 obli­
gation et la défense strictes, tout un domaine, non pas indifférent à la Loi,

197

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



mais où celle-ci se contentait d’énoncer des conseils. Aux notions de licite et 
d’illicite, d’obligatoire et d’interdit s’étaient donc ajoutées les positions inter­
médiaires de l’acte recommandé sans être obligatoire et de l’acte réprouvé sans 
être interdit.

Pareille échelle de valeurs n’avait pu s’établir qu’à travers l’appréciation 
de nombreux cas d’espèce et les discussions de ce genre, continuellement 
répétées en vue de défendre ou d’autoriser tel ou tel comportement, avaient peu 
à peu imprégné la manière de raisonner des juristes et autres hommes de reli­
gion. Toujours préoccupés de classer et de qualifier, tout en étant inévitable­
ment confrontés aux problèmes que posaient soit les nécessités économiques 
de l’instant, soit les exigences politiques des souverains, ils s’appliquèrent bien 
souvent à trouver, par quelque artifice subtil, le moyen de justifier un acte que 
condamnait l’interprétation obvie du texte ou au contraire à condamner une 
attitude qui déplaisait aux puissants de l’heure. Leurs massives constructions 
doctrinales ne servaient donc parfois qu’à dissimuler les effets d’une évolution 
lente et cependant indéniable, surtout en ce qui concernait le droit public. 
Ce fut en effet dans le domaine des institutions que la base coranique du droit 
se révéla être le plus fragile, la plupart des problèmes qui se posèrent à la Com­
munauté grandissante n’ayant pu être envisagés par Muhammad, et ce fut là 
que les jurisconsultes durent faire la part la plus large à la pratique des premiers 
souverains ainsi qu’aux habitudes locales antérieures. Mais le domaine de 
l’éthique devait être également touché par une réflexion étrangère à l’Islam.

•

Du droit islamique le plus formel relevait d’abord l’énoncé d’un certain 
nombre d’actes cultuels à l’exécution desquels se réduisait l’essentiel de la 
religion. L’obligation en remontait à la prédication muhammadienne, même 
si certaines modalités de détail n’en furent souvent précisées que dans les an­
nées qui suivirent.

La première des prescriptions que l’on qualifiait généralement de « pi­
liers de la religion » était la récitation de la Profession de foi ou shahâda. Cet 
acte, par lequel on devenait « musulman » et qui se présentait donc comme la 
seule obligation imposée à quiconque lors de sa conversion, consistait à affir­
mer l’unicité de Dieu ainsi que le caractère prophétique de la mission de 
Muhammad. En principe, les controverses théologiques ne pouvaient le concer­
ner. En fait, la Profession de foi que chacun récitait avait un contenu implicite 
correspondant à l’option religieuse du fidèle. Si tous les musulmans s’en te-

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

198

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



naient à la même formule simple et concise, ils lui donnaient des interpréta­
tions souvent différentes, estimant par exemple, les uns que l’unicité divine 
entraînait le caractère « créé » du Coran, les autres qu’elle impliquait son carac­
tère « incréé ». De même la sincérité et la justessede cet « acte de foi », suffisant 
en principe à assurer au musulman la qualité de « croyant », n’empêchaient-elles 
point que cette foi pût, selon l’opinion la plus répandue, croître ou diminuer 
en vertu d’une plus ou moins grande fidélité aux autres prescriptions légales.

Outre la Profession de foi, les « piliers de la religion » étaient la Prière, 
le Jeûne, le Pèlerinage et l’Aumône légale. Ces obligations, dites fondamen­
tales, qui pesaient sur tous les musulmans à titre individuel ou collectif, se 
confondaient pratiquement avec des actes extérieurs de la vie et exigeaient 
certaines conditions préalables. L’une d’elles était la formulation, tout inté­
rieure celle-là, de l’intention de l’exécutant. L’autre correspondait, pour certai­
nes obligations, à la nécessité d’un état de pureté rituelle * qui jouait un rôle 
essentiel dans le culte islamique — la « moitié de la foi », selon une parole 
attribuée à Muhammad — et qui était en conséquence longuement défini 
au début des traités de droit. Diverses étaient en effet les circonstances, dé­
taillées à plaisir par les ouvrages techniques, qui entraînaient pour le fidèle un 
état d’impureté majeure ou mineure l’obligeant à supprimer la souillure par 
des ablutions importantes ou réduites. Impuretés mineure et majeure rendaient 
invalides la Prière ou les rites du Pèlerinage et empêchaient de toucher le Coran ; 
l’impureté majeure annulait également le Jeûne. D’où l’importance des ablu­
tions auxquelles le musulman rigoriste était contraint de se livrer chaque jour 
et même plusieurs fois par jour.

Une fois remplies les deux conditions préalables d’intention et de pureté 
légale, les prescriptions du droit exprimaient une triple attitude d adoration, 
d’imploration du pardon et de besoin de purification. En même temps, elles 
apparaissaient liées pour la plupart à des pratiques de sacralisation qui rappe­
laient les anciennes traditions religieuses sémitiques.

La Prière rituelle consistait dans un ensemble de gestes et de paroles rigou­
reusement fixé, qui comportait des inclinaisons du corps et des prosternations, 
commençait par une formule de sacralisation et se terminait par un salut de 
désacralisation. Le fidèle, qui l’accomplissait à cinq moments déterminés de 
la journée, devait, à cette occasion, se tourner dans la direction de la Mekke 
marquée par ce qu’on appelait la kibla. Dans son attitude il se distinguait ainsi 
des anciens Arabes adonnés aux cultes astraux, des juifs qui se tournaient vers 
Jérusalem et des chrétiens qui se tournaient vers l’Orient. Il pouvait exécuter 
sa Prière en tout lieu lorsqu’il avait délimité sur le sol un espace le séparant du

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

199

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

monde extérieur, mais la mosquée ou oratoire (masdjid) était l’emplacement 
idéal de cet acte du culte et la Prière solennelle du vendredi à midi devait 
être plus spécialement célébrée dans la mosquée communautaire ou « grande 
mosquée », le djâmï de la ville. Cette Prière du vendredi était précédée d’un 
sermon *. Puis les fidèles groupés en rangs serrés imitaient les gestes de l’imâm 
qui dirigeait la Prière après s’être placé devant la niche du mihrâb *. L’assis­
tance y était obligatoire pour les hommes, à condition qu’il y eût un nombre 
minimum de participants, de douze à quarante selon les écoles. L’heure de 
la Prière était annoncée par le muezzin qui, cinq fois par jour, répétait une série 
de formules commençant par « Dieu est grand » (Allah akbar). On connaît 
mai l’origine de cet appel à la Prière qui a toujours caractérisé la vie socio-reli­
gieuse en pays d’Islam, mais on remarquera qu’il se différenciait nettement des 
usages chrétiens ou même juifs selon lesquels on recourait plutôt à des instru­
ments sonores qu’à la voix humaine pour appeler au culte. A côté de la Prière 
du vendredi d’autres Prières, dont celles des Deux Fêtes qui solennisaient les 
deux points culminants de l’année islamique, correspondaient à des devoirs 
d’obligation collective ; elles se célébraient sur l’oratoire en plein air, et le plus 
souvent extérieur à la ville, appelé musallâ *.

Des allègements à la Prière étaient prévus en faveur du malade et du voya­
geur, mais il existait en revanche un certain nombre de Prières particulières, 
comme la Prière dite de la Crainte, que l’on récitait au cours d’expéditions 
militaires II était en outre recommandé d’accomplir des Prières suréroga- 
toires soit individuellement, soit en groupe. Telles étaient les Prières nocturnes 
du mois de ramadan, attribuées, dit-on, au calife ‘ Umar et non pratiquées par les 
shi'ites, la Prière dite de l’Éclipse, qui paraît avoir été récitée régulièrement 
à l’époque classique lors de l’apparition de phénomènes de ce genre, et la Prière 
dite des Rogations, contre la sécheresse, que devaient précéder certaines 
œuvres pies et qui comportait des rites d’origine ancienne, tel le retournement 
des vêtements. On peut y ajouter la Prière de Consultation qui consistait à 
demander conseil à Dieu avant une entreprise importante. Enfin, la Prière fu­
nèbre faite sur le mort et régulièrement observée possédait son rituel particu­
lier qui faisait l’objet de divergences entre sunnites et shi'ites.

Les juristes avaient prévu avec minutie les diverses manières dont les fidè­
les pouvaient réparer les erreurs commises par inadvertance dans 1 exécution 
de la Prière. Ainsi, écrivait Ibn Kudâma *, « le fidèle, qui se rend compte de son 
erreur au cours de l’inclinaison supplémentaire, doit aussitôt s’asseoir ; 
il achèvera sa prière, si celle-ci est exempte de toute omission, et procédera 
ensuite à la prosternation de l’oubli [...] Le fidèle qui se rend compte de 1 omis-

200

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

sion d’un devoir d’obligation stricte au moment où, après avoir fait la première 
Profession de foi, il commence à se relever, revient à sa position première 
et accomplit l’acte qu’il a omis ; mais s’il est déjà entièrement relevé, il ne peut 
revenir à sa position première pour s’acquitter de l’acte omis [etc.] »

Les juristes recommandaient encore aux fidèles, pour l’accomplissement 
de la Prière, d’observer une attitude particulièrement digne et grave; ils devaient 
s’y rendre « en marchant à pas réguliers et sans entrecroiser les doigts », récitant 
en surplus des oraisons ou Prières de demande * qui étaient indépendantes du 
rituel canonique, mais l’accompagnaient utilement. Telle était l’oraison recom­
mandée à cette occasion par le hanbalite Ibn Kudâma : « O mon Dieu, je Te 
demande de me sauver du feu et de me pardonner mes fautes, car Tu es seul 
à pouvoir me pardonner mes fautes. » En revanche, l’usage de se déchausser 
en entrant dans une mosquée n’était anciennement ni prescrit ni recommandé 
par les juristes.

Après la Prière venait le Jeûne, obligatoire durant le mois de ramadan, 
qui consistait à s’abstenir totalement dans la journée d’aliments et de boissons, 
ou plus exactement à ne laisser pénétrer alors quoi que ce fût dans le corps, 
fût-ce de la fumée ou un parfum, ainsi qu’à s’abstenir de relations sexuelles. 
On y a reconnu l’influence d’habitudes religieuses juives et chrétiennes, trans­
formées toutefois par une volonté certaine d’originalité. Le mode de détermina­
tion de la durée du Jeûne était un sujet favori de discussions entre les juristes, 
mais restait étroitement lié au calendrier lunaire qui fut rétabli par le Prophète 
dans son intégrité par opposition aux adaptations admises à cet égard par les an­
ciens Arabes. Selon la tradition la plus communément reconnue, seule l’obser­
vation du croissant de la nouvelle lune permettait de fixer le début et la fin du 
mois du Jeûne pour la détermination duquel on n’utilisa le calcul astronomique, 
durant la période médiévale, que dans l’État des Fatimides.

Les juristes avaient dû naturellement étudier en détail les cas de rupture 
du Jeûne dans un esprit légaliste qu’illustre par exemple la citation suivante : 
« Les femmes qui, en filant le lin, prennent les fils pour les réunir avec la bouche, 
peuvent-elles exercer ce métier durant le jeûne du ramadan? Si c’est du lin 
d’Égypte, cela est permis ; cela serait défendu si c’était du lin de Dimma, car 
il a un certain goût, qui se répand dans la bouche. Aussi cela ne peut être permis 
que s’il s’agit de femmes pauvres. Si, en filant, la femme sent une saveur saline 
au fond de son palais, son jeûne devient inefficace. » De semblables problèmes 
se posaient encore par exemple au sujet de la poussière fine qui s’échappe de la 
farine, du gypse, du tanin, du charbon, du lin, etc.

Mais les obligations que ces mêmes juristes imposaient en cas de rupture

201

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



iI

volontaire du Jeûne sont peut-être plus importantes pour indiquer le caractère 
profond de ce rite : « Le fidèle qui rompt le jeûne par commerce charnel, ecri- 
vaient-ils, doit recommencer son jeûne, à titre réparatoire, après le mois de 
ramadan et doit, en outre, affranchir un esclave. S’il ne trouve pas d esclaves, 
il jeûnera pendant deux mois consécutifs. S’il est incapable de faire ce jeune 
de deux mois, il nourrira soixante pauvres. S’il ne les trouve pas, il sera dispense 
de l’expiation prescrite. » En cas de rupture involontaire due à un état d impu­
reté, pour les femmes notamment, un Jeûne compensatoire devait etre egale­
ment accompli. , .

Manifestation de renoncement aux biens de ce monde et de sohdante envers 
les pauvres, le Jeûne se terminait par une fête qui était une des principales fêtes 
officielles de l’Islam et portait cependant le nom de Petite Fête par opposition 
à la Grande Fête liée aux rites du Pèlerinage. Sa Prière spéciale était suivie 
de la distribution aux pauvres d’une aumône *, dite volontaire, de rupture du 
Teûne Des Jeûnes surérogatoires étaient encore recommandés, ainsi que la réci­
tation^ au cours des nuits de ramadan, de certaines prières parmi lesquelles les
prières dites « à pause ». - , ,< ,,

La quatrième grande obligation rituelle était le Pelermage a la Mekke 
obligation que le fidèle devait remplir une fois dans sa vie, mais seulement s il 
en avait la possibilité, physique et pécuniaire - c’était là souvent une cause de 
dispense, tant à l’époque classique la sécurité des routes restait précaire et le 
voyage en Arabie empêché bien souvent par les guerres et les rebellions. Le 
Pèlerinage majeur, ou hadjdj, était accompli collectivement a une epoque 
déterminée de l’année — au mois de dhû 1-hidjdja ou dernier mois de 1 aimee 
islamique — et se distinguait du Pèlerinage mineur, ou ‘umra, qui pouvait se 
faire à tout moment comme une pratique pieuse simplement recommandée.

T .'origine du Pèlerinage majeur remontait à l’époque préislamique. La 
Mekke avait alors été, on le sait, un centre de foires ainsi qu’un lieu de célébra­
tions religieuses pour lesquelles la Ka‘ba servait de sanctuaire. Si Muhammad 
détruisit les idoles païennes qui s’y trouvaient, il renforça la sainteté de 1 édifice 
qu’il rattacha à la légende d’Abraham en prétendant restaurer, contre les juifs, 
l’authentique religion de ce prophète. Les musulmans rendirent donc visite i 
à la Ka‘ba parce qu’elle était la « maison » du Seigneur, édifiée sur ordre divin , 
par le père de leur ancêtre Ismâ'îl lui-même qui avait dû, pour en terminer 
les murs, grimper sur une pierre restée depuis lors vénérable sous le nom de 
Station d’Abraham. Quant aux rites dont ils accompagnaient cette visite et qui 
s’effectuaient à la Mekke et aux alentours, rites de la tournée rituelle, de la course 
entre Safâ et Marwa, de la station au mont ‘Arafa *, de la lapidation des bornes

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE ;

202

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

et du sacrifice terminal, ils se rattachaient à des usages anciens, même si une 
nouvelle signification leur avait été donnée après l’apparition de l’Islam. De 
même en allait-il des rites du Pèlerinage mineur qui consistait uniquement à 
accomplir les tournées rituelles autour de la Ka‘ba et la course entre Safâ et 
Marwa.

Parmi les caractéristiques du Pèlerinage figuraient les conditions de sa 
validité. Le territoire de la Mekke était considéré comme sacré, haram, et de ce 
fait il était interdit d’y tuer des animaux ou d’y couper des plantes ; les hom­
mes aussi y jouissaient d’un droit d’asile reconnu. En vertu de ce caractère, le 
fidèle qui voulait accomplir le Pèlerinage devait se mettre dans un état spécial 
de sacralisation : il abandonnait, dès qu’il pénétrait dans le territoire sacré, tous 
ses vêtements cousus pour revêtir un costume simplement composé de deux 
pièces d’étoffe et, durant toute la durée des cérémonies, il devait respecter 
diverses interdictions, notamment celles de se couper les ongles, les cheveux ou 
la barbe et d’avoir des relations sexuelles. Cet état était symbolisé par la formule 
que le pèlerin répétait alors constamment : « Me voici [ ô mon Dieu] » (Làb- 
bayka), jusqu’au moment où, ayant achevé les rites, il se désacralisait en se fai­
sant raser.

Le dernier rite du Pèlerinage majeur était la Fête du sacrifice, qui avait 
lieu le io dhû 1-hidjdja et à laquelle s’associaient les musulmans du monde 
entier lorsque les pèlerins sacrifiaient le mouton dans la vallée de Minâ : c’était 
la Grande Fête. Elle consistait essentiellement en une prière suivie d’un 
sacrifice, celui d’un ovin de préférence, que le chef de famille faisait pour lui 
et les siens. L’offrande de caractère purificatoire pratiquée au cours du hadjdj 
couronnait ainsi un ensemble de cérémonies auxquelles les docteurs de l’Islam 
attribuaient une efficacité toute particulière pour qui voulait demander à Dieu 
le pardon de ses fautes.

Quant à la cinquième obligation, parfois placée au troisième ou au qua­
trième rang, c’était l’Aumône légale, destinée elle aussi à une purification des 
biens de ce monde. Elle consistait, selon les prescriptions coraniques, à aban­
donner chaque année une partie de ses biens au chef de la Communauté. Son 
produit devait être distribué, entre autres, aux pauvres, aux endettés pour une 
cause pieuse et aux volontaires de la Guerre sainte. Il s’agissait donc en principe 
d’une dîme prélevée sur les riches pour être répartie entre les nécessiteux, c’est- 
à-dire d’un devoir de solidarité envers les membres de la Communauté. Mais 
son versement ne tarda pas à se transformer rapidement en un système fiscal 
qui n’avait plus qu’un lointain rapport avec l’obligation ancienne.

A côté de ces « cinq piliers » de l’Islam, la Guerre légale appelée souvent

203

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Routes

16. LIMITES DU TERRITOIRE 
SACRÉ DE LA MEKKE 
(D’après les Pèlerinages.)

Le tireté marque les limites du territoire sacré 
à l’entrée duquel les pèlerins effectuant le Pèle­
rinage majeur doivent se sacraliser et abandon­
ner leurs vêtements habituels pour revêtir un 
costume spécial. Ceux qui viennent de Syrie 
effectuent généralement ce rite tl Dhû l-Hulayfa 
et ceux qui viennent d’Irak à Dhât ‘Irk. Le 
pointillé relie les emplacements où doivent se 
sacraliser les pèlerins qui, se trouvant déjà à 
la Mekke, revêtent le costume rituel pour entre­
prendre le Pèlerinage mineur. Tan'im est en ce 
dernier cas le lieu le plus souvent choisi.

i7. SITE DE LA MEKKE -+
ET TRAJET DU PÈLERINAGE MAJEUR

(D’après les Pèlerinages.)
Le trajet suivi par les pèlerins à cette occasion 
ne revêt pas de caractère sacré, mais est imposé 
par la configuration du terrain. C’est à l’extré­
mité du parcours, au mont ‘Arafa, que se situe 
le rite de la Station, rite essentiel du Pèlerinage, 
qui est aussi le plus pénible en période de grande 
chaleur. Des rites secondaires sont effectués le 
long du parcours à Muzdalifa et Mina par 
exemple. Autour de la Mekke se trouvent par 
ailleurs divers lieux de visite, monuments ou 
sites historiques, auxquels se rattachent des 
épisodes de la vie de Muhammad.

18. MOSQUÉE DE LA MEKKE ET RITES DU PELERINAGE

(D’après E. Rutter, The
Le tireté indique d’une part le trajet de la tour­
née rituelle autour de la Ka'ba, d’autre purt^ 
celui du parcours entre les éminences de Safâ 
et de Marwa, aujourd’hui environnées de cons­
tructions. Les points indiquent l’emplacement

Holy cities of Arabia.)
des « colonnes vertes » entre lesquelles doivent 
passer les pèlerins. Il est recommandé aux pèle­
rins, bien que ce rite ne soit pas obligatoire, de 
boire de l’eau du puits de Zamzam, eau, selon 
la Tradition, bénéfique à quiconque en boit.

Guerre sainte, qui consistait à combattre sans relâche l’infidèle jusqu à ce 
qu’il adhérât à l’Islam ou acceptât sa domination, n’était qu’un devoir de carac­
tère collectif. Elle n’en joua pas moins, comme on le verra, un rôle important 
dans les rapports existant entre le monde de l’Islam et celui des non-musulmans.

204

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

vers Médine

fTombê de
Khadîdjâ'"'^

H ^/z V-i
,e.mçuererf>/

\ U.Ml i. /''^.Maison" ....
n -jj fKiï.ayk&m / du/Prophète

4 < Lieux de la.
\a\ °?<ffee = lapidation rituelle 

LA MEKKE
Ville basséCMlllll«Z 

Aff
/ zFor,x

vers / 
le Yémen !

caverne
/?■& du mont Hirâ*V

Lieu du
pacte de ‘Akaba

de l’immolation
‘''''•Cx’^TT^’Ismaël par Abraham 

"" K mina

>?^>,,,Wâdi 1-Muhassar 
S.... '?X?^,MUZDALIFA

al-Khayf V-:

i Çi-'*
?

- ^.^al-MâzamaynX'
....

MONT 
\ X. ‘ARAFA 

Les signïux
Oratoire..Namira^' X\S.,

r ...... x.. Y
•tiers Tâ’if

205

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Elle posa aussi, dans les premiers temps, le problème de l’utilisation du butin 
que vinrent réglementer certains versets coraniques : au chef de la Commu­
nauté revenait le cinquième, tandis que le reste était distribué entre les combat­
tants. Mais pareille règle ne put s’appliquer aux terres conquises elles-mêmes, 
si bien que la notion de butin en vint rapidement à se transformer et que le 
butin s’identifia, juridiquement, avec le bien commun de la Communauté, dont 
nul ne pouvait s’emparer indûment.

Quant aux interdictions alimentaires qui occupaient dans l’Islam médiéval, 
comme d’ailleurs dans le judaïsme, une place importante, elles tenaient au 
souci primordial pour le croyant de se préserver de toute souillure. Si la consom­
mation de la chair de bêtes aquatiques était, en principe, licite, il n était pas 
toujours permis de manger la chair des animaux * non aquatiques : d une part 
en effet certains d’entre eux, le porc notamment, étaient réputés impurs et de 
ce fait impropres à la consommation ; d’autre part, les animaux purs eux-mêmes 
ne pouvaient servir à la nourriture que s’ils avaient été égorgés selon des règles 
précisées par les traités de droit et tenant au fait que le sang lui-même était 
réputé impur. Enfin l’absorption des boissons fermentées était interdite, quoi­
que le vin de datte fût autorisé par certaines écoles. Toutes ces prescriptions 
faisaient l’objet de discussions de la part des juristes, d’autant plus ardues 
qu’il était parfois difficile de classer tel animal dans une catégorie bien définie et 
que les docteurs tenaient à ne laisser subsister aucune ambiguité dans leurs 
définitions.

De telles interdictions, qui commandaient l’attitude du musulman dans 
sa vie sociale, étaient complétées par une série de règles de bienséance * que les 
docteurs faisaient reposer sur la Tradition et qui allaient de la manière de s habil­
ler et de se tailler les moustaches jusqu’aux formules de salutation et à 1 habi­
tude de répéter en diverses circonstances bismillâh, c’est-à-dire l’expression « au 
nom de Dieu » par laquelle débute le texte même du Coran. Mais les recomman­
dations ainsi expressément prévues par le droit s’étendaient aussi au domaine 
du culte où elles avaient entraîné l’observance de certaines pratiques, telle celle 
des « retraites spirituelles » pendant lesquelles des fidèles particulièrement pieux 
se retiraient dans une mosquée pour y pratiquer le Jeûne et y réciter le Coran, 
tout en s’abstenant de relations sexuelles. Il était également recommandé aux 
croyants de réciter souvent le Coran. De meme encore la circoncision *, usage 
sinon obligatoire pour tous, du moins universellement adopté et se rattachant 
aux exigences de la pureté rituelle, venait-elle en bonne place parmi les actes 
conseillés. Elle s’entourait d’ailleurs, au moment où l’on y soumettait 1 enfant 
encore jeune ou le converti déjà âgé, de telles manifestations de faste ou de telles

206

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

réjouissances qu’elle en vint très tôt à caractériser le musulman aux yeux des 
chrétiens des pays voisins et plus tard également aux yeux des Européens.

D’autres pratiques populaires, qui entraient plus ou moins bien dans le 
cadre défini par les docteurs, mais étaient généralement justifiées soit par la 
Tradition, soit par le consensus, s’étaient également imposées dès une époque 
ancienne à l’occasion de certains événements familiaux. Des visites à des lieux 
saints autres que la Mekke avaient été très tôt recommandées par la Tradition 
en vertu d’une parole attribuée au Prophète : « On ne se met en route que pour 
visiter trois mosquées, la mosquée sacrée, la mosquée lointaine et ma propre 
mosquée. » Sans doute ce hadith pouvait-il être entendu dans un sens restrictif. 
Il n’en avait pas moins ouvert la voie à la vénération de lieux de pèlerinage devant 
cette qualité au fait qu’ils conservaient le souvenir du Prophète : Médine parce 
que s’y trouvait son tombeau et Jérusalem parce qu’il y aurait rencontré les 
anciens prophètes et en serait parti pour son Voyage nocturne. La vénération 
de ces souvenirs du Prophète ne pouvait que motiver à son tour la pratique 
d’autres visites pieuses * destinées à commémorer le souvenir des imâms, des 
Compagnons et des autres prophètes ou pieux personnages dont la révérence 
allait constituer l’essentiel du culte des saints. Les mêmes sentiments de dévo­
tion au Prophète devaient également se traduire, surtout à partir du XIIe siècle, 
par la célébration de l’anniversaire de sa naissance, le mawlid al-Nabt *, qui 
rencontra auprès des foules un succès croissant. Enfin des traditions d’origine 
parfois obscure attribuaient une importance toute spéciale à certaines nuits 
comme la nuit * dé ramadan où se fixait, dit-on, le destin de chaque homme, nuits 
au cours desquelles la prière individuelle ou collective était source de mérites 
particuliers. Autant de manifestations religieuses qui fournissaient au croyant 
de multiples occasions d’exprimer une piété sur laquelle on reviendra plus loin.

•

Les obligations cultuelles par lesquelles le droit islamique entendait faire 
respecter les « droits de Dieu » avaient pour corollaires les « droits des hommes » 
qu’il défendait par un certain nombre de règles sociales. Celles-ci, qui reposaient 
sur des versets coraniques, mais tenaient également compte d’usages anciens 
en partie conservés, portaient essentiellement sur la répression des délits, l’orga­
nisation de la vie familiale et les limitations du droit de propriété.

Les fautes et délits, répartis en trois catégories, appelaient des châtiments 
divers dont certains s’étaient trouvés explicitement énoncés par le Coran. Les 
plus graves sanctionnaient l’homicide ou la blessure volontaires qui dormaient 
droit comme jadis en Arabie à l’exercice de la vengeance, mais à Un exercice

207

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

désormais « réglementé » : le coupable seul, et non plus ses parents ou contri- 
bules, devait être frappé, et ceci sous le contrôle du cadi ; en fait le plus souvent 
l’exercice de la vengeance était remplacé par une rançon. En vertu d’un prin­
cipe analogue, l’homicide et la blessure involontaires justifiaient une compo­
sition pécuniaire Par ailleurs des délits bien définis, mais dont la liste variait 
selon les écoles, étaient frappés de peines * légales précises : le vol, ptmi de 
l’ablation de la main droite ; le brigandage, puni de mort ; la fornication , 
punie de cent coups de fouet ou de lapidation, selon la situation des coupables, 
quand elle pouvait être établie ; la fausse accusation de fornication, punie de 
coups de fouet ; l’apostasie, punie de mort ; l’usage du vin et de toute boisson 
fermentée, puni de quarante coups de fouet. Ces délits concernaient ainsi, non 
seulement la vie sociale, mais la vie sexuelle et la pratique religieuse.

Les délits mineurs n’appelaient que des peines moins fortes ou des répri­
mandes dont l’appréciation était laissée aux magistrats chargés de faire respecter 
les bonnes mœurs, c’est-à-dire le plus souvent au muhtasib dont on verra plus 
loin les fonctions exactes. Mais il ne faut pas oublier que la rébellion et tout 
acte de nature à troubler l’ordre public pouvaient être châtiés arbitrairement 
par l’autorité et suscitaient l’action de la police répressive. Le code pénal n’était 
donc pas organisé selon une conception d’ensemble, mais comportait d une 
part des règlements typiquement islamiques et respectés comme tels en vertu 
d’une législation d’origine religieuse, d’autre part des lois nouvelles édictées 
en fonction des circonstances et selon des méthodes empiriques que contrôlait 
la volonté du souverain.

La vie de la famille * au contraire était essentiellement régie par les précep­
tes du texte révélé, même si ceux-ci n’avaient fait souvent que consacrer, en les 
modifiant, bien des coutumes antérieures. L’autorisation de la polygamie, 
illimitée quand il s’agissait de concubines esclaves, mais assortie cependant de 
l’interdiction coranique de prendre plus de quatre épouses légitimes, en cons­
tituait un des éléments majeurs, dominant le comportement individuel comme 
l’organisation intérieure de la cité musulmane où survivaient ainsi certains usa­
ges de l’Arabie préislamique. Sans doute quelques orientalistes ont-ils émis 
l’hypothèse contraire en supposant qu’à Muhammad revenait l’originalité d’avoir 
introduit cette législation polygame dans une société auparavant matriarcale, 
et ceci à la suite des pertes subies par les croyants durant les premiers combats 
et du nombre croissant des veuves sans soutien qui en était résulté. Mais leur 
hypothèse ne semble reposer sur aucun indice sérieux. En tout état de cause, 
Muhammad paraît avoir cherché à améliorer plutôt qu’à diminuer encore la 
situation ancienne de la femme en Arabie, jugée par lui trop précaire.

208

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Si, en effet, il dota l’homme à certains égards d’une puissance illimitée et 
incontestée sur la femme que celui-ci pouvait notamment chasser de sa demeure 
à son gré par la répudiation *, les droits de l’épouse, qui disposait de l’indépen­
dance financière, n’en étaient pas moins sauvegardés par diverses mesures. Le 
mari devait être par exemple d’une parfaite équité envers ses femmes lorsqu’il 
en avait plusieurs. La répudiation n’était effective que si le mari avait prononcé 
trois fois de suite la formule voulue ; en outre le douaire, versé par le mari lors 
du contrat de mariage, était conservé par l’épouse en cas de répudiation. Le mari, 
de plus, n’avait la possibilité de revenir sur sa décision et de reprendre sa femme 
que si, entre-temps, cette dernière avait contracté un nouveau mariage et avait 
été de nouveau répudiée, condition qui était de nature à éviter des décisions 
irréfléchies. L’épouse, quant à elle, gardait la possibilité de demander, pour 
raisons graves, l’annulation du mariage, qui était alors prononcée par le cadi. 
Ajoutons que les juristes étaient unanimes pour prescrire que dans le mariage 
les deux partis fussent « assortis », entérinant ainsi une pratique coutumière 
antérieure à la Révélation. Ils recommandaient aussi l’usage du « banquet » de 
noces offert aux hommes des deux familles et faisant partie des réjouissances 
que les habitudes populaires multipliaient à cette occasion. Par ailleurs, ils esti­
maient pour la plupart que la femme vierge, même majeure, devait être, lors du 
contrat de mariage, assistée par un « tuteur », ceci en raison de la retenue qui 
devait marquer la conduite d’une future épouse.

Rien dans tout cela n’équivalait à une juridiction posant les bases d’une 
cellule familiale organisée. Non seulement le contrat * qui constituait l’élément 
essentiel du mariage islamique restait toujours exposé à la rupture unilatérale 
de la répudiation, mais la multiplicité des épouses et l’autonomie financière 
qui leur était reconnue empêchaient en droit comme en fait la constitution d’une 
communauté conjugale à laquelle s’opposaient aussi les recommandations cora­
niques tendant à la stricte séparation des sexes. Une extrême décence était 
en effet prescrite aux femmes par certains versets, sur lesquels on se fonda 
pour justifier le port du voile et pour leur interdire de s’entretenir avec tout 
homme qui ne fût ni leur mari, ni leur propre parent, tandis que la valeur 
réduite attribuée en justice à leur témoignage * accentuait encore l’état d’infé­
riorité dans lequel les maintenaient ces habitudes de semi-réclusion.

La naissance d’un enfant ne donnait lieu à aucun acte obligatoire, mais 
seulement à des coutumes recommandées par la Tradition comme remontant 
au Prophète ou à ses Compagnons. Telle était la coutume d’immoler tme vic­
time dont une partie était distribuée aux pauvres ou celle de réciter, dans 
l’oreille du nouveau-né, la formule de l’appel à la Prière. L’éducation du jeune

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

209

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

musulman n’était ensuite soumise à aucune règle précise. Toutefois il était 
d’usage que l’enfant, après être resté jusqu’à sept ans environ dans l’entourage 
des femmes, apprît ensuite le Coran, soit auprès d’un précepteur, soit dans une 
école, et on a déjà vu que sa circoncision, acte simplement recommandé, 
était solennisée d’une manière propre à en souligner l’importance comme acte 
religieux. Quant à la mort d’un croyant, elle obligeait son entourage à cer­
tains devoirs, non définis par le texte coranique, mais précisés par la Loi en 
vertu de la Tradition : récitation de la Profession de foi à la place du malade, 
toilette funèbre, Prière des morts accomplie à la mosquée selon un rituel don­
nant lieu à quelques divergences selon les écoles, ensevelissement enfin au 
cimetière musulman.

La situation du personnel domestique était elle aussi réglementée par 
le droit qui reconnaissait la légitimité de l’esclavage. Tout esclave, homme ou 
femme, était propriété du maître, acquis donc ou transmis comme tout autre 
bien matériel ; il ne pouvait lui-même rien posséder. Normalement appelées 
à servir de concubines en sus des épouses légitimes, les femmes esclaves, 
lorsqu’elles donnaient à leur maître un enfant, bénéficiaient toutefois de cer­
tains privilèges et étaient alors souvent affranchies. Aussi bien l’affranchisse­
ment des esclaves était-il recommandé par de nombreux versets coraniques et 
considéré comme une œuvre pie. L’affranchi *, qui entrait dans le groupe des 
clients, restait lié à la famille de son ancien maître et y avait certains droits.

Le droit de propriété enfin, reconnu aux hommes et femmes de condition 
libre, musulmans ou non, faisait l’objet de prescriptions qui en limitaient 
l’exercice. Le Coran tout d’abord avait édicté, en matière d’héritage, des règles 
minutieuses qui visaient à préserver les droits de certaines catégories d’héri­
tiers, et particulièrement des femmes. Ce système avait entraîné l’existence 
de « parts » privilégiées qui devaient être distribuées en priorité et dont l’esti­
mation était parfois fort délicate. Il en avait également résulté l’interdiction de 
distraire par testament plus d’un tiers de l’ensemble de la succession.

Le texte du Coran était d’autre part le fondement d’un système fiscal 
particulier, engendré par l’obligation qui incombait à tout musulman, ainsi 
que nous l’avons déjà vu, de verser annuellement une Aumône légale par la­
quelle il s’acquittait de sa dette vis-à-vis de Dieu, vrai propriétaire des biens de 
ce monde, tandis que le non-musulman était astreint à un impôt plus élevé. 
Le maintien de ce système, avec notamment la distinction entre les croyants 
et les non-musulmans, n’empêcha pas les juristes de définir, au cours des deux 
premiers siècles, de nouvelles taxes frappant soit les récoltes des propriétés 
foncières, soit la richesse personnelle, soit les marchandises.

210

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

L’usage des biens était d’ailleurs encore limité par l’interdiction de l’usure 
qui constitua un des traits les plus caractéristiques du droit islamique. Certes 
cette interdiction ne fut pas toujours rigoureusement appliquée, et ce grâce 
à l’intervention d’artifices juridiques divers : dès le VIIIe siècle, les hanafites 
avaient indiqué comment on pouvait, par un procédé de « vente fictive », per­
cevoir un intérêt sur une somme prêtée. Mais la pratique de l’usure par les 
musulmans n’en restait pas moins difficile. La Loi islamique autorisait et régle­
mentait seulement la commandite, pour favoriser l’activité commerciale.

Il était également recommandé de constituer des biens de mainmorte, 
ou wakf *, remis à Dieu selon la définition des juristes, dont le revenu était 
affecté à quelque fondation pieuse et géré par l’intermédiaire du cadi. Cette 
habitude devait connaître dans le monde islamique un développement considé­
rable et y influer sur l’organisation économique. Distincte en effet d’une dona­
tion pure et simple, elle permettait de mettre à l’abri des confiscations et autres 
aléas divers des biens familiaux dont les revenus ne devaient être affectés à 
des fondations pieuses que dans un avenir indéterminé. De la sorte toute une 
série de biens immobiliers échappaient à tout transfert de propriété et trn cer­
tain nombre d’emplois étaient de même assurés, tels ceux des boutiquiers 
locataires ou ceux des agents attachés au service des édifices cultuels cons­
titués wakfs. Il résultait cependant du système une tendance à la stagnation 
économique qui ne fit que croître avec l’extension de ce genre de pratique.

Les transactions commerciales étaient de leur côté rigoureusement régle­
mentées pour que fût sauvegardée la justice et respecté l’esprit du précepte 
coranique : « Faites bon poids et mesure équitable. » Parmi les conditions mi­
ses à la licéité d’une vente, que celle-ci fut verbale ou notifiée par écrit, il y 
avait par exemple la nécessité de définir l’objet vendu sans en dissimuler les 
défauts éventuels ainsi que l’obligation pour l’acheteur d’avoir pris parfaitement 
connaissance de la nature et de l’état de l’objet. L’accord auquel étaient arri­
vées les deux parties devait être explicité. Toute vente comportant un élément 
d’înrprtitnHe et par conséquent pouvant laisser place à une fraude éventuelle 
était, de ce fait même, interdite.

La minutie des actes dressés pour porter témoignage de toute acquisition, 
comme d’ailleurs pour certifier toute déclaration, répondait à des usages juri­
diques précis exposés dans de nombreux traites de droit et appelant diverses 
séries d’expressions traditionnelles. Ces formules, connues à la fois par les ma­
nuels et par les documents d’archives *, suffiraient à montrer comment une civi­
lisation aussi imbue de la valeur de la transmission orale que 1 était la civili­
sation islamique fut en même temps une civilisation qui ne pouvait se passer

211

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

du document écrit et qui demandait la présence, à côté des juristes théoriciens, 
de témoins instrumentaires, scribes et autres personnages habilités à assumer 
la rédaction des actes.

Aucun contrôle des prix n’était cependant juridiquement exercé, du 
moins à l’époque classique. Le droit se contentait d’interdire l’accaparement, 
source de cherté de vie, mais n’intervenait pas directement dans la vie écono­
mique, sauf nécessité pressante. Il faudra attendre une époque postérieure pour 
que ses principes, encore rudimentaires mais cohérents, puissent servir de base 
à une réflexion portant spécialement sur les faits économiques.

Ajoutons que le droit prévoyait avec précision la place que devaient tenir, 
dans la société islamique, les non-musulmans astreints, en vertu d’un passage 
du Coran, à s’acquitter d’un impôt spécial nommé djizya. Ce versement corres­
pondait à leur situation inférieure, mais leur permettait de bénéficier de la 
protection de la Communauté. Juifs et chrétiens, en tant que détenteurs de 
livres révélés reconnus par l’Islam, bénéficiaient de ce statut privilégié de 
tributaires, accordé également par extension aux zoroastriens, moins nombreux 
semble-t-il, ainsi qu’aux sabéens * de Harrân *. Ils jouissaient par ailleurs de 
la liberté de culte, mais devaient respecter certaines interdictions remontant 
à une époque ancienne, semble-t-il, bien qu’on ne possède à ce sujet aucun 
document sûr : ils ne devaient pas monter à cheval, ne pouvaient être enrôlés 
dans l’armée et ne devaient pas porter non plus les mêmes vêtements que les 
musulmans.

•

Cette organisation sociale, familiale et économique en vigueur à l’époque 
classique, dont la base était religieuse mais qui n’en avait pas moins pour but 
de sauvegarder les droits essentiels de chaque individu, était appliquée dans 
le cadre d’institutions publiques qui se précisèrent avec le temps. Leur fonc­
tionnement empirique, cependant commandé bien souvent par des opinions 
théologiques préalables, fit l’objet d’exposés, tantôt juridiques, tantôt philo­
sophiques et tantôt pragmatiques, qui se cristallisèrent d’abord autour des pro­
blèmes touchant à l’exercice de l’autorité ou plus précisément à l’organisation 
de l’État.

Dès les débuts de l’histoire de l’Islam, l’autorité avait reposé sur le 
principe de l’imamat, dont la nature exacte avait été aussitôt ardemment 
discutée. A la conception kharidjite qui faisait de l’institution califienne l’éma­
nation de la Communauté toute-puissante s’opposaient les théories shi ites 
de l’imamat de droit divin. De ces dernières, les plus originales étaient,

212

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ainsi qu’on l’a vu, intimement liées aux constructions des penseurs qui s’étaient 
efforcés d’adapter au monde islamique l’héritage des philosophes grecs, no­
tamment aux constructions d’al-Fârâbî qui s’intéressa le plus vivement peut- 
être à la « science politique ». Ce personnage, auteur de la Cité parfaite et des 
Aphorismes politiques, y avait d’abord voulu montrer comment se grouper en 
sociétés était pour les hommes une nécessité inhérente à leur nature, le seul 
moyen leur permettant de survivre en ce monde ou d’y atteindre le bonheur. 
Il y avait classé ensuite les États organisés en plusieurs catégories, depuis l’État 
parfait jusqu’à l’État le plus défectueux, et s’était inspiré pour ce faire des 
réflexions de Platon. Précisant en vertu de l’émanatisme néo-platonicien les 
qualités requises du gouvernant idéal qui pour lui était à la fois prophète, 
philosophe, imâm et roi, il en avait fait les qualités du Prophète-législateur de 
l’Islam, détenteur d’une Vérité religieuse qui était identique à la Sagesse uni­
verselle. Des termes grecs et islamiques, de signification très différente, s’étaient 
trouvés fondus dans ses exposés, sans qu’on sût exactement quelle définition 
il leur donnait. Mais l’image conçue par ses soins d’un roi-philosophe illuminé 
par l’Intellect, seul capable de mener la société humaine vers la félicité ici-bas 
et dans l’autre monde, seul transmetteur aussi d’une Révélation qui était en 
même temps une loi pratique, rappelait davantage le gouvernant modèle décrit 
par une certaine pensée antique que la personnalité historique du Prophète de 
l’Islam. A ce roi-philosophe devaient ensuite, dans la même perspective, 
succéder des souverains possédant les qualités intellectuelles qui leur permet­
traient de compléter et éventuellement continuer l’œuvre du « premier gouver­
nant » en demeurant encore, bien qu’à un moindre degré, philosophes, prophètes 
et législateurs.

La théorie dans son ensemble était cohérente et, fait important à noter, 
fut reprise par les « Frères sincères » qui répétèrent presque mot à mot, pour 
préciser les qualifications de leur imâm, les termes employés par al-Fârâbî 
pour décrire son gouvernant idéal. La concentration dans une série de person­
nages allant de Muhammad au dernier imâm shi'ite de connaissances secrètes 
transmises par la divinité, selon un processus philosophiquement explicable, 
ne pouvait en effet que justifier la prétention de ces imâms à établir un gouver­
nement purement autocratique qui ne tînt aucunement compte de l’opinion 
des gouvernés. Dans la suite cependant les théories politiques d’inspiration 
philosophique ne furent pas aussi nettement favorables au shi'isme. Ibn Sinâ 
par exemple corrigea de façon significative l’interprétation d’al-Fârâbi en 
situant au-dessus du philosophe, comme aussi du dévot ou de l’ascète, le Pro­
phète indispensable au bonheur humain et à l’organisation de l’État idéal et en

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

213

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

établissant les fonctions du calife et de l’imâm conformément aux exigences 
de la doctrine traditionaliste.

A cette dernière doctrine, accompagnant une pratique du pouvoir qui 
représenta un moyen terme et qui exista dans les faits avant de recevoir une 
justification intellectuelle, devait en effet correspondre une conception théo­
rique s’opposant aux conceptions kharidjite et shi'ite. Cette conception 
sunnite ne fiit définie qu’à une date relativement tardive, après que les premiers 
souverains de l’Islam se furent contentés de suivre, selon les circonstances du 
moment, un usage qui avait été progressivement admis et que la Communauté 
accepta comme tel. Il faut donc pour la comprendre tenir compte d’une lente 
évolution historique.

Le calife était en effet d’abord apparu comme l’exécutant de la Loi éta­
blie par le Prophète. Si, dès les premiers temps, il s’était chargé lui-même 
de compléter les dispositions de cette Loi pour les cas où les prescriptions 
coraniques paraissaient insuffisantes, il avait abandonné bientôt cette prérogative 
aux docteurs et aux hommes de religion, vrais spécialistes du droit. Mais il 
était resté le gardien du dogme. C’était lui qui condamnait les hérésies, 
comme on le vit à l’époque abbasside pendant les règnes d’al-Ma’mûn et 
d’al-Mutawakkil. Même au temps où le pouvoir fut remis aux mains d’un 
émir, l’émir bouyide, il se réservait de décider des déviations doctrinales.

Le calife avait d’autre part toujours été lié de façon fort étroite à la Commu­
nauté qu’il dirigeait. C’était d’elle qu’il ne cessa de tenir ses pouvoirs : un calife 
n’était reconnu comme tel qu’après la prestation du serment d’obéissance par 
les notables et principaux dignitaires d’abord, l’ensemble de la population en­
suite, c’est-à-dire en fait la population de la capitale, car il ne pouvait être 
question que la population entière de l’empire procédât à cette cérémonie. Il 
s’agissait pratiquement d’une adhésion plus ou moins explicite des plus repré­
sentatifs parmi les croyants : membres de la famille régnante, hommes de loi, 
administrateurs et gouverneurs de province. Cette aristocratie intervenait 
souvent aussi dans la désignation du nouveau ou du futur calife, à l’instar de ce 
qui s’était pratiqué déjà dans les premiers temps. Selon la tradition musulmane 
en effet, le successeur du Prophète, Abû Bakr, avait été désigné par les Médi­
nois et proclamé chef de la Communauté par eux : si ensuite Abû Bakr choisit 
lui-même son propre successeur ‘Umar, ce dernier, avant de mourir, s’était 
contenté de désigner les six « électeurs » dignes du califat qui devaient choisir 
l’un d’entre eux pour lui succéder à la tête de l’État. Si donc la prestation de 
serment fut toujours, dès le début, considérée comme indispensable, la dési­
gnation connut, elle, des modalités variables. C’est ce qui explique la facilité

214

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

avec laquelle les Umayyades d’abord, les Abbassides ensuite purent faire accep­
ter le principe dynastique, sans toutefois établir de règles précises de succession 
puisqu’il n’existait pas dans la société islamique de droit d’aînesse reconnu. 
L’imamat, sous la dynastie abbasside, reposait sur un compromis entre le 
principe communautaire et le principe dynastique, compromis qui laissait en 
fait d’énormes pouvoirs à l’aristocratie du moment.

Le calife, une fois désigné et reconnu, ne pouvait être déclaré déchu en 
raison de sa conduite. Umayyades et Abbassides avaient réussi à faire admettre 
cette notion, contraire à la conception kharidjite et contraire même à un 
point de vue rigoriste qui conserva toujours quelques partisans, principalement 
chez les sympathisants mu'tazilites. Le calife ne pouvait donc être destitué, 
à moins qu’il n’acceptât d’abdiquer. En certaines circonstances il valait mieux 
pour lui signer l’acte d’abdication qu’on lui présentait, mais cela ne suffisait 
pas toujours à lui garantir la vie sauve. S’il résistait, il arrivait qu’on le mutilât en 
lui crevant les yeux pour le rendre physiquement inapte au califat : procédé 
cruel, mais auquel on trouvait, à la même époque, des parallèles dans le monde 
byzantin. Seule pouvait être en effet mise en question, avant comme après sa 
nomination, son aptitude physique et mentale pour laquelle on tenait compte 
également de son âge, car il ne convenait pas que la Communauté fut guidée 
par un enfant.

Aussi bien le calife n’était-il pas seulement le gardien du dogme. Il était 
encore le guide visible de la Communauté, guide qui devait diriger effective­
ment la Prière des musulmans en certaines circonstances, prononcer le sermon 
à la Prière du vendredi, diriger le Pèlerinage, commander les armées en remplis­
sant le devoir recommandé de la Guerre légale, répartir le butin entre les com­
battants, c’est-à-dire contrôler l’utilisation des revenus en même temps qu’il 
présidait à la distribution des biens des musulmans, s’assurer du bon fonction­
nement de la judicature, procéder aux nominations des gouverneurs, préfets 
fiscaux et cadis, exercer enfin une juridiction spéciale, celle des abus * ou plus 
exactement du « redressement des torts », par laquelle tout musulman pouvait 
en appeler à sa décision lorsqu’il estimait avoir été victime de quelque injus­
tice. Son rôle de chef des Croyants s’affirmait dans le « droit de sermon », 
selon lequel l’allocution prononcée le vendredi dans les grandes mosquées de­
vait nécessairement comporter une invocation en sa faveur. Cet usage qui se 
pratiquait dans toutes les provinces, dans les villes d’Irak et dans la capitale 
même si le calife n’y présidait pas lui-même la Prière, était un moyen d’affirmer 
sa loyauté au souverain. Omettre une telle invocation constituait de la part 
d’un gouverneur un acte d’émancipation qui pouvait lui coûter cher. Associer

215

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

au nom du calife celui d’un émir, dans la capitale même, pouvait valoir au prédi­
cateur, au début du Xe siècle, la révocation immédiate. Ce droit de sermon se 
maintint longtemps en milieu sunnite et le calife continua d’être à cet égard 
respecté par ses vassaux nominaux d’époque post-saldjoukide, mentionnant son 
nom dans leurs inscriptions officielles en même temps qu’ils s’y targuaient 
de titres propres à souligner leur dépendance à l’égard de l’émir des Croyants. 
Les mêmes titres devaient figurer sur les monnaies que les dynastes locaux 
investis par le calife faisaient frapper dans les provinces.

Le calife, comme on le voit, détenait donc pratiquement, à l’époque clas­
sique, des pouvoirs importants. Ses auxiliaires étaient ses délégués, chargés de 
fonctions définies par lui-même et constamment modifiables : même la juridic­
tion du cadi, responsable normalement de l’application des peines canoniques, 
pouvait varier selon la volonté qui s’exprimait dans l’acte de nomination du 
magistrat.

La seule restriction à l’exercice de son autorité tenait à l’obligation où il 
se trouvait de se conformer lui-même à la Loi et de ne pas infliger de châtiments 
arbitraires. Dans les cas graves, lorsqu’ils’agissaitdepunirunhérétique,un«faux 
prophète » ou un apostat, le calife se devait de consulter les docteurs les plus émi­
nents de son entourage ; la peine capitale n’était appüquée que si ces person­
nages s’étaient prononcés dans ce sens, lors des réunions de hautes cours qui 
jouaient le rôle de tribunaux d’État et où le calife, qui les présidait, n’intervenait 
en principe que comme exécutant de la décision finale. Mais il arrivait aussi 
que le calife fît mettre à mort par le chef de la garde ou le préfet de police tel 
rebelle ou individu quelconque qu’il jugeait dangereux ou qu’il accusait de tra­
hison, et ceci au nom du maintien de l’ordre public ou de la sauvegarde de la 
dynastie et de l’empire. Par ce biais le calife disposait de pouvoirs quasi illimités 
et l’on comprend qu’il lui fût facile, en certaines occasions, d’obtenir des juris­
tes la décision qui lui plaisait, bien qu’on assistât parfois à des mouvements de 
résistance se manifestant dans le domaine judiciaire comme dans le domaine 
doctrinal. L’épisode de la grande inquisition du IXe siècle démontre en effet 
de quelle force morale disposaient les hommes de religion soutenus par une 
opinion qu’ils avaient contribué à former. Avec le procès d’al-Hallâdj, on décou­
vre encore comment le calife, ou du moins son auxiliaire le vizir, devait en 
certaines circonstances biaiser, manœuvrer et profiter par exemple de l’absence 
de cadis peu dociles pour obtenir la condamnation qu’il souhaitait.

En fait ce n’était point chez les docteurs que le calife rencontrait l’oppo­
sition la plus redoutable, mais, comme on pouvait s’y attendre, chez les chefs 
militaires: Ces derniers, mettant chaque fois à profit les troubles particularistes

216

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



qui sévissaient dans les provinces, réussirent peu à peu à accroître leur autorité 
tandis que déclinait le prestige personnel du souverain. Ils finirent meme par 
obtenir du calife la remise des pouvoirs militaire et financier, devenant alors 
les chefs réels de l’État, jusqu’à ce que leur fonction fût en quelque sorte consa­
crée par l’octroi du titre de sultan.

Le sultanat apparut dès lors, à côté du califat, comme une institution 
essentielle de l’Empire islamique : il correspondait à un pouvoir de fait, obtenu 
par la force, mais reconnu par le calife. La question se posant toutefois de savoir 
comment ce sultanat était justifié du point de vue doctrinal, on vit paraître les 
premiers traités de droit public, dominés par le souci de faire respecter d anciens 
principes considérés comme intangibles et de préciser la nature des rapports 
qui s’étaient peu à peu établis entre le calife et les émirs nouvellement investis 
de charges exceptionnelles. Le grand théoricien du droit public islamique que 
fut al-Mâwardî *, sous les Bouyides, s’efforça ainsi de justifier la situation 
historique qui existait de son temps, tout en souhaitant un renforcement des 
pouvoirs réels du calife. Le résultat de ses réflexions mérite d’être spécialement

Le premier point mis en valeur par al-Mâwardi était la valeur émmente 
de l’imamat dont la nécessité reposait, selon lui, sur un texte révélé {Coran, IV, 
62) et non, comme l’avaient laissé entendre les philosophes, sur une raison 
d’ordre naturel. «L’imamat a été établi pour remplacer la prophétie dans ladefense 
de la foi et l’administration du monde », écrivit-il par exemple. Cet imamat, 
conféré par la Communauté, reposait sur un contrat entre celle-ci et 1 imam. 
Il était la source de tout pouvoir légitime. C’estpourquoi l’émir quis’était emparé 
du gouvernement devait faire consacrer officiellement sa fonction pour pouvoir 
être regardé comme un souverain légitime. Fiction peut-être, mais fiction qui 
obligeait l’intéressé à tenir compte des volontés de l’imâm légitime et qui, par 
ailleurs, permettait seule de maintenir l’unité de la Communauté. Tous les 
théoriciens sunnites devaient en effet insister sur le mal foncier que représentait 
pour eux la division, germe de guerre civile. Pour l’éviter, il leur fallait prêcher 
un respect absolu à l’imâm, respect qui condamnait toute rébellion et qui impli­
quait aussi l’obligation pour les sujets de se soumettre à tout émir vainqueur. 
D’où la position ambiguë des docteurs à une époque où le calife n était plus que 
le garant d’une autorité qu’il avait laissé exercer par d autres.

Voulant d’un autre côté préciser le mode de désignation de l’imâm, al- 
Mâwardî s’attacha à justifier l’usage étabfi qui conciliait le principe du libre 
choix de la Communauté avec l’idée dynastique. Mais ce dernier P^^pe 
n’était, tout au plus, qu’autorisé sans que le califat abbasside fût considéré

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

217

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

comme le seul légitime : al-Mâwardî reconnaissait aussi la légalité des califats 
antérieurs qui avaient été obéis de la Communauté. Aucune autre condition de 
naissance ne lui paraissait en effet exigible que celle d’une appartenance kuray­
shite, selon une nécessité admise par shi'ites et sunnites, mais différemment 
interprétée par les uns et par les autres qui firent tantôt des Abbassides les seuls 
représentants de l’ancien clan du Prophète, tantôt des Alides les plus dignes 
descendants de l’ancêtre Muhammad.

En somme les qualités nécessaires à la reconnaissance d’un calife, selon 
al-Mâwardî, étaient seulement au nombre de sept : l’intégrité morale et reli­
gieuse ; la connaissance de la Loi ou Savoir ; la santé physique et mentale ; le 
courage physique et la détermination ; l’origine kurayshite, sans que celle-ci 
impliquât pour autant la pureté de sang arabe, rarement observée chez les califes 
abbassides qui furent pour la plupart des fils de concubines affranchies, elles- 
mêmes d’origine soit grecque, soit iranienne, soit africaine. Ces qualités exigées 
correspondaient pratiquement aux principales fonctions califiennes qui ont été 
définies plus haut, mais sans préciser le rôle effectif de l’imâm dans le domaine 
juridique. Les juristes en effet attribuaient volontiers au calife la qualité de 
jurisconsulte, c’est-à-dire de docteur capable de prendre et d’imposer une déci­
sion fondée sur sa réflexion personnelle chaque fois que le texte révélé et la Tra­
dition n’indiquaient aucune solution précise. Or, on l’a vu, les califes ne se 
prévalurent jamais de cette attribution qui était demeurée pour eux lettre 
morte, se contentant de posséder une connaissance du droit qui leur permît 
de se poser en arbitre et de discuter éventuellement avec les docteurs les plus 
éminents des problèmes qui pouvaient se présenter. De même ne firent-ils que 
rarement preuve de leurs aptitudes militaires et laissèrent-ils presque toujours 
à des chefs d’armée le soin de diriger effectivement les expéditions guerrières. 
Finalement la seule condition réellement exigée était, avec l’origine kurayshite, 
la santé physique et mentale, impliquant un âge raisonnable sur la détermina­
tion duquel d’ailleurs on professait des opinions divergentes.

Les principaux points de vue adoptés ainsi par al-Mâwardî et les théoriciens 
de son époque allaient se transmettre aux époques ultérieures tout en se modi­
fiant parfois selon les circonstances. Al-Ghazâlî dut par exemple accepter la 
réalité du sultanat saldjoukide qui préservait l’institution califienne et l’unité 
de la Communauté. Il considéra donc avec plus de réalisme qu’al-Mâwardî les 
conditions requises pour la validité du pouvoir de l’imâm, admettant que les 
principales qualités du chef de la Communauté devaient être réunies en la per­
sonne de son chef réel, le sultan, et non nécessairement en la personne de l’imâm 
qui n’était plus autre chose que le symbole de cette Communauté et le garant

218

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



théorique de l’efficacité du détenteur de l’autorité, encore que, dans le do­
maine de la Loi, il dût consulter les hommes compétents. La limitation du pou­
voir de l’imâm à des fonctions purement religieuses n’allait pas cependant 
jusqu’au point d’affirmer une séparation entre temporel et spirituel, qui ne fut 
jamais réalisable en pays d’Islam : le calife de cette époque conservait encore 
un pouvoir temporel dans la mesure où il investissait les gouverneurs ; le sultan 
de son côté pouvait exercer une influence réelle dans le domaine dit spirituel, 
lorsqu’il lui plaisait de favoriser tel mouvement juridique ou politico-
religieux. .

Plus tard encore le réalisme des juristes musulmans trouva sa plus parfaite
expression dans les réflexions d’un Ibn Khaldûn qui, tout en établissant à son 
tour une théorie de l’État musulman, analysa l’évolution des dynasties quil 
connaissait et en dégagea des principes et des idées où certains savants modernes 
veulent voir une ébauche de sociologie. Mais on ne doit pas négliger davantage 
les observations d’un Ibn Taymiya * qui sut lui aussi tenir compte, quoique 
d’une autre manière, des conditions nouvelles dans lesquelles s’exerçait de son
temps le pouvoir. r~

Quels que fussent en tout cas leurs pouvoirs théoriques et reels, les calites
de l’époque classique s’étaient efforcés de conférer à leur charge aussi bien qu à 
leur personne un caractère sacré dont les détails du cérémonial et de la vie sou­
veraine nous feront sentir plus loin toute l’efficace et matérielle réalité. Les 
docteurs n’insistèrent pas sur ce point, qui était d'ailleurs contraire au mode 
de vie rustique des premiers successeurs du Prophète. Mais dans la pratique 
l’attitude abbasside ne saurait faire de doute. Certains de ces califes sunnites 
furent même amenés, pour faire échec à la propagande shi'ite, à se donner 
des titres officiels qui les rapprochaient en un sens des prétendants isma fliens
ou imamites. . . , . .

Circonstances politiques et nécessités pratiques avaient ainsi conduit le
califat à prendre une position qui n’était pas toujours en parfaite conformité 
avec les principes dérivés du Coran. Lié à un ordre religieux, le régime politique 
des pays musulmans au Moyen Age s’apparentait plutôt en fait à un despotisme 
légalisé par la personne du chef qui symbolisait l’unité de la Communauté et 
garantissait l’intégrité de la foi. Despotisme dont le poids se fit si lourdement 
sentir qu’un Ghazâlî ira jusqu’à admettre, contrairement à toute la Tradition 
ancienne, le principe de la désignation du futur calife par le sultan et qu un Ibn 
Taymiya se contentera de défendre, sans autre exigence, la nécessite de tout 
gouvernement rendu « légal » par son respect de la Loi islamique et par son 
souci de la faire appliquer. Mais despotisme qui restait tempère par 1 influence

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

219

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de l’aristocratie agissante que constituaient alors pratiquement les hommes de 
religion.

Ce régime que les théoriciens s’efforcèrent d’adapter aux circonstances 
historiques continuait peut-être pour une part l’antique despotisme oriental 
qui avait eu pour origine, selon certains, l’organisation de sociétés agraires 
dominées par le problème de l’eau et par ses strictes exigences. Pénétré d’an­
ciennes coutumes qui devaient même se faire jour dans le droit islamique traitant 
par exemple des droits d’irrigation, il avait été également modelé par le souvenir 
d’une littérature savante antérieure, principalement iranienne, qui inspira cer­
tains traités techniques et surtout les innombrables manuels connus sous le 
noms de « miroirs des princes ». Ces derniers ouvrages se composaient le plus 
souvent de sentences ou de conseils pratiques destinés soit au souverain, soit 
aux courtisans, pour permettre à l’un de gouverner avec une plus grande effica­
cité ou de se faire mieux respecter, aux autres de gagner la faveur de leur maître 
et d’éviter sa disgrâce. La sagesse ainsi prônée était donc dominée par la notion 
de l’arbitraire gouvernemental qu’exerçait un personnage tout-puissant et 
capricieux dont il fallait craindre à tout instant la colère, roi sassanide des anciens 
temps qui se comportait en monarque absolu et dont l’autorité n’était jamais 
discutée, mais aussi souverain islamique dont le pouvoir, en dépit des limi­
tations très réelles qu’il connaissait, fut toujours assimilé à celui de ses devan­
ciers orientaux. D’où les conseils de prudence prodigués à l’entourage de ce 
souverain ; d’où aussi les avertissements d’ordre éthique donnés au prince pour 
qu’il s’imposât lui-même une certaine retenue ; d’où enfin les sages maximes 
de consolation distribuées aux sujets qui ne trouvaient de protection contre la 
toute-puissance royale que dans la morale ou dans la religion.

Par son esprit même cette littérature ne faisait qu’encourager les tendances 
naturelles d’un calife que tout incitait à imiter, dans son attitude extérieure, 
les anciennes habitudes de prédécesseurs iraniens ou byzantins qu’il souhaitait 
égaler, sinon éclipser. Mais l’héritage culturel auquel il faisait ainsi appel com­
portait de nombreux éléments propres à l’aider également dans l’exercice du 
gouvernement, lorsqu’il s’agissait surtout pour lui de régler des questions sor­
tant du domaine strictement concerné par le droit. Ainsi se dégagea une notion 
de « politique » ou de « manière de gouverner » (siyâsa, tadbîr), indépendante 
de la religion proprement dite. Il était admis qu’en tout ce qui touchait le main­
tien de l’ordre public le calife avait une entière liberté d’action et que l’adminis­
tration générale de l’Empire islamique faisait l’objet d’une science pro­
fane spécialisée, recourant le plus souvent au fruit d’expériences antérieures 
pour traiter des problèmes militaires, financiers et économiques qui conti-

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

220

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



nqaient de se poser. Même si la Loi comportait en effet des principes généraux 
relatifs à la perception des impôts et à l’utilisation des revenus, de tels principes 
avaient dû être complétés par une organisation précise dont le calife était res­
ponsable et il en allait de même des questions qui pouvaient se poser au niveau 
de la mise en valeur des campagnes ou des rapports des provinces avec le gou­
vernement central.

Le plus ancien auteur ayant traité de cet aspect des problèmes gouverne­
mentaux avait été l’Iranien Ibn al-Mukaffa‘ qui mourut au début du règne 
d’al-Mansûr, assassiné sur ordre du calife pour avoir dénoncé trop ouvertement 
les maux dont souffrait le régime naissant. Son épître sur l’Entourage du sou­
verain, qui dénonçait l’insubordination de la nouvelle armée ainsi que la variété 
des pratiques judiciaires régnant dans les villes d’Irak, abordait en même temps 
le problème posé par l’accroissement, dans la société islamique, du nombre des 
clients d'origine étrangère et surtout iranienne. Puis, dans le dessein de renforcer 
l’autorité du souverain, cette épître lui conseillait de s’entourer de membres de 
la famille princière et de s’appliquer à « codifier » lui-même les applications 
de la Loi. En même temps s’y exprimait la distinction nécessaire entre deux 
domaines bien différents : celui de la religion et des prescriptions cultuelles 
d’une part, où le calife devait se conformer uniquement à la Loi et n’être obéi 
que dans cette mesure ; celui de l’organisation d’autre part, où le calife devait 
se fonder sur sa réflexion personnelle et où l’obéissance des sujets devait être, 
comme on dirait aujourd’hui, inconditionnelle. Certes on ne saisit pas bien si 
la codification du droit réclamée par Ibn al-Mukaffa‘ ressortissait à l’un ou 
l’autre domaine. Il semble que cependant l’auteur iranien ait eu tendance à 
confiner la religion dans un secteur très limité et à donner au souverain une 
grande liberté d’action pour régler par exemple le mode de perception -des 
impôts ou bien le statut de l’armée.

De semblables réflexions sur les problèmes de gouvernement ne firent que 
renforcer la tendance autocratique des souverains musulmans. Aussi bien le 
pouvoir en Islam évolua-t-il constamment à l’époque classique entre une sou­
veraineté absolue de caractère oriental et une « théocratie laïque », comme on 
a appelé ce type de gouvernement. Théocratie, puisque l’État était fondé sur une 
Loi révélée, théocratie laïque puisque l’Islam ne connut ni classe sacerdotale 
ni magistère doctrinal indépendant. Le calife en effet, qui était le chef théorique 
de la communauté religieuse, ne pouvait rien sans les docteurs qui réglaient 
bien des aspects de la vie en société, appartenaient à plusieurs écoles et 
prenaient donc des décisions divergentes que lui-même devait se contenter 
d’arbitrer. En un mot, il commandait aux hommes de religion mais s’appuyait

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

221

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sur eux sans que ni lui-même ni les autres pussent réellement remporter, dans ; 
le système sunnite du moins. Cet équilibre marquait les limites du despotisme 
sous-jacent qui constituait malgré tout le trait dominant de l’organisation de 
l’État dans le Moyen Age islamique.

•

Détenteur de l’autorité suprême, le calife déléguait, comme on l’a vu, ses 
pouvoirs à des auxiliaires chargés, les uns de l’exercice de la justice au sens 
large, les autres de l’administration, notamment fiscale, d’autres enfin du main­
tien de l’ordre et de la guerre extérieure. Ces auxiliaires étaient, à l’époque 
classique, étroitement spécialisés. Certains d’entre eux, les juges ou cadis à 
qui la connaissance du droit religieux était d’abord nécessaire, devaient leur 
formation à la classe des docteurs dont ils étaient issus ; d’autres, les secrétaires 
de l’État, formaient une caste forte de sa compétence technique et conservaient 
dans leurs méthodes l’héritage d’habitudes bien antérieures à l’Islam ; les 
derniers enfin étaient les émirs, ou chefs militaires, auxquels on peut adjoin­
dre les préposés à la police, qui tenaient une place intermédiaire entre les cadis 
et les émirs. Il existait donc ainsi un véritable appareil gouvernemental, bien que 
le calife pût à tout moment intervenir, soit en agissant par lui-même, soit en 
modifiant à son gré les usages jusque-là reçus.

Dans cet ensemble, l’organisation judiciaire était à la fois importante et 
assez mal structurée. Le cadi dont nous verrons ensuite les rapports avec l’auto­
rité centrale avait des fonctions étendues qui pouvaient toucher à divers aspects 
de la vie sociale, tout en correspondant d’abord à celles d’un magistrat chargé 
de prononcer des peines contre certains délinquants et d’arbitrer les litiges. 
Quand il appliquait les châtiments prévus par la Loi dans divers cas d’infraction 
bien déterminés, il faisait respecter l’aspect pénal du droit islamique. Quand il 
réglait les litiges intervenant entre deux musulmans, il touchait parfois à des 
aspects de l’existence privée quotidienne et c’était au cadi par exemple que 
venait se plaindre l’épouse maltraitée ou négligée par son mari.

Pour toutes ces activités, le cadi devait s’assurer l’aide de témoins réputés 
pour leur intégrité morale et religieuse, qui garantissaient l’exactitude des décla­
rations et donnaient valeur légale aux jugements rendus. Bien que la preuve 
en droit islamique, on l’a souvent souligné, fût essentiellement orale, encore 
fallait-il qu’elle eût été entendue et enregistrée par des hommes dignes de foi. 
Le recrutement, si l’on peut dire, de ces témoins n’allait pas sans poser des 
problèmes. Si au début le cadi fut entièrement libre d’utiliser les services de qui

222

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



bon lui semblait, on prit ensuite l’habitude d’enquêter sur la qualité des homme 
« aptes » à une fonction qui exigeait une indispensable honorabilité. Rapide­
ment les cadis en vinrent alors à limiter, non sans susciter des protestations, le 
nombre de ceux qui étaient admis à les assister dans leur charge et qui devinrent 
désormais des témoins attitrés, distincts par définition de ceux qui pouvaient 
occasionnellement être conduits à déposer dans des procès. Ce système, destine 
à sauvegarder l’équité, n’en laissait pas moins en fait la porte ouverte à la cor­
ruption. La fonction de témoin, permettant de se faire remettre de substantiels 
« pots-de-vin », était volontiers briguée et ni le personnage chargé des enquetes 
de moralité ni le cadi lui-même ne se montraient insensibles aux avantages 
matériels que leur procuraient certains candidats. Ajoutons que les plaideurs 
devaient pratiquement avoir recours le plus souvent à des avocats dont la mal­
honnêteté a été dénoncée par divers auteurs. Certes le droit islamique n obli­
geait point un prévenu à se faire défendre par un tiers, mais il 1 autorisait à se 
faire « représenter » et, à mesure que se répandait l’instruction, le métier attira 
de plus en plus de monde, jusqu’à ce qu’au xne siècle la prolifération de ces 
avocats, souvent sans causes, fût devenue, dit-on, une véritable plaie sociale.

Le rôle du cadi était surtout local. Dans chaque ville, son action était, 
indispensable au bon ordre de la société, mais ses décisions variaient en fonction 
de son appartenance à l’une ou l’autre des écoles juridiques reconnues. Les cadis, 
nommés à l’époque umayyade par les gouverneurs de province dont ils dépen­
daient étroitement et dont ils étaient les représentants, le furent à 1 époque 
abbasside par les califes eux-mêmes, puis par le grand cadi qui se trouva être 
alors à la tête de l’ensemble de leur corps, en même temps qu il pouvait etre 
appelé à donner son avis au calife en matière de dogme autant que de droit ap- 
pliqué. La situation réelle était toutefois un peu plus complexe que ne le laisse­
rait supposer ce schéma simplifié. En effet, le grand cadi était traditionnellement 
l’un des cadis de Bagdad, celui du quartier correspondant à l’ancienne Ville 
ronde d’al-Mansûr. Mais il y avait à Bagdad un autre cadi dont la juridiction 
Retendait aux quartiers de la rive est, et il arrivait que ce second personnage 
eût plus d’influence sur le calife que le cadi de la Ville ronde. Il faut ajouter à 
cela que la répartition des cadis des diverses écoles était loin d être propor­
tionnelle au nombre d’adhérents de chaque rite et subissait également le contre- 
coup de l’évolution politique, car l’école adoptée dans une région pour 1 appli­
cation de la Loi dépendait le plus souvent de la volonté du souverain. Ainsi 
dans la Syrie des XIe et xue siècles le passage de l’obédience fatimide à 1 obé­
dience saldjoukide s’accompagna d’une volontaire action, menée par les nou­
veaux émirs, pour choisir leurs magistrats successivement dans l’école hanafite,

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

223

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

puis Hans l’école shafVite. Cette évolution s’accompagna d’un renforcement de 
l’autorité locale des magistrats dans les régions où ceux-ci exerçaient et se 
montraient de fidèles soutiens du régime qui leur avait confié leur charge. 
A cette époque, chaque « royaume » possédait son propre grand cadi 
déléguant son pouvoir aux juristes avertis et loyaux qui s’étaient fait connaître 
par leur enseignement dans les madrasas officielles. A ce moment aussi étaient 
déjà apparues ces dynasties de cadis qui pouvaient avoir été amenées, dans une 
période de troubles, à assumer les destinées de quelque cité, comme ce fut le 
cas, vers la fin du XIe siècle, à Tripoli de Syrie prise entre les appétits diver­
gents des Fatimides, des Francs et des atabegs de Damas.

Un élément important de l’organisation judiciaire était constitué d’un 
autre côté, et ce dès une époque ancienne, par un système de juridiction des 
abus qui fonctionnait de manière très large. Non seulement comme une simple 
possibilité d’appel pour tout musulman protestant contre la non-exécution 
d’un jugement ou n’acceptant pas ce jugement lui-même, mais comme le recours 
contre tout abus commis par quelque agent du pouvoir en cas de spoliation par 
un émir ou de levée d’impôts illégaux par exemple. C’était le moyen permet­
tant de se pourvoir devant le calife contre les agissements des préfets de police, 
des préfets fiscaux ou même des émirs aussi bien que contre les décisions des 
cadis. Il y entrait aussi l’examen des cas où le souverain lui-même intentait l’ac­
tion, au nom en quelque sorte de la communauté islamique, et faisait par exem­
ple traduire, devant une assemblée de dignitaires, des chefs militaires ou des 
administrateurs coupables de malversations ou encore des faux prophètes et 
des mystiques accusés d’hérésie. On se trouvait donc là en presence d une sorte 
de justice d’État dont le calife était le chef, avec l’obligation toutefois de s’en­
tourer d’avis autorisés, et dont il confiait l’exercice à de véritables cours su­
prêmes tenant parfois de la commission d’experts ou intervenant au contraire 
dans les condamnations de personnages politiques et religieux particulièrement 
célèbres. La composition de ces cours pouvait varier selon l’affaire engagée, 
mais le grand cadi y tenait toujours un rôle prépondérant.

La simple adhésion à l’idéologie shi'ite, et notamment la pratique de 
l’insulte aux Compagnons, ou l’apologie du manichéisme avaient, au début de 
l’époque abbasside, suffi à déclencher de pareilles interventions de l’État. Mais 
les procès plus ou moins solennels provoqués par des questions d’ordre reli­
gieux et donnant l’occasion au gouvernement de réunir des conseils jouant le 
rôle de tribunal abondèrent surtout au cours des IXe et Xe siècles. Le plus célè­
bre de ces procès fut celui d’al-Hallâdj, dont l’instruction fut longue, car il 
fut difficile de trouver un chef d’accusation qui permît de condamner à mort

224

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



l’accusé. La conclusion des débats mit en tout cas en valeur le rôle qu’y joua 
le grand cadi Abû ‘Umar : ce fut à la suite d’une de ses interpellations en pleine 
audience, lorsqu’il se fut adressé au prévenu en employant la formule « O toi 
dont il est licite de verser le sang », que le vizir lui demanda de mettre sa décla­
ration par écrit, que des témoins apposèrent à cette pièce leur signature et que 
l’acte d’accusation fut envoyé au calife qui répondit par l’ordre d’exécuter le 
condamné. L’issue des procès religieux jugés en cour suprême n’était cependant 
pas toujours aussi dramatique et ceux qui furent intentés au shi'ite al-Shal- 
maghânî ou au lecteur de Coran Ibn Shannâbûdh se terminèrent sans exé­
cution capitale.

Parfois aussi, des questions administratives suffisaient à provoquer la 
réunion de tels conseils. L’un d’entre eux . fut tenu par exemple à la suite de 
plaintes formulées par des habitants du Fârs, en Iran, agriculteurs qui décla­
raient être accablés par des « taxes complémentaires » instituées dans des condi­
tions peu régulières et propriétaires de vergers qui étaient depuis le temps du 
calife al-Mahdî dispensés de l’impôt foncier normal et prétendaient conserver 
leur privilège. Les deux parties intéressées se présentèrent et les agriculteurs, 
en un geste théâtral, tirèrent de leur manche des épis de blé brûlés, symboli­
sant la situation désespérée à laquelle ils étaient acculés en raison des charges 
fiscales qui pesaient sur eux, tandis que des fruits divers représentaient les 
récoltes qui n’étaient soumises à aucune taxe. A la suite de ces diverses inter- 
vendons le vizir, sur l’avis de secrétaires anciens et expérimentés, exprima l’avis 
que le calife en tant qu’imâm pouvait et devait rétablir l’impôt foncier frappant 
les propriétaires de vergers. Une autre fois, ce fut un litige entre les cultivateurs 
des environs de Bagdad et des bateliers utilisant un canal traversé par un pont 
qui suscita la réunion solennelle d’une commission de secrétaires, de cadis et 
d’arpenteurs, présidée par le vizir et obligée même de se rendre sur les lieux 
pour comprendre la véritable portée de l’affaire. Les cultivateurs étaient en 
effet accusés d’avoir rétréci les arches pour faire barrage et obtenir une plus 
grande quantité d’eau destinée à l’irrigation de leurs terres. L’arbitrage rendu 
après de longues discussions imposa le maintien d’une arche principale suffi­
samment large pour laisser malgré tout un passage aux embarcations.

C’étaient encore, au début du Xe siècle, de semblables hautes cours qui 
avaient à décider du sort de certains vizirs disgraciés accusés, soit de malver­
sations, soit de trahison ou d’hérésie, soit encore d’incompétence. On vit à 
l’époque passer en jugement Ibn al-Furât qui, au bout de trois ans de vizirat, 
avait dû solliciter un emprunt au trésor privé du calife et que d’aucuns, au sur­
plus, accusaient de vouloir renverser le régime. Un peu plus tard comparurent

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

225

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



‘Alî ibn ‘Isa, soupçonné d’avoir négocié avec les Karmates, et al-Khâsibî, 
coupable d’avoir engagé, pour combattre ces mêmes bandes karmates, des trou­
pes venues des montagnes du Daylam. Après des interrogatoires plus ou moins 
longs, des échanges de paroles parfois vifs, l’accusé était généralement libéré 
moyennant le versement d’une amende assez considérable. Parfois cependant 
l’affaire tournait mal et c’est ainsi que le calife fut contraint, en 924, de sacrifier 
à l’indignation populaire, après un procès de ce genre, le vizir Ibn al-Furât 
qui, durant son troisième vizirat, s’était signalé par des actes de vengeance 
particulièrement odieux. En pareil cas d’ailleurs la disgrâce du vizir était suivie 
de celle de son « équipe », soumise à des vexations ou à des amendes diverses 
avec le consentement tacite du calife.

Plus tard les souverains saldjoukides, zankides et ayyoubides, soucieux 
de leur réputation, organisèrent des tribunaux spéciaux présidés par les cadis 
et dont la fonction était de tenir en bride les grands du royaume tentés d abuser 
de leur force. Mais l’importance revêtue à diverses époques par de semblables 
hautes cours ne doit pas faire illusion sur la rigueur du contrôle de la justice 
d’État dans la civilisation islamique classique : les procédures d’appel, qui dépen­
daient étroitement du souverain et de son bon plaisir, n’eurent jamais en fait 
qu’une organisation très flottante et les représentants de l’autorité, que ce 
fussent des administrateurs, des membres de la police ou des chefs militaires, 
disposaient de moyens de pression contre lesquels les sujets étaient générale­
ment impuissants.

•

Totalement indépendante en son fonctionnement de l’appareil judiciaire 
était l’organisation administrative et financière, assurée par le corps des secré­
taires et par des bureaux, ou dîwân *, dont le nombre s’était considérablement 
accru durant les deux premiers siècles du régime abbasside. A l’origine en effet 
il existait seulement un bureau de la Chancellerie, chargé de la rédaction des 
lettres diverses y compris des actes de nomination, et plusieurs bureaux des 
Finances, parmi lesquels un bureau des Dépenses joint au bureau chargé de 
la Paie des troupes et un ou deux bureaux chargés des Revenus, c’est-à-dire 
de la collecte des impôts. Bientôt on y avait ajouté un bureau chargé de l’infor­
mation et de l’expédition des lettres officielles qui portait le nom de Poste 
califienne.

Cet ensemble relativement simple s’était compliqué à mesure que le 
calife ou son représentant, le vizir, avait cherché à mieux coordonner les acti­
vités des bureaux. Un service avait été créé, à une date qu’on ne peut préciser,

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

226

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



mais sans doute dès le ix® siècle, pour centraliser les lettres et rapports émanant 
des provinces : c’était le bureau du Secret, qui devint plus tard le bureau du 
Palais. Recevant les documents, ce service assurait également la transmission 
des ordres du souverain qui se bornait à dicter des notes brèves appelées 
tawki ‘ indiquant quelle réponse ou quelle suite il convenait de donner à telle 
lettre, telle demande, tel rapport. Les mesures de destinition ou de nomination, 
les décisions financières ou militaires étaient ensuite prises par les services habi­
lités à leur exécution après réception de la note brève émanant du calife.

Mais les services spécialisés eux-mêmes étaient au Xe siècle beaucoup 
plus diversifiés que dans les premiers temps. Du bureau de la Chancellerie 
se distinguait maintenant un service uniquement chargé d’apposer le sceau 
califien sur les documents nouvellement rédigés. Le bureau de l’Armée compre­
nait aussi plusieurs branches régissant les divers corps de cette armée, corps 
traditionnels d’Arabes ou de Khurasaniens en voie de disparition au ix® siè­
cle ou corps de mercenaires de plus en plus nombreux. Surtout l’administra­
tion financière s’était perfectionnée avec les années.

Le système fiscal primitif n’avait en effet pu être maintenu, selon lequel 
les musulmans payaient, sur les terres qu’ils possédaient en Arabie comme dans 
les pays conquis, une somme correspondant au dixième de la récolté et consi­
dérée comme une forme de l’Aumône légale à laquelle ils étaient astreints, 
tandis que les non-musulmans versaient une redevance beaucoup,plus impor­
tante sur les terres qu’ils continuaient à occuper. Pour résoudre, d une manière 
qui n’était sans doute pas conforme aux prescriptions primitives, mais qui fut 
maintenue par la suite, le problème posé par la conversion à 1 Islam de nom­
breux exploitants agricoles dès l’époque umayyade, on en vint à distinguer un 
impôt de capitation, dû par les seuls non-musulmans, et un impôt foncier, 
dit kharâdj *, qui était lié à la terre et que le nouveau converti continuait de 
payer. Ainsi s’étaient constituées deux grandes catégories de terres, celles de 
dîme et celles de kharâdj, dont l’impôt était fixé par des services différents, les 
terres de dîme dépendant d’un service dit des Domaines et les autres du bureau 
du Foncier.

Les bureaux centraux de la capitale contrôlaient en outre nécessairement 
l’activité des bureaux situés dans les provinces. Mais les terres données en con­
cession avaient parfois des statuts variés. On distinguait des Domaines en géné­
ral les Domaines privés de la Couronne, gérés par un bureau particulier et 
dont les revenus alimentaient le trésor privé du calife. Parmi les terres « concé­
dées », certaines l’avaient été en outre à de grands propriétaires ou à des pnnci- 
picules locaux à qui l’on demandait le versement d’une redevance globale. C était

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

227

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

un premier pas vers le système de la ferme des impôts, destiné à s’étendre à la 
fin du IXe siècle et au début du Xe siècle quand les finances publiques furent en 
difficulté, système qui consistait à confier à un personnage n’étant pas nor­
malement un agent de l’administration, mais plutôt un négociant ou un grand 
propriétaire, le soin de lever l’impôt dans une région déterminée, moyennant 
un versement anticipé forfaitaire. Le Trésor pouvait de cette façon se procurer 
les avances dont il avait en certaines circonstances un besoin urgent, même s’il 
s’ensuivait des conséquences politiques désastreuses, notamment en cas de 
ferme confiée à un chef militaire jaloux de son indépendance. Ajoutons qu’au 
Xe siècle on vit fleurir, à côté des grands services chargés de l’impôt, des bureaux 
serondaires chargés par exemple de l’administration des Biens confisqués, 
de celle des Domaines confisqués ou au contraire des Œuvres pies.

Le bon fonctionnement de l’ensemble était rendu d’autant plus difficile 
que la centralisation n’était pas complète. Les provinces conservaient en effet 
les sommes nécessaires au paiement des fonctionnaires qui y remplissaient un 
office ainsi que des troupes qui s’y trouvaient stationnées. De l’argent collecté 
sur leur territoire et affecté en premier à leurs propres besoins, c’était seulement 
le surplus qui était ensuite versé au Trésor et acheminé vers la capitale. D’où la 
complexité des enquêtes menées sur de lointaines gestions provinciales et habi­
tuellement réalisées par le système de périodiques « redditions de comptes » 
que l’on imposait au bénéficiaire de la ferme. Ces redditions de comptes, 
qui tenaient une grande place dans la vie financière de l’État et qui étaient lais­
sées en partie à la discrétion du vizir, se traduisaient généralement par le verse­
ment d’une amende forfaitaire réclamée aux préfets fiscaux ou aux fermiers 
d’impôts au bout de quelques années ou même quelques mois d’exercice. 
Procédé empirique et arbitraire, auquel les meilleurs vizirs ne purent cependant 
jamais remédier et qui devait continuer de caractériser pendant des siècles la 
pratique gouvernementale des États islamiques.

Une autre difficulté de l’administration financière provenait du fait que 
les impôts dits fonciers ne pouvaient être levés qu’après la récolte, à une date 
fixe du calendrier solaire employé par les cultivateurs, qui ne correspondait à 
aucune date déterminée du calendrier hégirien lunaire. La collecte des impôts 
fonciers ne coïncidait donc pas avec le prélèvement des autres impôts et devait 
être périodiquement retardée puisque l’année hégirienne comptait onze jours 
de moins que l’année solaire.

Services financiers multiples et services de chancellerie dépendaient en tout 
cas au Xe siècle, et même dès la fin du IXe siècle, d’un personnage unique, le 
vizir, qui coordonnait leur action en même temps qu’il assistait et parfois sup­

228

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



pléait le souverain dans ses tâches gouvernementales. Celui-ci en était en effet 
arrivé à avoir nécessairement recours à lui pour toutes les questions de politique 
générale, sociale, économique, diplomatique et religieuse, qu’il s’agît de pren­
dre connaissance des dépêches envoyées des provinces, qui constituaient tou­
jours pour le calife un grave sujet de préoccupation — tant furent nombreux 
les gouverneurs tentant avec des succès divers de s’émanciper ou parfois de 
fonder des dynasties pratiquement autonomes —, ou qu’il s’agît d’examiner 
les requêtes présentées en diverses circonstances et de prendre les résolutions 
dont certains exemples, particulièrement concis et bien tournés, furent recueil­
lis par les anthologies . On a beaucoup discuté sur l’origine de sa fonction, qui 
apparut au début de l’époque abbasside après avoir été ignorée des Umayyades. 
Les premiers vizirs d’envergure ayant été de nationalité iranienne, on a par 
exemple soutenu la thèse selon laquelle le vizirat était une institution emprun- 
tée à la tradition de l’Iran sassanide et même selon laquelle le terme de vizir 
était iranien et non arabe. D’un examen plus attentif des données de ce pro­
blème il ressort que, d’une part, le terme de wazir, déjà employé dans le Coran, 
se rattache normalement à une racine arabe et sémitique et que, d autre part, 
l’institution du vizirat ne put guère être empruntée à des modèles antérieurs 
pour la bonne raison qu’elle ne se présenta point en ses débuts comme une 
institution définie.

Le vizirat fut d’abord une charge que le calife attribuait, quand bon lui 
semblait, à qui bon lui semblait et en la définissant comme bon lui semblait. 
Ce fut seulement au Xe siècle que certains usages parurent être admis et que 
le vizir agit comme un véritable chef de gouvernement responsable d’une 
politique qu’il choisissait lui-même. Quant au terme wazir appliqué d’abord 
dans le Coran à Aaron, soutien de Moïse, il avait été employé, dès la fin de l’épo­
que umayyade, dans les milieux shi'ites pour désigner le représentant, le fondé 
de pouvoir d’un imâm qui n’agissait pas lui-même, et son utilisation avait été 
la même dans les mouvements révolutionnaires de tendance abbasside. Une 
fois la victoire remportée, l’ancien rôle révolutionnaire du wazir n ayant plus 
sa raison d’être, les califes avaient pris peu à peu l’habitude de conférer ce titre 
au personnage qui les assistait et qui, généralement, s’occupait de contrôler 
une administration financière dans laquelle il était expert.

Si le vizirat connut dès la fin du vnie siècle, avec les fameux Barmakides, 
ministres de Hârûn al-Rashîd, qui dirigèrent la vie politique pendant quatorze 
ans, un moment particulièrement prestigieux, il n’en éprouva pas moins de 
grandes difficultés pour s’imposer. La brutale disgrâce des trois Barmakides 
dont l’un fut exécuté, tandis que les deux autres, père et fils, étaient jetés en

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

229

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



prison, montre combien fragile restait la position de ces auxiliaires recrutés 
parmi l’élément non arabe de la population. Ils eurent à lutter, au cours du 
IXe siècle, contre les chefs de la milice turque, qui avaient entrepris, non sans 
succès, de s’immiscer dans les affaires proprement politiques et d’imposer leurs 
volontés, non seulement aux ministres, mais aux souverains eux-mêmes qu’ils 
n’hésitaient point à démettre si ceux-ci ne se montraient pas suffisamment doci­
les. A d’autres époques, notamment au temps de la minorité d’al-Muktadir, 
il leur fallut défendre leur politique devant une sorte de conseil de régence qui 
comprenait, outre la mère et l’oncle maternel du calife, le trésorier, le préfet 
de police, le chef des eunuques et le chambellan. Enfin les califes eux-mêmes 
devaient tenter à diverses reprises de se passer de leur compétence et il y eut 
des périodes où le titre, semble-t-il, ne fut pas décerné : ainsi durant la deuxième 
moitié du règne d’al-Ma’mûn, puis au début de celui d’al-Mutawakkil. Presque 
deux siècles furent en fait nécessaires pour que le « soutien » par excellence 
du souverain réussît à imposer son autorité au point d’être habilité à transmettre 
les ordres au chef des armées, à avoir sur lui la préséance et à jouer un rôle de 
premier plan si le calife venait à mourir sans avoir désigné un héritier de façon 
explicite.

A ce moment le vizir, qui avait la libre disposition du sceau califien, déte­
nait pratiquement le pouvoir, dirigeant l’administration, nommant les divers 
fonctionnaires financiers, les juges, les gouverneurs de province et les chefs 
militaires, contrôlant et taxant d’amendes sévères les agents accusés de malversa­
tions et soumis par ses soins à des redditions de comptes parfois violentes, 
disposant directement du courrier officiel, procédant lui-même à l’expédition 
des lettres, recevant éventuellement les ambassadeurs ou en envoyant parfois 
lui-même, suppléant le calife sur le plan diplomatique comme sur le plan mili­
taire où il pouvait commander aux troupes et sur le plan judiciaire où il pouvait 
présider les hautes cours, prenant les décisions qui s’imposaient en tous domai­
nes et ne consultant le calife que dans les cas graves. Mais ses rapports avec le 
calife restaient mal définis : pour tout ce qui touchait à la politique générale, 
il ne pouvait agir en principe sans en avoir référé au calife et son action restait 
donc dépendante de la liberté que le calife jugeait bon de lui laisser. Même un 
souverain faible tel qu’al-Muktadir, qui était tout disposé à approuver les avis 
de son vizir, se réservait le droit de le révoquer le jour où il estimait que sa poli­
tique avait échoué. En fait l’institution du vizirat, fondée en droit sur l’obliga­
tion où se trouvait le souverain de « consulter » les hommes compétents, permet­
tait au calife de rendre ses subordonnés responsables des erreurs commises et 
de régner effectivement en les opposant les uns aux autres ou en profitant des

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

230

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rivalités existant entre les diverses coteries de secrétaires. Aussi bien le vizir, 
au début du Xe siècle, tombait-il souvent en disgrâce et était-il alors soumis 
aux traitements vexatoires de son successeur qui examinait sans bienveillance 
la manière dont il avait géré les affaires des musulmans et le traduisait générale­
ment devant une de ces hautes cours de justice dont on a vu plus haut les moda­
lités de fonctionnement.

Le vizirat perdit ensuite de son importance lorsque le calife dut remettre 
ses pouvoirs à un grand émir puis à un sultan. Toutefois, ces représentants du 
calife avaient besoin, eux aussi, de conseillers administratifs qui portèrent encore 
le titre de vizir et qui en certains cas tinrent une grande place. Le calife de son 
côté conservait auprès de lui un vizir fantôme. Le vizirat fut donc tardivement, 
au XIe siècle, mis au rang des institutions de droit public islamique, même s’il 
ne correspondait pas pour autant à une fonction essentielle de l’État et s’il ne 
revêtait surtout jamais la même importance d’une époque et d’un lieu à l’autre. 
Deux sortes de vizirat devaient être distinguées par les théoriciens, le vizirat de 
délégation et le vizirat d’exécution. Distinction formelle, qui ne correspondait 
point à des titres officiellement décernés, mais qui rendait compte de la situation 
existant chaque fois et des pouvoirs dévolus en conséquence aux vizirs. D’une 
manière générale, l’organisation gouvernementale islamique continua de varier 
selon l’équilibre des forces en présence et selon l’importance relative des classes 
dirigeantes. Si le principal auxiliaire du calife avait été, chez les Abbassides, 
choisi parmi les administrateurs, c’est que cette dynastie régna sur un empire 
étendu au système bureaucratique développé. Ailleurs, chez les Fatimides ou 
chez les Umayyades d’Espagne par exemple, qui régnèrent sur des territoires 
plus restreints, le chef du gouvernement pouvait être également issu d’autres 
milieux et porter un titre différent, celui de chambellan (hâdjib) par exemple 
en Occident.

Le troisième aspect de l’organisation de l’État califien était enfin représenté 
par un appareil militaire qui reflétait sans doute plus que tout autre le caractère 
« despotique » du gouvernement islamique. L’armée avait été d’abord, au temps 
des conquêtes, formée de volontaires arabes qui s’étaient peu à peu installés, 
soit dans des villes-camps, soit dans des exploitations agricoles appartenant 
aux terres conquises. Ces volontaires, mobilisables dans le cadre des circons­
criptions nommées djunds, recevaient une part du butin acquis au cours des 
combats. Puis, quand les bénéfices de la guerre étaient devenus plus rares, ils 
avaient été nantis d’une pension. Mais, déjà à l’époque umayyade, les contin­
gents qui partirent à la conquête de l’Espagne avaient accueilli dans leur sein 
nombre de Berbères convertis, clients des premiers conquérants arabes. Le

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

231

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



recrutement s’était donc élargi sans qu’il s’agît encore d’une armée de profes­
sionnels et, au début de l’époque abbasside, la nature de l’armée musulmane 
se transforma plus complètement.

Ce fut à l’aide de contingents permanents où entraient d’importants élé­
ments iraniens que les Abbassides prirent en effet le pouvoir. Désormais les 
clients devinrent nombreux dans l’armée et un corps dé soldats professionnels 
fut chargé de protéger la personne du souverain dans la capitale et de réprimer 
dans les provinces les révoltes qui pouvaient se produire, tandis qu’aux fron­
tières veillaient d’autres corps formés des mêmes éléments.

Cette nouvelle armée, en grande partie d’origine khurasanienne, devait 
être ensuite remplacée, au début du ixe siècle, par des contingents d esclaves 
irano-turcs d’origine auxquels se joignirent très tôt des Berbères. Leur milice 
constitua dès lors le noyau essentiel de l’armée islamique dont les éléments 
arabes ou même khurasaniens furent peu à peu exclus. Elle formait de petites 
unités commandées par des chefs appartenant aux mêmes groupes ethniques 
que leurs soldats et dont les califes attendaient une docilité parfaite. Ce dernier 
espoir fut cependant déçu. Les maîtres turcs s’érigeant souvent en arbitres des 
querelles politiques et cherchant à faire proclamer calife le candidat de leur 
choix, la nouvelle armée ne fut pas, loin de là, un élément de stabilité et contri­
bua plutôt à affaiblir l’autorité des califes. Chacun de ses chefs tentait de grossir 
les troupes dévouées à sa personne, qui rejetaient au second plan les anciens 
contingents ; chacun cherchait à profiter de ses succès militaires pour asseoir 
son autorité ; l’indiscipline régnait à mesure que les rivalités intérieures minaient 
le pouvoir établi. Le processus recommença d’ailleurs avec chaque nouvelle 
petite dynastie semi-indépendante, en dépit des efforts déployés par des sou­
verains comme les Bouyides pour maintenir un équilibre précaire entre contin­
gents turcs et troupes de Daylamites ou par les Fatimides d’Égypte pour oppo­
ser Berbères, Noirs, Slaves, Turcs, et Arméniens de manière à les garder sous 
leur autorité. .

A côté de l’armée existait aussi un appareil policier qui en était distinct. 
Des préfets de police, nommés par l’autorité centrale, étaient charges de faire 
respecter l’ordre pubfic dans toutes les agglomérations. Ils avaient à leur dispo­
sition de véritables troupes, parfois importantes, et on les voyait souvent asso­
ciés aux expéditions militaires qui avaient pour mission d’assurer la paix dans 
les régions réoccupées. Dans les villes ils faisaient arrêter voleurs, ivrognes et 
« gens sans aveu », en même temps qu’assurer tout spécialement le « guet » durant 
la nuit. Parmi eux le préfet de police de Bagdad avait un rôle éminent, tenait la 
place d’un commandant militaire de la capitale et figurait au nombre des conseil­

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

232

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



lers intimes du souverain, qu’il était parfois chargé de remplacer durant ses 
absences.

Du point de vue juridique, la police exécutait les peines légales prévues 
pour sanctionner les diverses infractions et infligées par le cadi ; elle appliquait 
aussi la peine du talion lorsque la victime le demandait ; mais en outre, elle pou­
vait infliger des peines corporelles arbitraires pour tout acte considéré comme 
de nature à nuire à l’ordre public. Par là le préfet de police exerçait le pouvoir 
répressif discrétionnaire que le souverain islamique a toujours conservé en toutes 
circonstances et en tous lieux et qui entraînait de fréquentes et sommaires exé­
cutions capitales. Ces peines ainsi appliquées, dont les juristes reconnaissaient 
l’existence à côté des peines légales, pouvaient être très variées. Si le préfet de 
police recourait surtout en fait à la fustigation ou à certains châtiments ignomi­
nieux, il pouvait au besoin, avec l’accord du souverain, infliger la peine capitale. 
On comprend donc que la justice répressive en pays musulman eût été à l’époque 
marquée par un caractère nettement arbitraire, en dépit des précautions qui 
avaient été jadis prises par le texte coranique.

A côté du préfet de police figurait encore un magistrat dont le rôle n’est 
pas facile à définir, malgré les apparences, et qui tenait une place très impor­
tante dans la vie sociale. C’était le muhtasib chargé de cette fonction de tùsba 
que l’on présente le plus souvent comme consistant à « ordonner le bien et inter­
dire le mal ». Dans la pratique on pouvait le confondre avec un simple fonction­
naire urbain qui surveillait les mœurs, réprimait les fraudes commerciales et 
se livrait parfois à des contrôles très précis. Une série de manuels anciens de 
hisba, tous postérieurs au XIe siècle et qui furent écrits les uns dans l’Orient, 
les autres dans l’Occident musulmans, nous renseignent par exemple sur la 
manière» dont le muhtasib et ses subordonnés exerçaient leur autorité en contrô­
lant surtout l’activité des artisans ou des commerçants, en réprimant les transac­
tions malhonnêtes ou frauduleuses, en vérifiant l’exactitude des balances * et 
des mesures * utilisées dans les marchés *, en veillant a 1 entretien des villes et 
en assurant la libre circulation dans les rues. Mais il ne faudrait pas conclure 
que la fonction d’un tel personnage, qui paraissait succéder dans les villes 
syriennes à l’agoranome des cités hellénistiques, eût été en quelque sorte islamisée 
de façon superficielle. En réalité ce surveillant des marchés avait aussi et surtout 
à s’assurer qu’un « bon esprit », comme on dirait aujourd’hui, régnait dans la 
population. C’était lui qui était chargé de la propagande lorsque s’instaurait 
un nouveau régime et qui devait veiller, par exemple au XIIe siecle dans la Syne 
récemment arrachée à la domination fatimide par les épigones des Saldjoukides, 
à ce qu’on ne répétât pas de chansonnettes insultant la mémoire des trois premiers

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

233

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



califes. Il tenait ainsi une place toute particulière dans l’organisation politique 
et sociale. S’il apparaissait parfois comme un auxiliaire spécialisé du préfet de 
police, il se montrait aussi un censeur qui pouvait se permettre d’adresser des 
avis ou des semonces au souverain lui-même, un arbitre des bonnes mœurs et 
des opinions justes qui, dans le domaine qui lui était propre, n’avait d’ordre 
à recevoir de quiconque, bref le gardien de l’ordre moral islamique : tout acte 
répréhensible, tout manquement extérieur à la Loi, toute doctrine condamnable 
relevaient de son autorité.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Le droit islamique, que prolongeaient à l’époque médiévale des institutions 
publiques inspirées en grande partie par ses principes généraux et devenues en 
tout cas partie intégrante de ses dispositions, informait d’abord, on l’a vu, le 
comportement individuel des musulmans. Le respect de ses règles et de ses pré­
ceptes était indispensable au croyant pour acquérir cette intégrité morale (‘adâla) 
sans laquelle son témoignage ne pouvait être reçu en justice, ainsi que pour 
conserver, selon les uns, ou fortifier, selon les autres, une foi qui était son signe 
distinctif et son moyen de salut. Des prescriptions cultuelles et des obligations 
d’ordre social ou familial qu’il définissait devait donc nécessairement partir 
tout effort d’approfondissement religieux et moral.

Se greffant sur cette base solide, la piété personnelle pouvait s’exercer, on 
l’a vu, par l’adoption d’usages recommandés, dans le cas de la Prière et de ses 
pratiques surérogatoires comme dans celui du Jeûne par exemple. Mais elle 
pouvait aussi s’exprimer par une tendance qu’on rencontra dès une époque 
ancienne chez certains hommes pieux, notamment ceux qui étaient imprégnés 
de soufisme, et qui consistait à intérioriser les rites les plus courants. La meil­
leure expression de cette tendance est sans doute fournie au XIe siècle par l’œu­
vre d’un Ghazâlî, préoccupé de favoriser la « rencontre de l’âme avec Dieu » 
lorsqu’il souligna le sens profond qu’il convenait d’attribuer aux diverses obli­
gations du droit et la manière dont il fallait les accomplir pour qu’elles fussent 
vraiment profitables. Son commentaire des actes du Pèlerinage est à cet égard i 
particulièrement significatif. Si le pèlerin par exemple ne devait pas se livrer 
au négoce, c’était selon lui pour pouvoir librement « penser à Dieu ». La même ' 
raison expliquait qu’il ne dût pas davantage se püer aux exigences fiscales des 
émirs locaux, ni dépenser avec excès durant son voyage, s’abstenant volontaire­
ment de toute discussion et de toute conversation qui pussent le pousser à com­
mettre des actes illicites, faisant le voyage à pied si possible, sinon à dos de mulet, 
et ne portant que de modestes vêtements. Ce qu’il lui fallait donc comprendre,

234

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

c’était qu’il n’était pas possible de s’approcher de Dieu sans renoncer aux pas­
sions et aux plaisirs, ni d’accomplir les prescriptions du Pèlerinage sans le désir 
de voir la face de Dieu dans l’au-delà. L’essentiel était d’avoir auparavant réparé 
sincèrement les torts commis envers autrui et de s’être préparé au départ comme 
s’il s’agissait du dernier voyage, puis de se comporter au cours du Pèlerinage 
lui-même comme si l’on se trouvait en face de son Seigneur et d’éprouver alors 
au plus profond de son cœur la vénération, la crainte, l’espoir et l’amour : 
la « tournée » rituelle n’était-elle pas la « tournée du cœur en présence de la 
divinité » et la Maison de Dieu n’était-elle pas à la présence divine ce que le 
corps de l’homme était à son âme, tandis que la « lapidation » devait inciter le 
pèlerin à combattre Satan en son cœur avec autant d’ardeur qu’il en mettait à 
jeter les cailloux rituels ?

Mais la tentative d’al-Ghazâlî, malgré son désir de vulgariser les concep­
tions soufies, ne toucha que des milieux relativement restreints. En fait, de 
son temps comme auparavant, le sentiment religieux qui s’exprimait par des 
invocations souvent stéréotypées correspondait généralement à des intentions 
moins élevées. La vie religieuse personnelle était en effet surtout dominée 
par les simples notions de crainte de Dieu et d’espoir dans son pardon garanti 
par la foi. T .'homme pieux était alors, par définition, celui qui craignait un Sou­
verain aux décisions imprévisibles et parfois arbitraires, auquel on devait obéir 
et de qui il fallait implorer la miséricorde. Car l’autre volet du diptyque était que 
le mal existât en ce bas monde, Dieu ayant permis à Satan de tenter les hommes 
— même si l’Islam ne connaît pas la notion de « péché originel » — et Satan 
étant l’ennemi de l’homme. Contre cet ennemi il était donc nécessaire que tout 
fidèle demandât protection à Dieu, ainsi qu’il ressort de maintes formules conte­
nues dans les prières personnelles ou gravées sur les monuments.

Le même sentiment se faisait jour dans les pratiques de piété populaire 
et parfois superstitieuse qui conduisaient à révérer lieux et objets sacrés et qui 
avaient concouru à introduire dans l’Islam la visite des tombes et le culte des 
saints. Il n’était pas jusqu’aux amulettes *, talismans et même procédés de 
magie qui ne fussent employés parfois dans ce dessein, en dépit de la condam­
nation portée contre eux par la plupart des docteurs.

La demande de pardon pouvait aussi agir en faveur d’un défunt. Tout 
acte de piété pouvait en effet être « offert » et cette pratique était reconnue non 
seulement par les milieux imprégnés de mysticisme, mais par des juristes tra­
ditionalistes eux-mêmes comme le hanbalite Ibn Kudâma qui justifiait à ce 
titre la « visite des tombes » et les prières que l’on récitait à cette occasion. C’était 
aussi en vertu de ce principe de réversibilité des mérites qu’un musulman

235

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

pouvait, et même devait, en certains cas, faire le Pèlerinage pour un défunt qui 
ne s’était pas acquitté de cette obligation ou pour un fidèle vivant qui en était 
empêché.

Cette vie religieuse était donc fort éloignée en fait du fatalisme dont on gra­
tifie volontiers la mentalité musulmane. S’il est vrai que la notion de toute-puis­
sance divine restait dominante, elle n’étouffait pas nécessairement, au contraire, 
l’initiative individuelle; elle n’inhibait pas l’effort de chacun pour obtenir le 
salut, quelle que fût la justification théologique donnée chaque fois au fibre 
arbitre. Aussi bien le fatalisme n’était-il pas une doctrine, mais seulement une 
attitude qui fit son apparition quand le monde musulman se trouva en état 
d’infériorité par rapport à ce qui l’entourait et qui se répandit, en conséquence, 
lors des contacts avec le monde occidental moderne. Ce ne fut jamais une posi­
tion défendue par les docteurs et hommes de religion qui en aucune façon ne 
l’adoptèrent, soucieux qu’ils étaient plutôt d’attribuer tel cataclysme aux fautes 
que les hommes avaient commises et dont ils avaient, selon eux, à se repentir.

A ces pratiques de piété s’ajoutait encore le respect de principes éthiques 
généraux. Ceux-ci avaient été pour la plupart énoncés déjà dans des versets 
coraniques exaltant des vertus surtout « sociales », celles que devaient encore 
vanter dans la suite nombre de « dicts » du Prophète et de ses Compagnons. 
Car les ouvrages de la Tradition eux-mêmes, qui envisageaient surtout l’aspect 
juridique de la vie religieuse, ne négligèrent jamais de faire une part à la morale 
et de donner des conseils destinés à développer les préceptes coraniques. Mais 
à ces principes s’étaient ajoutés des éléments puisés à d’autres sources et la 
réflexion des penseurs musulmans avait abouti dès l’époque classique à l’éla­
boration d’une éthique qui, tout en reposant sur le texte révélé, n’en avait pas 
moins incorporé des idées venues du dehors.

Le premier fonds assimilé était originaire de l’Arabie antéislamique. Les 
bédouins avaient un système de valeurs fondé sur quelques vertus simples, la 
maîtrise de soi, la générosité, le courage, la fierté, toutes vertus qui correspon­
daient à la virilité ou muruwwa. Ces notions ne purent qu’être reprises par 
l’Islam, qui se contenta d’insister, par exemple, sur la constance dans l’épreuve 
que devait observer un véritable croyant et sur la confiance qu’il devait mani­
fester, en toutes circonstances, dans la providence divine. La muruwwa ancienne 
eut ainsi son contenu légèrement modifié, mais resta en quelque sorte la qualité 
essentielle. Là où le bédouin se maîtrisait à la fois par dignité personnelle et 
pour éviter les conséquences fâcheuses que des actes impulsifs pouvaient entraî­
ner pour lui-même et pour son clan, le croyant justifia sa retenue par la crainte 
de Dieu et sa confiance en son Créateur. Mais si la maîtrise de soi devint ainsi

236

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

une vertu islamique, il n’en fut pas autant de la jactance, habituelle aux bédouins 
et qui constituait la contrepartie de leur tempérance : les moralistes lui oppo­
sèrent en effet la nécessité de l’humilité, de la modestie, sans d’ailleurs réussir 
à extirper l’attitude de fierté dont de nombreux poètes classiques se firent les 
chantres et dont la mentalité musulmane resta en quelque sorte imprégné^ se 
contentant le plus souvent de chercher à justifier, au nom de l’appartenance 
au peuple élu, un ancien sentiment né de la seule conscience de l’arabisme. Quant 
à l’esprit de clan, il fut remplacé par le devoir de fraternité entre musulmans., 
devoir qui n’empêcha pas l’esprit de division de reparaître parfois sous une 
autre forme, celle du sectarisme religieux.

La notion ancienne de muruwwa fut également renforcée et nuancée par la 
morale iranienne ou indo-iranienne qui s’était fait jour à travers des œuvres 
telles que les apologues de Kalila et Dimna, traduits par Ibn al-Mukaffa‘ dès 
le VIIIe siècle, et les épîtres originales du même auteur. Cette éthique, qui était 
à la fois une sagesse pratique propre à régler les rapports sociaux et un idéal 
permettant à l’homme de promouvoir sa personnalité face aux dangers de toutes 
sortes qui le menacent dans un monde essentiellement mauvais, faisait une place 
de premier plan à la dignité personnelle, fondée sur la modération des désirs 
et des ambitions, ainsi qu’à la fidélité dans l’amitié. C’était là une éthique essen­
tiellement humaniste et pessimiste qui, en dépit de ses fondements peu reli­
gieux, vint se fondre avec l’idéal islamique nouveau, comme en témoignent les 
diverses anthologies qui font une place de choix aux sentences iraniennes.

Une attitude différente devait encore apparaître chez les philosophes 
imprégnés d’hellénisme tels que Miskawayh. Celui-ci, pour échafauder une 
morale conforme aux exigences de l’Islam, prit pour base à la fois des conceptions 
aristotéliciennes et néo-platoniciennes et en vint à accorder une place de choix à 
quatre vertus cardinales — sagesse, tempérance, courage et justice — auxquelles 
se rattachaient des vertus secondaires. Les vertus principales étaient en outre 
considérées comme un juste milieu entre des vices s’opposant deux à deux.

De pareils recours aux sagesses antiques, iranienne ou hellénique, n’avaient 
en fait rien d’étonnant, car les vertus prônées par des penseurs imbus de tradi­
tions étrangères n’étaient pas en somme très différentes de celles qu’exaltaient 
les docteurs et traditionnistes eux-mêmes. Tout au plus peut-on dire que le 
contrôle des passions menait chez ces derniers, non seulement à rejeter le men­
songe, l’avarice, l’égoïsme et la cupidité, à réprimer la colère et l’orgueil, à étouf­
fer l’esprit de domination, mais aussi à pratiquer la tempérance, à n’user des 
biens de ce monde qu’avec modération, à craindre Dieu et à observer une atti­
tude digne et calme. On vit même chez un Ghazâlî les tendances ascétiques

237

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



islamiques se combiner à un héritage antique pour constituer une morale dont 
le fondement restait la crainte du Jugement dernier ainsi que le danger des désirs 
impulsifs inspirés le plus souvent par Satan, mais dont l’expression ne dépassait 
pas un idéal de vie sage dominée par le respect extérieur de la Loi.

Les moralistes de ce genre ne laissèrent pas d’ailleurs d’avoir recours aussi 
à leur jugement personnel et de s’interroger sur les conflits qui pouvaient surgir 
entre préceptes équivalents. Ce que fit par exemple al-Ghazâlî lorsqu’il examina 
les cas de conscience posés par l’interdiction du mensonge et s y étendit longue­
ment, indiquant en quelles circonstances le respect de la vérité nuisait au respect 
que l’on doit à autrui et méritait alors d’être négligé. Mais de pareilles réflexions 
ne mettaient pas en cause l’accord nécessaire entre la morale islamique et la 
raison qui était à la base de tous les systèmes proposés, accord dont on trouve 
une excellente formulation sous la plume du juriste al-Mâwardî : « Il faut suivre 
la raison en tout ce que la Loi ne défend pas et accepter la Loi en tout ce que 
la raison ne défend pas, car la Loi ne saurait rien prescrire qui soit défendu par 
la raison ni la raison rien commander de ce que défend la Loi. »

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

L’éthique musulmane peut donc être définie à l’époque classique comme 
le point de rencontre de trois courants apparemment différents : une morale 
révélée que venaient parfois nuancer des aspirations ascétiques, une morale 
d’inspiration philosophique appuyée sur la seule raison, et une sagesse pratique 
surtout sociale. Sur l’origine de ces trois courants que les moralistes admet­
taient de même manière et dont ils se contentaient de classer et de hiérarchiser 
les valeurs, à l’instar de ce que fit notamment un Mâwardî, les musulmans ne 
se posaient guère de questions. Attitude qui peut surprendre, mais qui s’expli­
quait en fait par le sentiment primordial de supériorité qui était alors leur 
apanage et qui restait le fondement de l’apologétique en même temps qu il 
animait les moindres gestes de la vie privée. -

C’était ce sentiment qui transparaissait dans l’exorde des ouvrages doctri­
naux ou juridiques les plus techniques, à travers ces formules de louange à Dieu 
et à son Prophète, fondateurs de la communauté islamique, dont on peut deman­
der à la profession de foi du hanbalite Ibn Batta un exemple caractéristique . 
« Le plus précieux des bienfaits que Dieu nous ait prodigués et la plus considé­
rable des faveurs dont II nous ait comblés, y lit-on en effet dès les premières 
lignes, est de nous avoir conduits à la connaissance que nous avons de Lui, 
de nous avoir amenés à reconnaître Sa puissance souveraine, d’avoir fait de nous

238

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

les adeptes de la religion de la vérité et les membres de la communauté de la 
véracité. » Et les doxologies continuaient en énumérant chaque fois les qualités 
de la religion ainsi apportée aux hommes pour leur plus grand bonheur : « Louange 
à Dieu! Nous Le louons et Le glorifions pour tout ce qu’il a fait à notre égard. 
Il nous a conduits à l’Islam et nous l’a enseigné ; Il nous a donné le privilège de 
la sunna et nous l’a révélée; Il nous a appris ce que nous ignorions. Grandes 
sont les faveurs de Dieu envers nous! Que Dieu prie sur Muhammad Son 
Prophète agréé et Son Envoyé élu! Dieu a envoyé Muhammad pour apporter 
la preuve [de Son existence], affirmer Son unité et lancer l’appel à Lui en usant 
de sagesse et d’exhortations bienveillantes. Louange à Dieu pour les lois pures, 
les traditions élevées et la morale sublime qu’il nous a donnée »

Le sentiment ainsi exprimé débordait encore le domaine proprement 
religieux et moral. C’était lui que l’on retrouvait dans cette conscience de l’isla- 
mité, en tant que monde séparé et fier de son originalité, qui existait également 
alors à un degré variable chez tous les musulmans et qu’il faut demander aux 
œuvres des anciens géographes de nous révéler dans toute sa vigueur. On y voit 
l’horizon de l’« homme islamique » se borner volontairement aux limites du 
monde dans lequel se mouvaient à l’aise — en dépit des guerres, des frontières 
intérieures et des dissensions religieuses ou politiques — marchands, artisans, 
lettrés et hommes de religion se reconnaissant d’abord comme membres de la 
communauté musulmane. Le goût que chacun avait d’y observer les caractères, 
les mœurs, la vie religieuse et économique avec la nette conscience d’une unité 
prévalant sur les divergences, est en soi-même remarquable. Mais il ne l’est 
pas moins de noter le manque de curiosité montré par les mêmes person­
nages lorsqu’ils abordaient des pays où ils se sentaient étrangers et dont ils 
ne franchissaient les frontières qu’avec un étonnement assorti de mépris et de 
crainte.

A cet état d’esprit nous devons les descriptions si colorées du monde isla­
mique que nous ont laissées les géographes du Xe siècle, lorsqu’ils réunissaient 
les données qu’ils avaient acquises en travaillant bien souvent pour les « services 
de renseignements » de tel calife ou tel autre dynaste. Du même état d’esprit 
relevaient, à l’opposé, les récits plus ou moins légendaires rapportés par les 
quelques voyageurs musulmans que leurs activités commerciales ou diplo­
matiques avaient amenés à se hasarder dans des régions plus lointaines et à 
visiter, soit l’Afrique orientale et l’Extrême-Orient où étaient installées quelques 
colonies de marchands musulmans, soit les pays slaves et le monde byzantin 
lui-même que personne ne traversait régulièrement en dépit de sa proximité 
et pour lequel on disposait surtout des relations d’anciens prisonniers. Ceci

239

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sans oublier bien sûr un Occident chrétien qui était encore plus difficile d’accès 
et que travestissaient à plaisir les descriptions les plus fantaisistes.

Cette manière de voir des géographes, faisant volontairement de l’Irak le 
centre de la terre habitée et le foyer de la civilisation par excellence, rejoignait 
en fait celle des savants et penseurs à l’orientation plus doctrinale ou juridique 
qui se bornaient pour leur part à discuter des divergences existant entre sectes 
islamiques et ne sortaient que rarement du cadre ainsi imposé dès l’abord à 
leurs réflexions. Certes, il en fut parmi eux qui entamèrent à l’occasion des polé­
miques ardentes avec les représentants des doctrines manichéennes ou chré­
tiennes ; d’où une certaine propension des théologiens, dès une époque ancienne, 
à prendre soin d’exposer, pour mieux les réfuter, des doctrines étrangères 
auxquelles vinrent, au XIIe siècle, s’ajouter les théories des philosophes grecs. 
Mais toujours se maintenait au fond de leur pensée la conviction qu’eux-mêmes 
appartenaient d’abord, par définition, au seul monde qui fût digne d’exister 
en vertu de la révélation divine et des victoires militaires qui en avaient garanti 
l’authenticité. Et cette conviction suffisait pour leur faire négliger le plus sou­
vent tout véritable effort de compréhension des doctrines adverses, tandis qu’ils 
se contentaient d’affirmer et de réaffirmer, en face d’une chrétienté ennemie ou 
soumise, les principes autour desquels se regroupait leur propre Communauté.

240

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



TROISIÈME PARTIE

ÉCONOMIE ET 
MILIEUX SOCIAUX

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE VII

PAYSAGES ET
RESSOURCES DE L’EMPIRE

L
a civilisation islamique classique, dont on a vu plus haut la diversité 
des écoles de pensée et l’effort de réflexion juridique modeler la 
vie religieuse et sociale, fut aussi le reflet du monde dans lequel elle 

se développa. Sans doute s’épanouit-elle surtout grâce à une vie urbaine qui 
s’intensifia d’une façon remarquable avec l’expansion de l’Islam, la ville étant, 
comme on l’a maintes fois souligné, le cadre privilégié des diverses manifes­
tations du culte et de la vie intellectuelle. Sans doute aussi fut-elle réservée, 
dans ses manifestations matérielles les plus spectaculaires, aux milieux riches 
et plus particulièrement aux milieux aristocratiques et souverains. Sans doute 
encore s’affermit-elle en opposition avec le bédouinisme, resté lié aux pratiques 
antéislamiques, et avec la vie campagnarde, apanage des populations conquises. 
Il n’en reste pas moins qu’elle demeura conditionnée par l’existence d’un empire 
aux vastes territoires et aux paysages variés, où l’existence de groupements 
humains ethniquement disparates, soumis à des facteurs naturels souvent diver­
gents, échappa aux tendances unificatrices de l’Islam urbain.

Civilisation citadine certes, cette civilisation fut aussi une civilisation des 
zones désertiques et surtout une civilisation de l’eau ou plus exactement des 
régions vivifiées par l’eau et par l’irrigation. Dominée par la constante présence, 
autour de ses centres culturels les plus prospères, d’étendues vides et sauvages, 
pratiquement inassimilables à un État policé, quoique toujours destinées à 
infléchir son destin, elle fut en même temps et avec un relief, par opposition, 
d’autant plus frappant la civilisation des grandes terres nourricières peuplées 
et fertilisées grâce au travail humain. Elle n’avait été à cet égard que l’héritière 
d’autres civilisations, celles qui depuis des siècles, au long des mêmes fleuves

243

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



abondants ou dans les mêmes oasis péniblement conquises sur la steppe, avaient 
avant elle exploité les mêmes vallées ou les mêmes plaines qui fournissaient la 
base essentiellement agricole de leur économie. Aussi bien cette pérennité 
d’anciens foyers de vie sédentaire, assurant la richesse du Moyen Age islamique 
comme ils avaient alimenté celle des royaumes orientaux de l’Antiquité, impli- 
quera-t-elle la continuité de certains modes d’agir et de penser à l’intérieur d’une 
société transformée pourtant sous l’influence d’une religion à qui elle devait 
sa plus grande originalité.

L’importance du rôle ainsi joué par le maintien d’une agriculture * de 
type antique se fit même sentir lorsque l’essor artisanal et commercial y eut 
ajouté de nouvelles ressources et justifié le développement de cités parfois 
gigantesques aux croisements des voies commerciales. Celles-ci ne se dévelop­
pèrent en effet que dans les lieux où avaient été réalisées d’abord les conditions 
indispensables au travail du cultivateur et à la collecte des produits de première 
nécessité sur lesquels reposait la vie des agglomérations urbaines, produits qui 
continuaient alors de contribuer au rendement de l’impôt comme à l’enrichis­
sement des citadins propriétaires des terres. Bagdad par exemple, qui fut une 
des capitales abbassides à prétentions d’abord impériales, n’aurait pu naître ni 
s’étendre ailleurs que dans ce terroir intensément cultivé du Sawâd, dont les 
revenus fournissaient l’essentiel de la cassette souveraine et dont la gestion 
constituait la tâche indispensable à l’apprentissage des secrétaires et grands 
commis de l’État.

Et les conséquences de cette nécessité économique initiale apparaîtront 
encore lorsque se manifestera le déclin démographique de telles villes, ruinées 
certes à la suite de faits historiques précis, mais après avoir subi aussi le contre­
coup du déclin qu’avaient commencé à connaître les régions agricoles voisines, 
faisant peu à peu retour à la steppe et cessant de servir de support à la cité 
islamique traditionnelle. Ce qui revient à souligner la place de premier plan 
tenue, parmi les facteurs d’évolution de la civilisation classique de l’Islam, par 
les éléments constitutifs d’un espace qu’avaient d’abord délimité les frontières 
de l’empire.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Le premier de ces éléments était dû à la forte proportion, au sein de cet 
empire comme à son entour, de terres desséchées et désolées, parcourues 
seulement par des nomades pauvres et avides qui pesèrent de tout leur poids 
sur l’histoire de l’Islam comme sur la mentalité profonde de l’homme isla­
mique au Moyen Age. Réalité géographique tellement évidente qu’elle n’a

344

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

même pas besoin d’être démontrée à quiconque prend contact aujourd’hui 
encore avec la zone subdésertique, à la fois chaude et sèche, dans laquelle 
s’était située la première prédication de Muhammad et se développa ensuite 
le domaine de ses successeurs, à l’intérieur d’un même « climat » bien souvent 
décrit et vanté par les anciens géographes arabes. Qu’il s’agisse des hauts pla­
teaux asiatiques ou africains, les solitudes inhospitalières y abondent toujours, 
où les difficultés de transport et de résidence commencent à peine à s’effacer 
grâce aux possibilités de la technique moderne. Étendues pierreuses nivelées 
par une érosion ancienne ou hérissées de plissements abrupts qui s’opposent à 
la pénétration des routes, steppes verdissant uniquement à la saison des pluies 
ou bien étendues de sable marquées par l’absence complète d’eau courante 
et la rareté des puits, de nombreuses régions islamisées continuent de ne 
connaître à l’époque actuelle d’autre type de peuplement que leur occupation 
temporaire par le voyageur ou le pasteur, l’un parcourant au plus vite des 
pistes depuis longtemps jalonnées, l’autre cheminant en fonction du temps et 
de la végétation pour faire profiter son troupeau des moindres pâturages 
favorables.

Et les conséquences historiques découlant de cette situation ne firent 
qu’affirmer, d’une période à l’autre, le danger que constituait pour la civi­
lisation islamique le périodique retour, sous l’effet des mêmes causes, de 
scènes analogues de guerre et de destruction, provoquées par l’irruption, en 
territoire cultivé, de bandes nomades encore frustes, réitérant et exagérant les 
désordres qui avaient accompagné le premier essor de la puissance musulmane.

Né de fait sur les franges du désert, sinon accepté d’abord par des bédouins 
qui furent plus pour Muhammad de temporaires alliés que des néophytes 
convaincus, l’Islam, on le sait, avait été porté dans son extension triomphante par 
la ruée des tribus de l’Arabie, qui remplacèrent alors leurs luttes intestines par 
une commune entreprise de pillage et de conquête. Les steppes s’étendant entre 
la bordure méditerranéenne cultivée du territoire syrien d’une part et les riches 
plaines alluviales du Tigre et de l’Euphrate d’autre part, furent alors annexées 
à l’immense péninsule voisine. Livrées aux migrations des éleveurs de chameaux 
qui y avaient à l’occasion déjà pénétré dans leur quête saisonnière de pâturages 
ou dans leurs activités caravanières plus pacifiques et y avaient fait même par­
fois reconnaître l’autorité de leurs confédérations, mais sans y régner jamais 
en maîtres absolus, elles devinrent ainsi le lieu d’habitat normal de ces grandes 
familles bédouines qui devaient y préserver jusqu’à nos jours certains aspects 
traditionnels de leurs mœurs et de leurs modes de vie. En même temps se 
répandaient jusqu’aux confins de l’empire ces troupes de combattants arabes de

245

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



la première heure qui allaient implanter, en Afrique du Nord comme en 
Transoxiane, les descendants de leurs plus fameuses tribus, arrondir leurs 
possessions personnelles par des terres nouvellement conquises qui constituaient 
pour une part leur butin, les islamiser enfin par leur présence comme par la 
symbolique dispersion, aux confins de ce monde, des tombeaux de Compagnons 
du Prophète tombés en martyrs * au cours de l’aventure.

Quelles que fussent dans la suite les rapides transformations subies par 
la majorité de ces conquérants, disséminés parmi des sédentaires et bientôt 
assimilés par eux, à l’écart du fonds tribal auquel les rattachait seul désormais 
l’orgueil de leur race, le phénomène de l’envahissement des mêmes territoires 
par de nouvelles vagues indisciplinées allait régulièrement se répéter. Parfois 
sous la forme d’incursions de médiocre ampleur aboutissant à la mine d’une 
cité ou à l’établissement d’une petite dynastie locale comme celle des Mirdas- 
sides au XIe siècle, parfois sous celle d’invasions barbares se développant à 
l’échelle d’un continent comme les poussées des vagues turques ou mongoles.

Les circonstances précises varièrent chaque fois, en même temps que va­
riaient des foyers d’origine qui, pour les mouvements importants, se situèrent 
le plus souvent en dehors de l’empire, dans ces solitudes de l’Asie centrale qui 
furent de véritables « réservoirs » de hordes conquérantes. Mais les moyens d’ac­
tion devaient rester en chaque cas les mêmes, la mobilité de la troupe nomade 
formée de cavaliers compensant son infériorité numérique pour lui permettre de 
triompher en rase campagne des armées régulières avant que tombe bientôt 
entre ses mains le pays tout entier, y compris les villes d’abord protégées par 
leurs remparts. Et les conséquences matérielles, dommageables d’abord pour 
le sédentaire, demeuraient de même semblables.

Ainsi s’expliquent la naissance et le maintien, dans la pensée du paysan ou 
du citadin musulmans, d’un sentiment à peu près constant, cette grande crainte 
de l’homme du désert errant et rapace, destructeur de tout ce qu’il rencontre, 
dont l’expression la plus frappante se trouva dans les efforts de réflexion histo­
rique, « sociologique » même a-t-on pu dire, menés au XIVe siècle par un penseur 
comme Ibn Khaldûn. « Les bédouins sont en effet, écrivit-il dans des pages 
célèbres, gens de pilleries et de brigandage : tout ce dont ils peuvent se saisir 
sans lutte et sans danger, ils l’enlèvent, puis ils s’enfuient vers leurs pâturages 
du désert [...] Les tribus qui se retranchent contre eux dans les rochers des mon­
tagnes sont à l’abri de leurs rapines et de leurs violences, car ils n’escaladent 
point les hauteurs, ni ne s’engagent dans des terrains difficiles, ni ne s’exposent à 
des dangers pour les atteindre. Mais les plaines, s’ils peuvent s’en emparer du 
fait qu’elles sont mal gardées ou que le pouvoir gouvernemental manque de

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

246

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

force, deviennent leur butin et la proie qu’ils dévorent : ils y multiplient leurs 
incursions, leurs pilleries et leurs violences, en raison de la facilité qu’elles 
leur offrent, si bien que leurs habitants finissent par tomber sous leur domination ; 
puis ils se les passent les uns aux autres, et le désordre aboutit à la mine de leur 
civilisation : Dieu a puissance sur Ses créatures; Il est l’Unique, le Coerciteur, 
et il n’est point d’autre Seigneur que Lui ! Ces bédouins sont en effet un peuple 
farouche, chez lequel la rudesse de mœurs s’est ancrée au point de devenir leur 
tempérament propre et leur naturel ; et ils s’y complaisent, parce qu’elle leur 
permet d’échapper à l’emprise de l’autorité et à la sujétion à un gouvernement 
Un tel naturel est incompatible avec la civilisation, et leur interdit de se déve­
lopper, car errer et être les plus forts sont les seuls buts que leur assigne leur 
manière de vivre, ce qui interdit la vie citadine, de laquelle dépend la civili­
sation, et est incompatible avec elle. »

Ces paroles dures contiennent assurément une grande part de vérité. 
Motivées par un exemple précis qu’Ibn Khaldûn ne pouvait oublier, celui de 
la ruine de la prospère Ifrikiya ziride par les hordes des Banû Hilâl et des Banû 
Sulaym venues de l’Orient, elles stigmatisent en fait des désastres récurrents 
tout au long du Moyen Age islamique dont les réalisations matérielles et la 
culture, fragile et raffinée, restaient exposées, dès la moindre faiblesse du pou­
voir central, aux déprédations et aux assauts des nomades qui en avaient long­
temps envié les trop visibles richesses.

Turcs, Berbères, Mongols et autres envahisseurs venus de la steppe pour 
fonder des dynasties appelées à briller ensuite d’un vif éclat, commencèrent 
tous par accumuler les ruines. Certains le firent plus brutalement encore que 
les troupes arabo-musulmanes de la conquête, qui s’étaient par endroits instal­
lées avec l’accord de populations locales souhaitant leur venue. Ils concoururent 
donc, comme le firent les Arabes nomades et peut-être plus encore qu’eux, à 
étendre les superficies propres à une existence pastorale primitive, aux dépens 
de bien des terres cultivées laissées désormais à l’abandon. Au point que l’on 
arrive à se demander aujourd’hui, non pas comment disparurent tant de mo­
numents condamnés à l’ensevelissement sous leur propre poussière dès que 
leurs habitants les avaient quittés, mais comment purent survivre à ces désas­
tres successifs tant de vestiges impressionnants et dont les plus signifirarife 
n’ont pas encore été fouillés.

•

Aussi bien le nomade qui attendait avec impatience le moment de faire 
irruption ou de s’infiltrer dans les terres cultivées voisines était-il par HAfini-

247

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tion un pillard aux dents longues qui n’avait jusque-là jamais réussi à amasser 
de biens durables. Avant même l’époque des grandes invasions qui transfor­
meront si profondément le monde musulman à partir des xie-xne siècles, c’est 
la figure qu’en connaissait déjà la littérature arabe classique où le bédouin était 
dépeint comme un être dépenaillé et perpétuellement affamé, condamné sans 
fin à l’errance, voyant s’effacer jusqu’aux traces de ses gîtes d’étape et de 
ses campements abandonnés « dans les replis des dunes » que balayaient « les 
vents du sud tourbillonnants et les tempêtes du nord », tous vestiges sur les­
quels il aimait à pleurer dans des vers évoquant immanquablement le souvenir 
des jours d’antan.

Incapable d’échapper à une mentalité d’homme simple, éloquent et 
cupide, pour qui comptaient surtout la force calme, la ruse, ainsi qu’une ténacité 
formée à la lutte constante des éléments, ce bédouin n’avait d’autre fortune que 
son troupeau d’ovins ou de chameaux, d’autre nourriture que leur viande ou 
leur lait complétés du maigre rapport de ses chasses, d’autre demeure que sa 
tente grossière de poil de chèvre ni d’autres raffinements que les produits d’une 
industrie domestique familiale et rudimentaire. Il ne vivait point pour autant 
sans rapports avec le sédentaire. Lors même qu’il n’émergeait point du désert 
en conquérant pour lui faire sentir son joug, il lui demandait certains produits 
nécessaires à son existence frugale, tel son approvisionnement en farine, dattes 
et surtout armes ou harnachements. Il pouvait aussi lui rendre à l’occasion ser­
vice comme berger, pourvoyeur de laine, mercenaire ou même guide et 
convoyeur. Ainsi aida-t-il par moments au développement d’un commerce 
qui se faisait au moyen de caravanes reliant, par-delà les zones inhospitalières, 
les divers centres citadins et qui justifie en un sens le nom de « civilisation du 
chameau » appliqué parfois à la civilisation arabo-islamique. Le dromadaire, 
qui fut toujours la richesse des troupeaux bédouins d’Arabie, fournissait en 
effet les moyens de transport indispensables aux voyageurs et aux marchands 
selon un système qui avait, avant l’Islam, assuré la prospérité de l’active 
bourgade de la Mekke où vécut Muhammad.

Mais cette participation aux activités commerciales elles-mêmes ne fut 
jamais le fait que d’un petit nombre de bédouins au milieu de tous ceux qui 
se contentaient de percevoir des droits sur certaines pistes habituelles ou plus 
simplement de saisir et de voler les marchandises à leur passage. Là encore 
le nomade agissait avant tout comme un ferment de désordre et contre lui 
durent être gagnées, à l’instar de ce qu’avait déjà fait Muhammad lui-même, 
les plus dures batailles de l’histoire ancienne de l’Islam. Il suffit d'en prendre 
pour exemple les troubles de l’époque umayyade où les efforts des gouvernants

248

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



pour maîtriser l’esprit d’anarchie et la rudesse des premiers conquérants arabes 
permirent seuls d’asseoir l’État sur une base solide en même temps que naissait 
une société composite dans laquelle l’élément sédentaire l’emportait peu à peu. 
Et la même remarque vaut encore pour l’époque abbasside où le nomade arabe 
en vint parfois à inquiéter le gouvernement califien lui-même, lorsqu’un danger 
comme celui des Karmates tira par exemple son acuité de la collusion existant 
alors entre mouvements sectaires et troupes de brigands de grand chemin réfu­
giés dans des parties difficilement accessibles de l’Arabie.

En somme, le bédouin, qui ne produisait à peu près rien en dehors du 
rendement direct de son troupeau, et qui se contentait d’acheter sinon de 
s’approprier par la violence un maigre superflu, ne participait point directement 
à la vie d’une société sur l’économie de laquelle il n’influait que par le biais du 
contrôle des voies commerciales ou par la menace latente de ses déprédations, 
d’une société dont il ignorait aussi le plus souvent les recherches religieuses ou 
intellectuelles comme les réalisations d’ordre pratique ou artistique. Il existait 
cependant, beaucoup plus qu’on ne le pourrait croire, dans l’horizon mental de 
cette société. Ce fait, qui devait survivre à la profonde transformation de 
l’ancien Empire islamique à partir du xie siècle sous l’action de nomades turcs 
et mongols essentiellement étrangers à la souche sémitique, mérite surtout 
d’être saisi en pleine époque classique.

Par un curieux paradoxe en effet, ou plutôt grâce à l’influence domi­
nante d’un « arabisme » qui avait été véhiculé par l’Islam lui-même au moment 
où celui-ci s’implantait par la force et consacrait le triomphe du nomade sur 
le sédentaire, ce triple objet de crainte, de mépris et de raillerie qu’était alors 
l’homme du désert ne cessa de jouir d’un réel prestige en milieu abbasside. La 
gloire lointaine dont il était paré dans le souvenir des lettrés et chroniqueurs 
venait s’allier à la rigueur de ses propres prétentions en matière de pureté de 
langue et de généalogie. Le sentiment d’une noblesse antérieure à la religion 
musulmane était là pour justifier sa fierté, critiquée parfois, mais enviée aussi 
dès qu’on voyait en lui l’héritier de tout un patrimoine de récits légendaires 
qui constituaient le fonds commun de la poésie * arabe aussi bien que le matériel 
nécessaire à une compréhension profonde de la langue du Coran. Le fait d’une 
ascendance bédouine plus ou moins justifiée ne restait-il d’ailleurs pas le pri­
vilège dont aimaient à se parer les plus aristocratiques personnages du temps, 
accolant un ethnique purement arabe aux titres par lesquels ils s’étaient, d’un 
autre côté, illustrés ?

La force de cette emprise, sur un plan purement philologique et littéraire, 
était telle qu’elle devait se perpétuer jusqu’à l’époque actuelle. Non seulement

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

249

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



tout un aspect de la langue arabe, volontairement archaïsante jusqu’à ces der­
nières années, en reflète les échos dans l’extraordinaire minutie concrète de 
son vocabulaire touchant aux plantes de la steppe ou à l’élevage du chameau, 
mais au même registre durable, qui informa d’abord la psychologie de tout 
arabophone médiéval, se rattachaient les clichés dominants d’une poésie lyrique 
que des tentatives « modernistes » apparaissant dès le na siècle de l’Hégire ne 
vinrent cependant jamais complètement remplacer. La course dans le désert, 
la quête et la razzia, les combats solitaires ou les affrontements entre tribus, 
l’orage, la tempête et les inondations balayant les corps noyés de bêtes sauvages 
comme « bulbes d’oignons arrachés » ou au contraire les pluies printanières 
amenant verdure et prospérité — tous thèmes qui avaient été empruntés au 
vieux passé arabe, en même temps que maints noms propres de lieux ou de 
personnages — étaient encore admirés et répétés à satiété par ceux-là qui depuis 
longtemps avaient échappé à un tel mode d’existence et n’en connaissaient plus 
qu une artificielle nostalgie. On se trouve ainsi devant un cas particulièrement 
net de civilisation se nourrissant d’images étrangères à son cadre familier 
— celui dans lequel vivaient les classes de la société alors les plus nombreuses — 
pour mettre au contraire en valeur les richesses oubliées, et ici surtout linguis­
tiques et poétiques, d’une fraction historiquement jadis importante, mais numé­
riquement minime de la population.

Si l’on doit en effet admettre la constante géographique maintenant, alors 
comme aujourd’hui, dans les pays d’Islam l’existence de territoires impropres 
à tout autre peuplement que nomade ou semi-nomade, il ne faut pas oublier 
que le nombre relatif de ces bédouins dans l’Empire umayyade et surtout abbas­
side restait extrêmement faible. Un mouvement de migrations en provenance 
de l’Arabie avait certes suivi la proclamation de l’Islam ; mais ces troupes 
d’envahisseurs n’avaient jamais dû atteindre le chiffre des populations séden­
taires à côté desquelles elles s’installaient. Bien plus, leur importance n’avait 
pu qu’aller diminuant, à mesure que les attraits d’une existence calquée sur 
celle de la basse Antiquité séduisaient progressivement les chefs de clans et de 
confédérations arabes, les incitant à abandonner leurs territoires de parcours 
pour s’installer dans des villes nouvelles en formation ou dans les propriétés 
foncières qui leur avaient été concédées. Première illustration de cet autre volet 
du diptyque que constituera, aux époques d’épanouissement de la civilisation 
islamique, le phénomène de fixation des nomades appelés à vivre bientôt au 
sein des régions fertiles avec lesquelles ils s’étaient d’abord contentés de rela­
tions épisodiques : d’où la naissance de nouveaux noyaux sédentarisés à la fois 
imbus des souvenirs légendaires propres à leur appartenance ethnique et pra­

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

250

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

tiquement fondus avec les anciens autochtones par les effets croissants de la 
similitude de vie et de résidence.

Le processus d’assimilation ne devait d’ailleurs pas se faire partout ni 
toujours de même manière. Lors de la fixation de la première vague nomade 
arabo-islamique, ce furent les anciens habitants progressivement convertis 
qui se rallièrent à la religion de leurs maîtres en s’y attachant par les liens de la 
clientèle et de l’adoption. Aux époques ultérieures, les derniers arrivés se firent 
au contraire, comme les divers chefs de bandes turques et mongoles, les défen­
seurs d’une communauté islamique au sein de laquelle ils oublièrent volontiers 
leurs anciennes croyances. Du point de vue économique toutefois les consé­
quences furent les mêmes tant que l’élément nomade accepta de ne point ruiner 
de fond en comble l’ancien ordre existant. Il fallut une sorte de dégradation 
de ce processus, de plus en plus marquée à partir des troubles de la période post- 
saldjoukide, pour consacrer l’appauvrissement et la transformation parallèle, 
aussi bien religieuse qu’intellectuelle, du monde et de la société islamiques.

•

En raison de cette évolution, aux étapes encore mal connues, il est difficile 
de se représenter aujourd’hui ce que pouvait être, au moment de la conquête 
arabe et même plus tard, la superficie des terres cultivées qui abritaient alors, 
en Iran et Asie centrale comme dans le Proche-Orient ou même en Afrique 
du Nord, les groupements humains constituant l’essentiel de la population de 
l’empire. Ces régions de vie agricole intense avaient pour la plupart été créées 
artificiellement au prix d’efforts qui remontaient le plus souvent à un lointain 
passé, mais ne devaient jamais connaître d’interruption sous peine qu’en fût 
perdu définitivement le prix. Aussi bien ne s’étonnera-t-on pas de leur voir 
correspondre de nombreux territoires désolés du début de ce siècle, où non 
seulement des vestiges archéologiques peu à peu découverts et encore mal 
inventoriés sont là pour nous apporter la preuve d’une occupation ancienne, 
mais où aussi par endroits des initiatives modernes visant à faire « refleurir le 
désert » sont venues renouer les liens avec des traditions oubliées. Condam­
nation de l’hypothèse, en honneur au début de ce siècle et refrisée désormais 
par les géographes, qui voulait voir des modifications climatiques à l’origine 
d’un changement suffisamment expliqué, dans la majorité des cas, par les 
conséquences de défaillances humaines renouvelées.

De ces terres fertiles, livrées ensuite à une transhumance pastorale qui 
devait en altérer profondément les paysages, l’exemple le plus significatif est

251

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sans doute fourni par cette vaste plaine d’Irak qui fut la province centrale de 
l’Empire abbasside après avoir commencé sous la dynastie précédente d’affirmer 
son importance à la fois politique et économique. Le pays de « l’entre-deux- 
fleuves », que sa situation entre le Tigre et l’Euphrate avait depuis les temps les 
plus reculés promis à une exploitation agricole prospère, resta intensément 
cultivé à l’époque islamique tant que son réseau de canaux demeura en bon état, 
c’est-à-dire put être constamment entretenu et amélioré par une population 
connaissant une relative sécurité.

De cette situation ancienne les textes arabes portent témoignage à travers 
les descriptions des géographes et surtout leurs données chiffrées détaillant le 
montant des taxes abbassides prélevées sur les revenus des agriculteurs de la 
région. Mais il est intéressant de pouvoir y ajouter les résultats d’investigations 
archéologiques modernes poursuivies tout récemment dans un district, celui 
de l’arrière-pays irakien de Bagdad, qu’arrosait le canal historiquement célèbre 
du Nahrawân *. Les cartes restituées des anciens travaux hydrauliques de cette 
région laissent comprendre ce que dut être jadis son intense vie agricole, alors 
que des canalisations * remontant pour une part à l’époque protohistorique, 
mais destinées à connaître leur efficacité majeure sous la domination des Sassa­
nides et pendant l’apogée de l’Empire abbasside, permettaient à de nombreux 
villages, attestés surtout aujourd’hui par leurs ruines, de vivre de leurs récoltes 
de dattes et de céréales (toutes cultures traditionnelles conservées dans les rares 
secteurs du pays non retournés depuis lors à la steppe).

En même temps se trouvent ainsi précisées les conditions dans lesquelles 
survint la ruine de l’ensemble, non pas à la. suite de quelque catastrophe his­
torique exactement datée comme la prise de Bagdad par les Mongols, mais sous 
l’effet de difficultés croissantes d’entretien du réseau. A des causes naturelles 
de dépérissement, telles que l’exhaussement progressif du sol sous les alluvions 
et la diminution consécutive du débit des canaux, ne put faire face en effet 
une population diminuée, subissant le contrecoup des guerres de l’époque et 
ne recevant point du pouvoir central l’aide financière nécessaire à des travaux 
de grande envergure.

/ÿ. RÉSEAU D'IRRIGATION ET INSTALLATIONS SÉDENTAIRES -> 
DANS L'ARRIÈRE-PAYS BAGDADIEN (637-1500)

(D'après R. Mac Adams, Land behind Baghdad.)
Les divers canaux issus du Tigre lui-même ou 
d'un de ses affluents, la Diyala, parmi lesquels 
le fameux canal du Nahrawân, permettaient 
alors la prospérité d'un grand nombre de loca­

lités représentées chacune sur cette carte par un 
point de plus ou moins grande importance. On 
remarquera à l'angle nord l'importance relative 
de la superficie jadis bâtie sur le site de Samarra.

252

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

253

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

30-21. AMÉLIORATION, PUIS DÉPÉRISSEMENT PROGRESSIF 
DES OUVRAGES D’IRRIGATION EN IRAK

(D'après R. Mac Adams, ibid.)

Deux états d'un même secteur : du VIIe au 
Xe siècle d'abord, après le Xe siècle ensuite. Le 
secteur choisi correspond à une portion du 
réseau hydraulique présenté auparavant dans son 
ensemble (19), la région du bas Nahrawân. 
Au réseau assez dense attesté en pleine époque 
abbasside (20) s'oppose le tracé appauvri de

la longue période de décadence qui suivit (21). 
Les terres abandonnées étaient surtout celles de 
la partie centrale, impossibles à irriguer en 
raison de l'écart croissant entre le niveau du 
canal et celui des sols avoisinants. Seuls les points 
situés aux extrémités des dérivations secondaires 
continuaient alors a recevoir un peu d'eau.

Ce qui se passa en Irak se déroula sans doute de même façon le long d’autres 
grands fleuves des régions orientales tels que l’Oxus ou Amou Darya, le Heri 
Rud et l’Hilmend. Là encore des jardins, vergers et champs, que les textes

254

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

souvent nous mentionnent, disparurent pour laisser la place à des étendues 
désertiques parsemées seulement aujourd’hui des traces d’ouvrages grandioses. 
On se trouve renseigné dans un cas, celui du Khwârizm *, par des enquêtes 
archéologiques ayant récemment révélé l’ancienneté de l’habitat humain dans 
les terres irrigables voisines de la mer d’Aral. Mais on est loin de pouvoir encore 
dresser la carte des zones de sédentarisation et de culture intensive qui rayon­
naient entre le VIIe et le Xe siècle et que nous connaissons surtout, à défaut 
d’évaluations méthodiques, par un effort d’intuition prenant pour point de 
départ des données littéraires qui manquent de précision. C’est seulement par 
le jeu du raisonnement que l’on réalise par exemple l’importance du rendement 
agricole obtenu par des provinces d’Iran et de Transoxiane dont le rôle, dans 
l’histoire de l’Islam umayyade, puis abbasside, resterait sans cela incom­

255

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

préhensible. Si l’on peut mieux imaginer l’aspect ancien de l’étroite vallée égyp­
tienne que le rythme des inondations naturelles du fleuve empêcha toujours de 
retourner au désert, ici aussi nous demeure pratiquement inconnu l’exact degré 
d’exploitation d’une province qui séduisait les voyageurs par la variété de ses 
productions, mais qui pouvait aussi connaître de catastrophiques famines 
lorsque s’avérait insuflisant le niveau de crue du Nil. D’une manière générale 
d’ailleurs les récoltes étaient soumises, dans ces régions irriguées, à une insta­
bilité que nous entrevoyons à travers les indications succinctes des chroni­
queurs, signalant des périodes de cherté de vie où une hausse excessive du prix 
des denrées n’avait fait que suivre telle ou telle perturbation des conditions 
atmosphériques.

Notre ignorance s’étend encore, au-delà des grandes plaines alluviales, 
à ces plateaux arides de la Syrie, de l’Iran ou même du Maghreb qui offraient 
au Moyen Age, grâce à une convenable mise en valeur, une capacité produc­
tive attestée, en certains cas typiques, par l’interprétation de nombreuses 
ruines.

Tels sont par exemple les vestiges de demeures rurales en belle pierre 
existant en Syrie dans cette région des massifs calcaires située entre Alep et 
Antioche que l’on appelle aujourd’hui de manière significative la région des 
« villes mortes ». Grandes propriétés et villages y vivaient d’une monoculture 
de l’olivier que révèle la présence d’anciens pressoirs de pierre destinés à la 
fabrication de l’huile. Sans doute remontaient-ils pour la plupart à l’époque 
hellénistique ou byzantine, mais ils devaient avoir conservé, au début de l’ère 
islamique, une activité que seules entravèrent peu à peu les guerres dévastant 
cette zone frontalière et y entraînant la disparition d’arbres à la croissance lente, 
sur des pentes ravagées par l’érosion dès que les racines n’y retenaient plus la 
terre.

Tels sont surtout les restes de ces installations agricoles d’époque 
umayyade, fondées par les califes eux-mêmes ou par les principaux chefs de 
l’aristocratie arabe, qui ont été découvertes en territoire syro-palestinien depuis 
la fin du siècle dernier et sont progressivement apparues avec leur vrai carac­
tère de grandes propriétés terriennes, après avoir été d’abord considérées comme 
de simples résidences d’agrément en bordure ou au sein du désert. De premières 
réactions d’étonnement avaient été en effet déclenchées par l’apparent contraste 
existant entre tel palais somptueux ou tel bain * orné de fresques * et le paysage 
désolé dans lequel ceux-ci se dressaient. Puis on réalisa — et ce fut le grand 
mérite de J. Sauvaget de l’exprimer le premier dans une théorie d’ensemble 
sur la colonisation arabe de la Syrie au Ier siècle de l’Hégire qu’il eut tout juste

256

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DR L’EMPIRE

22. LE RÉSEAU 
D’IRRIGATION 
DE KHIRBAT 
AL-MAFDJAR

(Dessin inédit 
de J. Sauvaget.)

Plusieurs canaux ali­
mentés par des sources 
de résurgence (S), 
au pied de la haute 
falaise calcaire qui 
domine la dépression 
de la mer Morte, 
convergeaient vers le 
site du château et de 
Venclos protégé, tout 
en contribuant par 
des saignées secon­
daires à irriguer de 
plus vastes portions 
de la vallée du Jour­
dain situé lui-même 
en contrebas. On re­
connaît les emplace­
ments de bassins-citer­
nes (B) et de moulins 
(M), ici moulins à 
canne à sucre et non 
moulins à blé, ainsi 
que des traces de 
Venclos entourant le 
château.

le temps d’ébaucher avant sa mort prématurée — que les « châteaux du désert » 
ou prétendus tels ne méritaient ce nom que depuis la disparition des oasis 
cultivées qui jadis les entouraient et dont on peut chaque fois retrouver les 
principaux éléments encore en place : vastes enclos de brique * crue destinés à 
protéger les jardins et vergers aux cultures précieuses comme à Khirbatal-Maf- 
djar * ou aux deux Kasr al-Hayr * situés à l’ouest et à l’est dePalmyre * systèmes 
d’irrigation perfectionnés comme en ces divers sites ou à Andjar *, groupe­
ments de maisons secondaires destinées aux exploitants du domaine comme au 
Djabal Says * ou dans les « villes » de 6 Andjar et de Kasr al-Hayr 1 Oriental, 
citernes et norias, greniers et autres bâtiments d’exploitation rurale comme

257

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

I /
Z

33. DEUX OASIS UMAYYADES 
ABANDONNÉES: BASIRI

ET KASR AL-HAYR L’OCCIDENTAL 
(Dessin inédit de J. Sauvaget.)

Localisation, à deux niveaux d'une vallée, 
aujourd'hui desséchée, de la steppe paltnyré- 
nienne, de deux sites d'oasis artificielles, mar­
quées par les traces d'installations sédentaires. 
La plus élevée, Bastrî, entourait une ancienne 
forteresse de la voie de Dioclétien, remise en 
état à l'époque umayyade; l'autre, dont on 
étudiera plus loin le complexe système d'irri­
gation, accompagnait un véritable château de 
fondation califienne (voir plan 25, p. 282).

dans la majorité de ces emplacements, sans oublier, bien sûr, en chaque cas, 
la présence conjuguée de terres arables quelquefois excellentes (notamment 
dans les vallées du Litani et du Jourdain) et d’une eau inutilement gaspillée 
maintenant dans des oueds au cours temporaire ou des dépressions fangeuses 
asséchées par l’été.

Les exemples cités ne sont d’ailleurs que quelques grands noms choisis 
parmi ceux de dizaines et dizaines de centres agricoles de médiocre impor­
tance que l’observation aérienne a permis de déceler partout dans la steppe 
syrienne et qui existaient aussi, si l’on en croit les résultats d’explorations 
malheureusement moins complètes, Haps les solitudes méridionales du plateau

258

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de Transjordanie jusqu’aux confins du Néguev et de la mer Rouge. Autant de 
traces de l’exploitation jadis organisée, par des sédentaires, de cuvettes qui 
étaient climatiquement cultivables, puisque non privées de chutes saisonnières 
de pluie, mais restaient gratifiées toutefois d’un régime trop irrégulier pour 
que leur prospérité ne dépendît point de l’ingéniosité humaine dans le contexte
privilégié de certaines époques de paix. .

Ces oasis à la végétation méditerranéenne ou tropicale selon la région, ou 
le dattier, le riz et la canne à sucre remplaçaient au sud de la mer Morte les 
oliviers, abricotiers, noyers et peupliers des vergers de la Damascène ou bien 
les vastes champs de blé du Hauran et de la Syrie moyenne, n avaient fait 
d’ailleurs que continuer une tradition poursuivie dans les mêmes lieux depuis 
une époque reculée ou tout au moins depuis cette période de développement 
de la vie agricole qu’avait été pour le pays l’époque hellénistique puis romaine. 
Comme dans les grandes plaines déjà évoquées de l’Euphrate, du Tigre ou du 
Nil, les ouvrages hydrauliques qui allaient être remis en état ou parfois meme 
perfectionnés sous l’impulsion des Umayyades, dans les steppes maintenant 
pacifiées des confins de l’Arabie, remontaient pour la plupart à l’Antiquité. Si 
les textes restent muets à ce sujet, l’archéologie nous le prouve et cette perma­
nence des lieux d’habitat s’accompagnait d’une non moins sensible permanence 
des techniques d’irrigation et méthodes de culture, comme si la mise en œuvre 
de toutes ces terres, inventée par les hommes à l’aube de la civilisation 
pourrait-on dire, n’avait été destinée qu’à se perpétuer au long des siècles sans 
trace d’évolution notable.

•

De fait, et aussi éloignées de nous que paraissent aujourd’hui de telles 
images d’activité paysanne traditionnelle appliquées à des paysages desséches 
qui ne gardent souvent plus rien de commun avec des greniers à blé ou avec des 
jardins de palmes, leur réalité profonde s’éclaire dès qu’on abandonne tout effort 
de délimitation précise de « l’espace rural » dans lequel grandit la civilisation 
islamique classique pour évoquer plutôt les traits dominants d’un tel espace. 
Celui-ci, tout en ayant aux derniers siècles considérablement rétréci, semble 
avoir conservé en certains points jusqu’à nos jours ses genres de vie commandés 
par des conditions naturelles. Il suffit par exemple de regarder travailler les 
fellahs courbés sur la terre d’Égypte ou bien les possesseurs de petites exploi- 
tâtions de l’oasis de la Ghûta autour de Damas pour réaliser les gestes qui, 
depuis un temps immémorial, animaient l’existence des campagnes orientales 
devenues islamiques. Chaque fois le problème de l’eau, avec les solutions

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

259

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

diverses qui lui furent apportées selon la configuration du terrain, se retrouve 
à l’origine des gestes les plus caractéristiques.

Certes les cultures sèches existaient jadis comme aujourd’hui dans cer­
taines régions relativement arrosées et constituaient par exemple, en Syrie 
comme au Maghreb, un élément fondamental de la production agricole, celui 
qui fournissait les indispensables bases nutritives constituées par le blé et l’orge. 
Mais ces cultures n’avaient pu se développer qu’autour de noyaux sédentaires, 
nécessitant eux-mêmes une alimentation en eau qui ne fût pas tributaire des 
seules pluies printanières. On se trouvait donc immanquablement obligé de 
recourir à des techniques dont les deux aspects essentiels consistaient à emma­
gasiner l’eau et surtout à aller la chercher partout où elle pouvait se trouver.

Du premier aspect relevaient ces citernes de tous genres, alimentées parfois 
par de longs aqueducs à ciel ouvert ou de non moins longs conduits souterrains, 
qu’en Syrie des califes umayyades purent s’enorgueillir — des inscriptions en 
témoignent — d’avoir construites et qui accompagnaient nécessairement tout 
système complexe d’irrigation, ne fût-ce que pour en régulariser le débit. 
Leurs spécimens les plus grandioses sont peut-être représentés par ces bassins 
des gouverneurs umayyades, puis aghlabides, qui étalent encore leurs miroirs 
d’eau calme auprès de la vieille capitale provinciale de Kairouan en Tunisie. 
A de telles citernes, dont les réserves étaient destinées à l’arrosage des terres, 
mais aussi à la consommation des agglomérations voisines, se rattachaient aussi 
des réservoirs couverts, de construction parfois monumentale, qui renfermaient 
les réserves d’eau des villes et citadelles ou qui jalonnaient les routes du désert 
les plus fréquentées, à l’instar de ceux qui furent réalisés par exemple en pleine 
époque abbasside le long de la route du Pèlerinage menant de Bagdad à la Mekke. 
On peut leur joindre encore des bassins traités dans les résidences princières 
comme autant de pièces d’eau d’agrément, bassins auxquels le palais aghlabide 
de Rakkâda tout près de Kairouan et l’un des palais construits par les Hamma- 
dides * dans leur Kal‘a du Hodna doivent d’être restés connus comme des 
Dâr al-Bahr, c’est-à-dire des « palais du Lac » ou mieux « du Bassin ».

Mais la collecte des eaux demandait encore plus de soins et de travaux 
que leur emmagasinement. Il y avait d’abord le procédé relativement simple 
consistant à profiter d’une rivière pérenne en établissant des barrages * de 
dérivation qui s’aidaient de la pente du terrain pour faire rayonner à partir du 
courant principal autant de canaux secondaires alimentés par le simple principe 
de gravité. L’exemple typique en est fourni par une petite rivière de l’Anti- 
Liban, le Baradâ damascain dont les eaux, plus faciles à domestiquer que celles 
d’un grand fleuve, se séparent encore aujourd’hui en plusieurs ruisseaux en

260

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

24. LES TERRES IRRIGUÉES DE LA GHUTA 
(D'après M. Ecochard et C. Le Cœur, les Bains de Damas.)

Les canaux d'irrigation de Voasis de Damas 
dérivent tous d'un petit cours d'eau, le Baradâ, 
dont ils se détachent successivement à des niveaux 
différents pour s'écarter ensuite en éventail à 
la sortie de la gorge de Rabwa. La plupart de

ces canaux existaient dans l'Antiquité, comme 
en témoignent leurs noms d'origine araméenne. 
Certains furent creusés à l'époque islamique, 
notamment le canal Yazîd, dû à l'initiative du 
calife umayyade de ce nom.

261

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

25. LE RÉSEAU HYDRAULIQUE DE 
KASR AL-HAYR L'OCCIDENTAL 

(Dessin inédit de J. Sauvaget.)

Les eaux retenues par le barrage en maçonnerie 
de Harbaka (B) parvenaient, une quinzaine 
de kilomètres plus loin, à Venclos protégé de 46 
ha (F) situé au voisinage du château (A), et 
ce au moyen d'un double système : captation sou­
terraine des eaux par une canalisation ( C) 
émergeant à ciel ouvert (D), traversant une 
citerne (E), actionnant un moulin et alimentant 
les dérivations secondaires destinées soit aux 
habitations, soit aux cultures irriguées du 
thalweg; collecte des eaux de ruissellement par 
un dernier ouvrage (G) situé sur l'ancien cours 
naturel du wâdî et relié lui aussi à Venclos.

262

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

éventail, déterminés par le moyen d’épis de branchages ou de cailloux et coulant 
chacun à un niveau différent. Mais le système pouvait s’appliquer aussi à de 
grands fleuves dont les eaux étaient captées par des saignées successives pourvu 
que l’on se fût préalablement méfié de leur force et de leurs inondations toujours 
possibles.

Dans le cas cependant de cours d’eau temporaires ou trop irréguliers, une 
autre méthode devait intervenir, celle du barrage permanent qui permettait 
la formation d’un véritable lac de retenue. De typiques exemples syriens fonc­
tionnant au Moyen Age islamique furent ceux du lac de Homs sur l’Oronte 
ou du barrage de Harbaka en Palmyrène, près de Kasr al-Hayr l’Occidental. 
Le premier, long de 850 mètres et haut de 5, était connu des géographes arabes 
et contient encore les eaux d’un énorme réservoir à demi naturel, tandis que 
le second, construit en maçonnerie sur une vingtaine de mètres de hauteur et 
365 mètres de long, se dresse maintenant en pleine steppe derrière un énorme 
dépôt d’alluvions raviné ensuite par l’érosion. Certes il s’agit là d’ouvrages 
antiques dont le second seulement dut être complètement remis en état à l’épo­
que umayyade, mais la technique en avait été si tôt adoptée en milieu musulman 
qu’on a pu trouver trace, dans des vallées désolées de l’arrière-pays mekkois 
et au voisinage de l’oasis anciennement cultivée de Tâ’if, de barrages rustiques 
umayyades dont un au moins porte une inscription historique de 677 au nom du 
calife Muâwiya. Nombre d’autres barrages encore plus tardifs, qui furent du 
point de vue de la construction quelquefois savamment élaborés, existent encore 
en Iran, parmi lesquels un spécimen dans la région de Kumm semble avoir été 
construit, dès le xive siècle, comme un barrage-voûte, plus raffiné donc de 
conception que les simples barrages-poids élevés jusque-là.

Le seul défaut de ces barrages de montagne tenait au volume de phéno­
mènes d’alluvionnement, considérables dans ces régions, qui suffisaient pour 
combler rapidement leurs réserves d’eau utilisable. Toutefois, tant qu’ils fonc­
tionnaient normalement, de leurs cuvettes de retenue comme des citernes ou 
des cours d’eau nés des barrages de dérivation prenaient ensuite naissance 
les ouvrages de distribution, notamment canaux, galeries et aqueducs destinés 
à arroser des terres situées parfois à bonne distance en contrebas. Un excellent 
exemple en est fourni par le conduit qui unissait le barrage de Harbaka aux 
cultures de Kasr al-Hayr l’Occidental et qui se poursuivait sur plus d’une quin­
zaine de kilomètres jusqu’au moment où il se ramifiait, au milieu d’un enclos 
de cultures, en de multiples branches secondaires pourvues de répartiteurs et 
réservées chacune à l’irrigation d’une parcelle.

Les diverses techniques de barrage ainsi utilisées demandaient cependant

263

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

l’existence d’eaux visibles, alors que bien souvent prédominait dans les régions 
subdésertiques une aridité de surface contrastant avec la richesse de nappes 
souterraines auxquelles il s’agissait de puiser. Les procédés de captation, 
inventés eux aussi depuis des temps fort reculés, se classaient essentiellement 
en deux catégories. Si l’on excepte le cas, assez exceptionnel, de ces puits arté­
siens dont on connaissait déjà quelques exemples à l’époque d’Ibn Khaldûn, 
il y avait d’abord la série des procédés mécaniques qui dérivaient tous de la 
simple habitude de puiser l’eau dans quelque trou à l’aide d’une corde et d’un 
récipient approprié. Le système rudimentaire de l’élévateur à balancier, le 
shadouf des campagnes égyptiennes, y cédait généralement la place à la machine 
rustique à roue ou noria dont la chaîne de godets tournait sous l’effet de la 
traction animale. Évoqués souvent dans la littérature descriptive où le manège 
grinçant mû par un bœuf ou un chameau semble un accessoire indispensable 
du jardin d’agrément et y alimente constamment le bassin d’où s’écoule un filet 
d’eau, ces instruments encore en usage actuellement sont aussi attestés par 
leurs ruines — car ils nécessitaient quelques murs grossiers de soutènement 
— dans des sites umayyades de Transjordanie tels que Kusayr ‘Amrâ *. Ils 
pouvaient encore être utilisés le long des fleuves encaissés dont le courant suffi­
sait alors à les actionner, réalisations savantes dont les norias de l’Oronte, 
aux environs de Hama, sont demeurées les plus célèbres, mais qui toutes 
permettaient l’irrigation de terrains situés sans cela trop au-dessus du niveau 
moyen du courant pour pouvoir profiter de sa proximité.

Le rendement de tels instruments, que les ingénieurs musulmans férus 
d’automates se plurent souvent à compliquer à l’extrême, n’atteignait cependant 
jamais le débit que l’on pouvait demander à un autre système, extrêmement 
ingénieux, qui semble avoir été inventé en Iran dans l’Antiquité pour gagner 
ensuite les régions de même configuration géologique où il était également 
applicable. Il s’agissait de ces kanat , ou véritables « mines d’eau » comme on 
a pu les appeler, qui faisaient déboucher à la surface du sol les sources que leurs 
galeries avaient été chercher dans des zones d’infiltration situées le plus souvent 
au pied des chaînes de montagnes. Les orifices régulièrement espacés de leurs 
puits d’aération, entourés de monticules de déblais, se remarquent encore 
aujourd’hui en bien des points du territoire iranien où ils étaient apparus dès 
l’Antiquité. Mais il fallut la naissance de l’Empire islamique pour fournir 
le cadre favorable à l’adoption de leur technique en des régions plus lointaines, 
soit sous l’influence de dirigeants comme les Umayyades qui y firent appel dans 
certaines de leurs installations agricoles de la steppe palmyrénienne, soit sous 
l’effet de ces migrations d’artisans dont la mémoire populaire a gardé le sou-

264

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

26. REPRÉSENTATION SCHÉMATIQUE D’UN KANAT 
(D’oprès H. Goblot, in Annalesa E. S. C.3 n $■)

265

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

27. ENCLOS PROTÉGÉ UMAYYADE : 
KASR AL-HAYR L'ORIENTAL 

(Dessin inédit de J. Sauvaget.)

Les vestiges d'une enceinte à demi effacée, mais 
au tracé révélé par l'observation aérienne, déter­
minent la superficie du vaste jardin où se dres­
saient le château (A) et la ville fortifiée (B). 
L'eau qui pénétrait dans l'enclos au point C, 
après avoir été captée à bonne distance, suivait 
vraisemblablement le mur extérieur d'où par­
taient des dérivations secondaires (exemple D) 
pour se rassembler le long du cours naturel d'un 
ancien wâdi et sortir en E par un système de 
vannage prévu pour assurer son évacuation 
rapide en cas de crue.

venir en attribuant par exemple à des Persans la première exécution de travaux 
hydrauliques de ce genre en Ifrîkiya.

Fournie par les kanats, par les norias ou par les simples canaux de déri­
vation issus des fleuves — dont certains servaient en outre à drainer des régions

266

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



marécageuses impropres à la culture, comme l’atteste le célèbre exemple des 
travaux accomplis, à l’époque umayyade, dans les bas-fonds inondés de l’Irax 
méridional —, l’eau était immédiatement utilisée pour des cultures sous irri­
gation qui constituaient, partout où elles pouvaient exister, la principale occu­
pation paysanne. Développées à l’intérieur de petits enclos que l’on peut appeler 
des « jardins » pour exprimer le caractère minutieux des soins dont ils étaient 
l’objet, ces cultures alliaient aux plantations d’arbres ou arbustes les semis de 
céréales ou de légumineuses au fort rendement. Mais elles n existaient d abord 
que parce qu’un système secondaire de petites rigoles au débit régi par des 
vannes y distribuait l’eau venue du courant principal, selon un réseau parfois 
compliqué, dessiné en fonction de la pente du terrain et encore déchiffrable 
aujourd’hui dans des sites abandonnés comme ceux des deux Kasr. al-Hayr. 
Même des régions aussi humides que la côte syro-libanaise dépendaient, pour 
une exploitation rationnelle de leurs vergers d’agrumes ou de bananiers, de ce 
principe du quadrillage, établi à l’aide de levées de terre et de digues demandant 
surveillance. Le travail acharné qui s’ensuivait pour l’agriculteur resta de tous 
temps caractéristique d’une vie rurale qui connaissait certes le labourage peu 
rentable, avec un araire archaïque, des vastes espaces où des jachères impro­
ductives succédaient à de sporadiques récoltes, mais qui était surtout dominée 
par l’exploitation méthodique, avec la bêche du jardinier représentée sur cer­
taines miniatures, de fertiles vergers-potagers.

•

Aussi bien le concept de 'imâra ou « prospérité matérielle à base de peu­
plement humain intensif » demeurait-il à l’époque classique parmi les objectifs 
du maître responsable de toute fraction territoriale du monde de l’Islam. Ce 
maître souverain, loin de se désintéresser, comme on pourrait parfois le croire, 
de questions apparemment étrangères à un milieu palatin replié sur lui-même, 
savait que de ses initiatives en ce domaine dépendait au premier chef 1 état de 
ses revenus. Certes la condition paysanne n’en était pas pour autant améliorée, 
à une époque où le rendement de l’impôt reposait, en dépit des recomman­
dations contraires des hommes de loi, sur des mesures coercitives laissées le 
plus souvent à la discrétion de collecteurs sans scrupules. Mais les dirigeants 
les plus âpres à obtenir des versements en argent ou en nature, que leurs difficultés 
financières leur rendaient indispensable de collecter par tous les moyens, 
restaient cependant conscients de la nocivité à long terme de cette politique. 
Même à une époque où les théories libérales s’avéraient inapplicables devant la

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

267

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

nécessité d’équilibrer à tout prix le budget déficitaire de l’État, un vizir abbas- 
side comme Ibn al-Furât n’en était pas moins persuadé que la prospérité des 
campagnes aurait dû compter en premier. Il proclamait volontiers que la ferme 
des impôts était un procédé détestable dans la mesure où il conduisait au depe- 
rissement d’une province, que la bienveillance envers les cultivateurs au moment 
de la remise de l’impôt pouvait seule les amener à améliorer le rendement de 
leurs terres, que l’entretien des digues et ouvrages d’intérêt public devait etre 
ponctuellement assuré pour éviter les désastres coûteux et que même il y avait 
avantage à faire supporter par les finances gouvernementales les frais de répa­
ration incombant normalement aux détenteurs de concessions, de maniéré a 
éviter toute négligence des intéressés. Réflexion lucide sur une situation qui 
commandait au premier chef la stabilité économique du califat et qui avait ete 
déjà prise en considération par les souverains ou gouverneurs umayyades et
abbassides antérieurs. .

Ceux-ci par exemple avaient su quel profit on pouvait attendre dé jà mise 
en valeur de terres non encore cultivées ou provisoirement abandonnées à la 
suite de désastres naturels et de guerres. Ils connaissaient les avantages du 
système de « revivification des terres mortes » qui était expressément prevu 
par le droit et avantageait les nouveaux exploitants devenus de ce fait proprie­
taires Eux-mêmes avaient eu soin d’entreprendre, dans un dessein lucratii, 
des travaux d’assèchement ou d’irrigation de grande envergure qui visaient a 
l'amélioration de certaines zones au réseau hydraulique dégradé ou qui menaient 
à la création de nouveaux domaines fonciers. Hishâm l’avait fait dans ses pro­
priétés syriennes comme plus tard Hârûn al-Rashîd et les Barmakides dans ce 
qui allait devenir le site de Samarra : là avait été creusé un canal et inaugurée une 
exploitation pourvue d’un château qui fut appelé Abu 1-Djund, « le pere de 
l’armée », car ses revenus servaient à alimenter la paie des troupes. On verra 
ensuite au x« siècle, sous le calife abbasside al-Râdî, la reconstruction dun 
barrage coûtant 3 000 dinars * être prise entièrement à charge par la cassette 
souveraine et confiée à un fonctionnaire du Palais qui mena ce travail a bien 
en cinquante jours. Le fait est significatif à la fois par lui-même et par le 
détail de circonstances dénotant l’incurie qui régnait alors a cet egard 
Hans les services gouvernementaux : tout contrôle régulier de 1 Etat sur
le réseau irakien des digues et des canaux semblait avoir ete déjà depuis 
longtemps abandonné et annonçait la ruine proche de ces installations.

Pratiquement, pour qu’il y eût prospérité, l’ingérence du gouvernement 
était nécessaire. Des initiatives qu’elle entraînait, initiatives techniquement ou 
financièrement impossibles à des individus isolés ou à de simples villages,

268

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

dépendait l’essor de l’agriculture. Mais les modalités de cette ingérence, qui 
varièrent en fait avec les régimes locaux et les périodes, ne tenaient pas seu­
lement à l’arbitraire des dirigeants ; elles étaient également liées à des dispo­
sitions juridiques précises. Des ouvrages comme le Livre de l’impôt foncier, 
écrit vers la fin du vme siècle par Abû Yûsuf, en traitent sans oublier de se 
fonder sur quelques exemples et la citation d’un passage conseillant le calife 
en matière de « revivification » des terres suffira à montrer l’esprit dans lequel 
des initiatives de ce genre pouvaient être considérées par les docteurs et. 
commentateurs de la Loi. « Quand des percepteurs de l’impôt foncier reçoivent 
la visite de certains de leurs ressortissants qui les informent de l’existence chez 
eux d’anciens canaux et de nombreuses terres incultes, ÿ lit-on en effet, et 
ajoutent que la mise au jour et le creusement de ces canaux, en permettant 
l’irrigation, rendraient ces terres cultivables et augmenteraient le rendement 
de l’impôt, ils doivent, à mon avis, t’en informer. Prenant alors un homme de 
bien dont la religion et la loyauté méritent confiance, tu l’enverras examiner 
la situation, interroger les experts et hommes versés en la matière ainsi que les 
indigènes dont la religion et la loyauté méritent confiance, et consulter, en dehors 
des indigènes, des gens intelligents et instruits à qui des travaux éventuels ne 
pourraient ni procurer d’avantages personnels ni épargner les préjudices. Leur 
avis unanime étant que ces travaux sont avantageux et accroîtront le produit 
de l’impôt foncier, tu ordonneras de recreuser ces canaux en faisant payer les 
frais par le Trésor, et non par les indigènes ; il est en effet préférable que leur 
état soit plutôt prospère que misérable et qu’ils s’enrichissent plutôt que de se 
miner et d’être réduits à l’impuissance. Tout ce qui, pour les redevables de 
l’impôt foncier, est avantageux pour leurs terres et leurs canaux et dont ils 
réclament l’amélioration, doit leur être accordé quand cela est sans inconvé­
nient pour ceux d’un autre canton ou d’un autre district du voisinage ; mais si 
cela nuit à d’autres, entraîne pour eux la perte de leurs produits et cause dom­
mage à l’impôt foncier, qu’il n’y soit point fait droit. »

Les mêmes docteurs avaient pu faire une place dans leurs traités à des 
réglementations coutumières extrêmement minutieuses que l’on retrouve dans 
des ouvrages de droit public comme les Statuts gouvernementaux d’al-Mâwardî. 
Tels étaient les usages en vigueur pour l’utilisation d’une eau courante qui 
devait être, en chaque lieu, également partagée entre les membres de ce que: 
l’on a pu appeler de véritables « communautés hydrauliques » ayant survécu 
parfois jusqu’à nos jours dans les territoires d’oasis irriguées. Le détail de ces 
droits d’eau, établis en général comme des quotes-parts d’un bien variant 
selon la saison avec le débit d’arrivée de l’eau, se combinait avec diverses autres

269

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

servitudes pour constituer l’un des cadres fixes dans lequel se développa la 
société paysanne islamique. Dans cette société en effet, des règlements indis­
pensables à la gestion d’intérêts de groupe s’exprimèrent presque toujours au 
moyen d’organismes simples et souples de surveillance, pouvant aussi, se faire 
à l’occasion — comme on en a la preuve dans bien des anecdotes de l’histoire 
abbasside mettant en cause, en face du pouvoir central, les délégués paysans 
de tel village ou tel district — les interprètes des plaintes ou des requêtes du 
groupe tout entier. Ces règlements, inspirés le plus souvent par les nécessités 
de l’irrigation, se superposaient ainsi, dans la vie des sédentaires, aux consé­
quences découlant d’autre part d’un régime de la propriété qui tenait davantage 
aux circonstances historiques.

Par référence aux conditions régnant dans la société médinoise à l’époque 
du Prophète, le statut de propriété instauré lors des conquêtes islamiques 
avait fait en effet de la majorité des terres la possession indiscutée de nouveaux 
maîtres qui ne la cultivaient pas. A côté d’eux, la masse paysanne était devenue 
pour des siècles une masse d’exploitants assujettis à leur travail sans en retirer 
d’autre bénéfice que la petite part de la récolte qui leur était allouée par les 
termes de contrats divers de métayage ou qui leur restait, lorsqu ils étaient 
eux-mêmes propriétaires, après le paiement d’impôts le plus souvent exor­
bitants. Sans oublier le cas de ces véritables esclaves qui travaillaient d’autre 
part dans des latifundia et dont les Zandj du Bas-Irak, célébrés par leur grande 
révolte du ixe siècle, fournissent l’exemple le plus typique. Physiquement 
asservis ou maintenus par le poids des dettes et des impôts dans un état voi­
sin de la servitude, ces cultivateurs avaient en outre appartenu pour la plupart, 
pendant la période ancienne, à la classe des tributaires non convertis qui étaient 
par définition considérés comme inférieurs aux musulmans. Autant de raisons 
qui concoururent à diminuer la place tenue de maniéré effective, dans la société 
islamique classique, par ces gens pauvres, généralement étrangers à la religion 
et aux conflits de sectes ou d’écoles, menant une vie particulièrement dure et 
demeurant objets de contrainte et de mépris pour les citadins de toute espèce, 
même les moins fortunés.

L’indifférence ainsi manifestée par le monde musulman médiéval à 
l’égard des sédentaires pratiquant le travail de la terre n’était cependant pas 
sans s’accompagner — comme dans l’appréciation littéraire de la vie nomade, 
quoique avec moins de force — d’une lyrique admiration de cette meme terre 
cultivée, porteuse d’ombrages et d’abondance. A côté de l’imagerie du désert 
et de ses innombrables motifs chers à la poésie préislamique, les thèmes de 
l’oasis et de ses eaux généreuses avaient fait leur apparition à l’aube de la période

270

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

islamique elle-même, portés par le Coran qui y avait eu recours pour évoquer 
les délices du paradis. Le soin de les développer était ensuite revenu à la géné­
ration de poètes arabes grandis avec l’essor de la société abbasside et soucieux 
de mettre leurs vers en accord avec les plaisirs qu’ils aimaient. Certes ils devaient 
chanter ces paysages de verdure et d’eaux courantes dans un dessein particu­
lier, celui de louer d’abord le charme des parties fines et les douceurs de l’oisi­
veté que les riches viveurs y goûtaient. Mais la constance avec laquelle revient 
dans leurs poèmes amoureux ou bachiques la description du cadre enchanteur 
constitué alors par le jardin en arrive à témoigner d’un véritable sens de la 
nature domestiquée et civilisée que symbolisent entre les hauts murs de l’enclos 
la fraîcheur de ses canaux et la calme régularité de ses parcelles verdoyantes, 
idéalisation définitive, dans la conscience du citadin raffiné, de ce résultat d’une 
longue tradition paysanne qu’était alors le « jardin oriental ». Admiré bientôt 
pour lui-même et devenu le sujet d’innombrables compositions artistiques, ce 
lieu privilégié de la détente et des loisirs aristocratiques n’était cependant pas 
sans refléter certains aspects d’une vieille tradition agricole, celle qu’on décèle 
par exemple sous les conseils plus pratiques que littéraires distribués à ce 
sujet par un poème agronomique andalou du xive siècle où l’on peut lire : 
« Qu’on choisisse, pour bâtir sa maison dans son jardin, le point dominant qui 
en facilite la garde et la surveillance. Qu’on l’oriente au midi, la porte tout à 
côté, et qu’on surélève un peu l’emplacement du puits et du bassin ; ou, mieux 
encore, qu’il y ait à la place du puits une canalisation d’eau qui coure sous les 
ombrages. Près du bassin, on plantera des massifs toujours verts, de toutes les 
espèces qui réjouissent la vue, et plus loin, des fleurs variées et des arbres à 
feuilles persistantes. Des plants de vigne borderont le domaine et, dans la 
partie centrale, des treilles ombrageront des passages qui ceindront les parterres 
comme d’une marge. Au milieu, on installera pour les heures de repos un kios­
que qui s’ouvrira sur tous les côtés, on l’entourera de rosiers grimpants, de 
myrtes et de toutes les fleurs qui font la beauté des jardins ; il sera plus long 
que large, pour que l’œil n’éprouve pas de fatigue à le regarder. Tout en bas, 
on réservera un corps de logis pour les hôtes qui viendront tenir compagnie 
au maître du lieu ; il aura sa porte, son bassin caché de loin à la vue par un bou­
quet d’arbres. Si l’on installe encore un colombier et une tourelle habitable, 
tout n’en sera que mieux. »

•

Les campagnes cultivées dont l’empire devait tirer longtemps l’essentiel 
de sa richesse et les terres désertiques qui séparaient entre elles ces zones de

271

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

culture modelaient donc à l’époque classique la variété de « l’espace islamique ». 
La diversité des productions répondait à cette variété naturelle. Appartenant 
en effet à des ensembles géographiques très différents, vallées irriguées par 
de grands fleuves comme en Égypte, Mésopotamie ou Transoxiane, hauts pla­
teaux désertiques parsemés d’oasis comme en Syrie, en Iran, au Maghreb ou 
en Espagne, montagnes arides, bandes humides et parfois de végétation tropi­
cale le long de côtes généralement peu favorables à la navigation *, les diverses 
régions continentales et maritimes habitées alors par les musulmans présentaient 
des ressources complémentaires, fondées à la fois sur l’exploitation du sol et 
du sous-sol, qui permettaient des industries spécialisées et qui favorisèrent 
éminemment le développement du commerce.

L’importance réelle et même relative de ces diverses productions reste 
évidemment aujourd’hui très difficile à évaluer. Certes les géographes arabes 
des IXe et Xe siècles eurent à cœur d’inventorier d’une façon plus ou moins com­
plète les avantages respectifs des divers territoires qu’ils s’étaient assigné de 
décrire et ils s’attachèrent parfois aussi à mentionner la nature de leurs exporta­
tions. Mais les données quantitatives manquent dans leurs exposés et manque­
ront sans doute toujours, faute d’avoir été consignées pour cette période ancienne 
Hans des pièces d’archives qui aient été conservées en nombre suffisant. Tout 
au plus est-il possible de dresser une liste succincte des principales cultures 
alimentaires et industrielles attestées en divers lieux, auxquelles s’ajoutaient 
des produits de ramassage ou de cueillette et quelques produits miniers. Tou­
tes ces ressources pouvaient faire l’objet d’échanges, illustrés par l’exemple 
de la Palestine exportant ses fruits justement réputés vers Basra, elle-même 
célèbre pour ses dattes, ou par les liens unissant des régions aussi differentes 
que l’Arabie du Sud d’une part, et l’Iran et la Transoxiane ou bien le golfe 
Persique de l’autre.

Les ressources agricoles tout d’abord étaient primordiales, en dépit de la 
pauvreté de bien des sols. Elles faisaient une place aux céréales, cultivées notam­
ment en Égypte où l’on trouvait du blé ainsi que dans les plaines de Syrie, de 
Haute-Mésopotamie ou du Maghreb. L’Arabie du Sud, de son côté, connais­
sait le millet. Mais plus rentables encore étaient les cultures de riz, situées dans 
des régions chaudes et bien irriguées, au Fayyûm *, en Haute-Égypte, dans 
la vallée du Jourdain, dans les environs de Basra en Irak, sur les bords de la 
mer Caspienne ou dans la vallée de l’Amou Darya. On y ajoutera 1 abondante 
production maraîchère des jardins et vergers.

A côté de ces légumes et autres denrées destinées à une consommation 
immédiate, des récoltes susceptibles souvent d’être transportées d’une province

272

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



à l’autre étaient constituées par des fruits abondants et d’une grande diversité, 
raisins que l’on faisait souvent sécher et qui étaient particulièrement savoureux 
à Jérusalem, dattes du Bas-Irak ou des oasis africaines de Haute-Égypte et du 
Sahara, olives réputées en Syrie ainsi qu’au Maghreb, figues de Jérusalem 
mais aussi d’Irak, pommes de Syrie et de Palestine, abricots, coings, grenades, 
citrons, bananes, melons, etc.

L’élevage, qui allait parfois de pair avec ces cultures, mais se pratiquait 
aussi en des fieux plus déshérités, n’était nulle part très développé. En quelques' 
régions existaient des bovins, représentés surtout par ces énormes troupeaux 
de buffles, appréciés pour leur lait plus que pour leur viande, qu’on voit encore 
aujourd’hui dans les vallées du Nil, du Jourdain ou du Tigre, mais aussi par 
des vaches qu’on rencontrait notamment en Égypte et qu’on faisait éventuelle­
ment travailler. Les ovins et caprins, élevés dans les secteurs moins favorisés, 
étaient surtout nombreux au Maghreb et dans la Syrie-Palestine, tandis que 
l’élevage du cheval, la monture noble et rapide par excellence, se localisait de 
préférence en Haute-Mésopotamie et en Arabie ainsi qu’en Égypte ou en Espa­
gne, dans la plaine du Guadalquivir ; on s’intéressait encore aux ânes et aux 
mulets, plus beaux en Égypte qu’ailleurs, disait-on, mais partout utilisés comme 
animaux de bât et de selle. Les chameaux et dromadaires, indispensables aux 
grands nomades et aux caravaniers, peuplaient surtout, les uns la Transoxiane, 
les autres l’Arabie et les steppes syro-mésopotamiennes voisines. Mais une men­
tion toute spéciale doit être faite de l’élevage des pigeons pour leur engrais, 
élevage pratiqué en Espagne comme en Orient où la colombophilie avait partout 
ses adeptes et où les pigeonniers, interprétés parfois comme de hautes et massives 
tours de brique, constituaient un élément dominant du paysage rural.

A ces produits se joignaient ceux de la pêche pratiquée sur les côtes, dans 
les grands fleuves ou dans certains lacs. C’était là une industrie fort prospère 
de l’Andalousie par exemple, mais un port comme celui de Shihr, près d’Aden, 
sur la côte méridionale de l’Arabie, était de son côté réputé pour la grosseur 
des poissons que ses marins pêchaient et exportaient. Le poisson était également 
fort goûté des Égyptiens qui appréciaient ceux du Nil. On en pêchait aussi dans 
le lac de Tibériade et dans le lac d’Urmia, mais on est moins bien renseigné par 
les auteurs anciens sur les ressources de la côte syrienne et d’un fleuve tel que 
l’Oronte où pourtant aujourd’hui les silures abondent dans la dépression 
du Ghâb.

Parmi les cultures dites industrielles, l’une des plus anciennes était celle 
de la canne à sucre, cultivée surtout au Xe siècle sur la côte syro-palestinienne 
et dans la vallée du Jourdain, mais aussi en Égypte, au Yémen, dans le Bas-Irak

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

273

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

et dans certaines régions de l’Iran. La culture du mûrier et l’élevage 
du ver à soie commençaient en revanche tout juste à se répandre alors dans 
les pays islamiques où on les pratiquait, selon les géographes arabes, dans la 
région de Bardha‘a, à l’ouest de la mer Caspienne, ainsi que dans le Djurdjân *, 
sur la rive orientale de la même mer. Puis venait le cotonnier répandu en Syrie 
septentrionale et Haute-Mésopotamie, en Iran dans la région de Rayy, en 
Transoxiane et en Égypte sans doute aussi dès cette époque. Ajoutons-y la 
culture du lin dans l’oasis égyptienne du Fayyûm, du papyrus * dans la même 
province, du sésame en Irak et au Khurâsân, de diverses plantes tinctoriales 
— parmi lesquelles l’indigotier de Palestine, du Yémen, du delta égyptien et 
du Kirmân, le crocus producteur de safran, qu’on rencontrait au Yémen et en 
Iran occidental, l’arbuste du henné qui était cultivé en Arabie du Sud ainsi 
qu’à Basra —, la culture enfin de plantes odoriférantes qui poussaient en Égypte, 
mais aussi en Syrie ou en Irak, ainsi que celle de diverses épices produites en 
Arabie du Sud.

Les produits de ramassage et de cueillette n’étaient pas moins nombreux. 
Certes le bois restait rare, certaines régions en étaient totalement dépourvues 
et on ne pouvait toujours l’employer à tous usages, quand il s’agissait par exem­
ple du bois de palmier. Néanmoins les ressources de certaines forêts, notam­
ment en Syrie, Kabylie ou Espagne, plus tard même en Anatolie, furent mises 
en coupe réglée pour la construction de véritables flottes. On rencontrait en 
plusieurs endroits du sumac, surtout en Syrie ou en Haute-Mésopotamie, et 
l’Arabie connaissait un arbre dont le bois servait spécialement à la fabrication des 
arcs. Les perles étaient pêchées dans le golfe Persique, au voisinage du Bahrayn 
et de l’île de Kharik, et des bancs de corail étaient exploités près des côtes du 
Maghreb et de Sicile. L’encens était récolté en Arabie du Sud, dans la région 
de Shihr, ainsi que l’ambre gris.

Le sol et le sous-sol fournissaient d’autre part leurs richesses. La pierre de 
taille, parfois de fort belle qualité, se rencontrait dans certaines régions, telles 
la Syrie septentrionale ou méridionale, la Palestine, la Haute-Mésopotamie, 
l’Égypte et l’Arabie centrale, mais faisait presque complètement défaut dans la 
région de Damas et surtout en Irak et en Iran où l’on utilisait de préférence la 
brique crue ou cuite. Le marbre se trouvait en Syrie et en Égypte. Des pierres 
précieuses même étaient extraites en Espagne, au Yémen, notamment l’onyx 
et la cornaline, en Transoxiane (turquoise et rubis) et en Haute-Égypte (éme­
raude et hématite).

Parmi les ressources minières signalées encore çà et là, on comptait l’or *, 
recherché en Arabie centrale, en Égypte, surtout au Soudan * (au sud d’Assouan

274

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



précisent les textes), au Maghreb extrême ainsi qu’au Khurâsân et en Trans­
oxiane, l’argent * produit dans le Fârs, le Khurâsân et la Transoxiane, ainsi 
qu’en Espagne et au Maroc, le fer exploité au Liban * ainsi qu en Ifrikiya, en 
Andalousie, en Haute-Mésopotamie et en Iran près de Shîrâz, le cuivre dans 
l’Oman, en Transoxiane, en Ifrikiya ou en Andalousie, l’alun et le natron exploi­
tés ainsi que le vitriol dans les oasis égyptiennes, le plomb de Haute-Mésopo­
tamie et de la région de Balkh, le sel gemme extrait de mines au Maghreb, mais 
dont la production limitée était complétée par celle de salines six les bords 
de la Méditerranée, le mercure enfin, attesté au Fârs et en Andalousie. Ajoutons 
les sources dites de bitume, qui fournissaient le liquide appelé naft et qui étaient 
signalées en Haute-Mésopotamie, sur les bords de la Caspienne ainsi que çà et 
là en Iran.

Ces ressources naturelles permettaient nombre d’activités artisanales qui 
occupaient les travailleurs des villes et des villages et parmi lesquelles on notera 
d’abord des activités d’ordre alimentaire. La meunerie, par exemple, était pra­
tiquée surtout dans des moulins à eau installés au bord des fleuves ou dans des 
moulins flottants signalés sur le Tigre à Mossoul. Des moulins et des sucreries, 
fonctionnant avec ce personnel réduit que l’on trouve par exemple détaillé dans 
tel papyrus égyptien d’époque umayyade, travaillaient la canne à sucre en Pales­
tine, en Égypte et dans l’Ahwâz *. Il faut leur ajouter les fabriques de confiserie 
existant en Palestine et en Égypte notamment, tout en rappelant qu’on utilisait 
beaucoup, dans les milieux modestes, le miel d’abeille récolté en Arabie, Égypte, 
Palestine, Jordanie et Haute-Mésopotamie. Des huileries enfin utilisaient les 
olives ou le sésame en Palestine, Syrie, Égypte et Haute-Mésopotamie. Toutes 
ces techniques, auxquelles on ajoutera les activités plus proprement familiales 
de la cuisson du pain ou de la conservation des denrées périssables destinées à 
la consommation ou à l’exportation, ne mettaient en œuvre qu’un outillage 
rudimentaire qui devait continuer d’être utilisé jusqu’à nos jours, mais qui 
nous est également connu par des vestiges archéologiques telles des cuves 
de pressoirs à huile creusées souvent à même le sol rocheux dans des villages 
abandonnés de la Syrie du Nord par exemple. Ces techniques étaient le plus 
souvent localisées dans les petites bourgades où elles s intégraient au rythme de 
la vie paysanne.

On peut y joindre des industries chimiques élémentaires, celle du savon, 
fabriqué à partir de l’huile et de l’herbe à soude en Haute-Mésopotamie et en 
Syrie du Nord, à Rakka par exemple, en Palestine ainsi qu’au Fayyûm et dans 
certaines régions de l’Iran, Sîrâf * et Balkh notamment, celle encore du parfum, 
dont les produits étaient abondamment consommés dans le monde islamique.

PAYSAGES ET RESSOURCES DE l’EMPXRE

275

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



A côté de l’encens et de l’ambre gris, on recherchait en effet les parfums aux 
essences de fleurs (rose, violette, jasmin, etc.) que l’on produisait en Syrie, Irak 
ou Égypte — l’essence de rose syrienne était, dit-on, particulièrement réputée 
— ainsi que d’autres variétés encore provenant des régions iraniennes de Shîrâz 
et de l’Ahwâz.

L’artisanat rural pouvait aussi produire des vêtements et des objets mobi­
liers de première nécessité, depuis les cordes, tissus et tapis, exécutés sur de 
pauvres métiers à l’intérieur de la maison du sédentaire comme de la tente du 
nomade, jusqu’aux œuvres grossières du charpentier-menuisier, du tanneur 
et du cordonnier, du forgeron, du dinandier ou du potier local, sans oublier 
parfois la transformation, sur une plus grande échelle, de certains produits de 
récolte tels que le coton et la laine traités de manière à alimenter, dans certaines 
régions, de multiples ateliers villageois de cardeurs, foulons, teinturiers, tisse­
rands ou calandreurs.

•

Mais, d’une manière générale, les industries spécialisées se groupaient plu­
tôt dans les villes, ou dans leurs alentours immédiats lorsqu’il s’agissait d’indus­
tries exigeant, comme les tanneries et les ateliers de potiers, de vastes espaces 
de travail ainsi que la proximité d’eaux courantes ou l’accès facile de matériaux 
lourds tels que la terre argileuse. Cette localisation citadine tenait d’abord à 
l’existence, dans des agglomérations souvent énormes, d’une main-d’œuvre 
facilement utilisable en même temps que d’une demande toujours accrue pour 
les produits d’un artisanat de luxe. Mais elle s’expliquait aussi par la collusion 
existant en milieu islamique entre la vente de détail et la fabrication confiées 
habituellement aux mêmes personnages mi-marchands et mi-ouvriers qui peu­
plaient les boutiques du souk.

De ces industries spécialisées à vocation urbaine la plus importante était 
sans doute celle des textües de qualité qui constituaient à l’époque une véritable 
monnaie d’échange ainsi qu’une richesse bonne à thésauriser. La fabrication 
de ces tissus dépendait évidemment de l’abondance des matières premières, 
laine, soie, coton ou lin, dont on a vu plus haut la répartition selon les régions. 
Mais elle demandait surtout une extrême habileté d’artisans qui, avec des 
moyens là encore rudimentaires, réalisaient des chefs-d’œuvre propres à susci­
ter l’admiration des contemporains et parfois parvenus jusqu’à nous grâce au 
fait qu’on les utilisait dans les pays européens du Moyen Age pour envelopper les 
reliques et enrichir les trésors des abbayes et cathédrales.

On sait que des étoffes de lin, de toile ou de laine, dont certaines d’une

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

276

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

remarquable finesse tels les voiles et toiles de Tinnîs dans le delta, constituaient 
une des spécialités de l’Égypte, tandis que le Maghreb produisait plutôt des 
tissus de laine. La Palestine et l’Irak tissaient surtout la soie, mais on utilisait 
encore le lin dans la région de Basra. Des cotonnades réputées étaient fabriquées 
dans tout l’Iran oriental, à Marw, Herât, Nîshâpûr ou Samarkand, ainsi qu au 
Yémen et en Haute-Mésopotamie. Certaines d’entre elles étaient pourvues de 
décors peints et imprimés selon un procédé peu coûteux et efficace, mais attes­
tant une réelle perfection du travail des teinturiers. Les soieries de la Caspienne 
et de l’Ahwâz étaient également recherchées parmi ces soieries persanes dont 
la tradition remontait à un lointain passé et était demeurée fidèle, en pleine épo­
que abbasside, à des motifs décoratifs typiquement iraniens, répétés sous forme 
de ces médaillons ornés de personnages affrontés et d’animaux fantastiques 
qui avaient jadis caractérisé les plus beaux tissus sassanides. Toutes ces étoffes 
chatoyantes et bigarrées, dont les sources arabes anciennes vantaient couleurs 
et dessins, portaient des noms différents qui désignaient des variétés techniques 
difficiles aujourd’hui à identifier, mais tendant, les unes et les autres, vers une 
somptuosité toujours accrue.

Avec ces tissus de toutes sortes un artisanat spécialisé exécutait des vête­
ments plus ou moins luxueux, les uns rayés comme ceux qui utilisaient des 
étoffes du Yémen, d’autres brochés et ornés des motifs animaliers et floraux 
déjà signalés, d’autres encore brodés ou garnis de précieuses fourrures importées, 
mais toujours considérés comme autant de pièces pourvues d’une durable 
valeur marchande, en même temps qu’ils satisfaisaient le besoin d ostentation 
des gens des classes aisées. Les tailleurs et brodeurs travaillaient habituellement 
dans le souk. Cependant les vêtements officiels de cérémonie, richement tissés 
ou ornés de fils d’or, étaient fabriqués dans des manufactures d’État appelées 
tirâz , qui existaient dans presque toutes les grandes villes de l’empire ; l’utili­
sation de l’or, même pour cet usage, restait en effet un privilège souverain et 
les vêtements portés par les dignitaires aux audiences solennelles, vetements 
qui leur étaient généralement offerts par le calife, ne pouvaient être produits 
que sous le contrôle gouvernemental, avec le plus souvent des marques d authen­
tification consistant en des inscriptions datées, au nom du prince régnant.

Art et technique étaient étroitement liés dans cette activité officielle ou pri­
vée qui était sans conteste une des plus importantes du monde islamique médié­
val et qui permettait à ses ouvriers de faire preuve d’esprit créateur. Avant même 
que se soient développées les fameuses écoles safavides et ottomanes de brocarts 
et de velours dont les productions seront souvent importées et imitées en Europe, 
les chefs-d’œuvre des brodeurs fatimides et des tisserands iraniens ou syriens

277

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

qui travaillaient la soie entre le IXe et le xme siècle, et qui influencèrent profon­
dément les artisans d’Espagne ou de Sicile, jouissaient déjà d’une juste renommée. 
La variété de leurs procédés décoratifs, venant s’ajouter à la diversité des types 
d’étoffes et des formes de vêtements utilisés, a été signalée par les géographes 
et les conteurs d’historiettes. Il reste cependant difficile de toujours savoir 
exactement à quoi correspondent leurs descriptions ou leurs allusions et l’his­
toire du costume * n’a pas encore pu atteindre, pour la période ancienne du 
Moyen Age islamique où les représentations figurées restent rares, la précision 
qu’on lui connaît dans l’histoire de l’Europe occidentale par exemple.

A côté de l’industrie des tissus précieux, l’art du tapis tenait une place 
importante, ainsi que la fabrication des tentures, tapisseries et nattes que l’on 
joignait aux premiers pour meubler palais * et maisons * à l’instar de ce qui 
avait constitué le seul luxe de la tente nomade. Leurs exemples les plus célèbres, 
de nature très variée dès une époque ancienne puisqu’il ne s’agissait pas toujours 
de tapis à point noué, venaient, les uns d’Égypte et d’Arabie, d’autres d’Irak, 
certains de Palestine (nattes de Tibériade), d’autres encore, les plus réputés et 
surchargés de broderies, du Nord de l’Arménie, sans que cependant nous aient 
été conservés de tout cet ensemble des spécimens anciens suffisamment nom­
breux et représentatifs. Seules les réussites ultérieures de la Turquie ottomane 
et de l’Iran safavide peuvent donner une idée de la somme de patience et d’art 
déployée dans l’Orient islamique pendant des siècles, pour cette activité arti­
sanale, en tenant spécialement compte de la somptuosité des coloris et de la 
moelleuse douceur du matériau.

Le travail du bois, qui était lui aussi un art en même temps qu’une techni­
que, était de même largement répandu, quoiqu’il exigeât des bois rares et pré­
cieux, teck, ébène et santal, étrangers au monde islamique et importés à grands 
frais notamment par l’Oman. Si les objets servant aux particuliers demeuraient 
assez simples, à l’exception de ceux que l’on trouvait dans les palais princiers, 
le mobilier des lieux de culte était particulièrement soigné. Il suffit de citer les 
minbar * ou parfois les mihrâbs portatifs en bois sculpté dont certains s’ornaient 
en outre de motifs de marqueterie et d’incrustations précieuses en nacre ou en 
ivoire, les grilles ajourées de maksûra * et les tribunes de mosquées ainsi que 
les portes de mausolées ou d’oratoires, les cénotaphes * et les supports de 
Coran souvent monumentaux. Ajoutons encore les bois insérés dans l’archi­
tecture *, tels que poutres et soffites visibles, et les fenêtres grillagées des 
maisons particulières, dont certains exemples particulièrement ornés, quoique 
d’époque plus tardive, ont été conservés en Égypte et illustrent l’habileté 
technique atteinte par ces tourneurs sur bois qui comptent encore aujour-

278

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



d’hui parmi les artisans les plus curieux à voir travailler dans les villes
d’Orient. ... ,, ,

De toute cette production et des ateliers qui en étaient responsables, les 
auteurs anciens parlent peu, si bien qu’il est difficile d’en localiser les centres 
les plus importants disséminés sans doute dans toutes les grandes villes de 
l’empire. En revanche on peut suivre, à partir de chefs-d’œuvre conservés en 
nombre encore appréciable, l’évolution d’un art qui présente à la même époque, 
d’une région à l’autre, de notables concordances d’ordre stylistique et qui connut 
à peu près les mêmes étapes que l’art de la sculpture sur pierre. D’abord 
influencé par l’habitude de la « taille oblique » qui serait venue de l’Asie cen­
trale, il compta dès lors, en milieu abbasside et fatimide, quelques-tmes de ses 
plus belles réalisations, y compris certains chefs-d’œuvre de l’art animalier. Le 
procédé consistant à morceler chaque surface en petits panneaux entourés de 
baguettes, qui étaient ajustés les uns aux autres et qui supportaient plus aisément 
l’effet des variations atmosphériques sans se fendre, apparut ensuite et fut sur­
tout utilisé pour des bois sculptés saldjoukides en Anatolie et zankides ou ayyou­
bides en Syrie et en Egypte. Ceux-ci annonçaient d’ailleurs la cristallisation de 
méthodes artisanales que rien n’allait plus venir renouveler ensuite en pays 
islamique, même si les motifs décoratifs d’origine végétale subissaient ici ou là 
une transformation motivée par un goût nouveau pour des stylisations plus
proches de la nature. .............

Aux artisans du bois on peut joindre ceux qui utilisaient 1 ivoire soit pour 
le sculpter dans la masse ou le peindre, soit pour l’incruster ou pour en faire 
des travaux de marqueterie. A partir d’un matériau précieux essentiellement 
importé d’Afrique orientale, ils réalisaient des objets non moins admirables de 
style qui semblent avoir été exécutés de préférence, soit en Égypte selon une 
vieille tradition copte, soit dans les régions occidentales où tiennent la vedette 
les coffrets sculptés de l’Espagne umayyade ainsi que ceux d’une école, moins 
sûrement localisée, dont on situe habituellement les ateliers dans les territoires 
anciennement musulmans de la Sicile normande.

Le travail du cuir était naturellement plus répandu, car les peaux ne man­
quaient pas dans l’ensemble des pays islamiques et les objets ainsi fabriqués 
étaient indispensables à la vie quotidienne, notamment les sandales et les courtes 
bottes, les selles et autres harnachements des chevaux et chameaux qui se ven­
daient habituellement dans des souks réservés à cet effet, les ustensiles dunomade 
enfin qui comportaient, outre certaines tentes, des sacs et seaux de cuir à tous 
usages. Certaines régions se signalaient cependant par quelques fabrications 
particulières : besaces et tapis de cuir faisaient la renommée du Yémen, tandis

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

279

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

que le cuir frappé et repoussé constituait la spécialité du Maroc et de Cordoue. 
Les cuirs d’Égypte étaient assez appréciés pour être expédiés dans divers pays. 
La Syrie, qui préparait ses peaux sur place tandis que l’Irak importait les peaux 
tannées de l’Arabie, avait également sa propre production et le travail du cuir 
était encore pratiqué en Iran occidental et oriental, à Rayy, Bukhârâ et Samar­
kand, ainsi qu’au Maghreb extrême, notamment à Fès. Une technique parti­
culière, celle des reliures de cuir couvrant les manuscrits précieux, mettait en 
œuvre des procédés de décoration dont on a conservé à Kairouan de fort anciens 
spécimens, mais les textes nous parlent surtout des travaux de reliure renommés 
que l’on exécutait au Yémen et en Palestine.

Le travail des métaux était également primordial à cette époque, bien que 
l’outillage en fût resté à bien des égards rudimentaire. Le fer était par exemple 
utilisé pour fabriquer de solides portes de citadelles, telles qu’on en signalait 
en Arabie, au Sîstân, au Khurâsân ou en Ifrîkiya, ou plus simplement des chaînes 
qui servaient en diverses régions pour fermer les ports et pour retenir des mou­
lins flottants ou des ponts de bateaux comme ceux du Tigre à Bagdad. Certaines 
pièces d’habillement, telles que les ceintures, et certains instruments étaient, 
semble-t-il, en fer : balances réputées par exemple en Haute-Mésopotamie, à 
Nisîbîn et Harrân, ou bien couteaux parmi lesquels étaient cités ceux de Mossoul. 
Mais les armes surtout exigeaient un acier spécial préparé à Samarkand 
et au Khurâsân selon des recettes que définissaient divers traités et qui per­
mettaient de réaliser des lames d’une qualité exceptionnelle. Les artisans iraniens 
étaient, dès une époque ancienne, passés maîtres dans ce domaine, quoique nous 
connaissions surtout de leur production des chefs-d’œuvre tardifs, souvent 
signés, qui remontent pour la plupart aux époques mongole, timouride * et 
safavide. Mais les sabres du Yémen, fabriqués à partir de fer importé, étaient 
également appréciés. Certaines armes atteignaient en outre, grâce aux incrus­
tations accessoires d’or et d’argent et même de pierres précieuses dont elles 
pouvaient être ornées, une richesse décorative leur donnant plus de prix.

Le cuivre, métal beaucoup plus répandu, était utilisé pour la plupart des 
ustensiles de ménage, si bien que chaque ville avait son souk de chaudronniers 
et de dinandiers, artisans aussi bien que marchands. Des objets d’art aussi 
étaient fabriqués dans ce même métal, notamment ces aiguières, coupes, pla­
teaux et bassins de dimensions parfois imposantes, ces brûle-parfums et chan­
deliers monumentaux ou au contraire ces boîtes minuscules de toutes formes, 
ces lampes * et ces précieuses écritoires qu’on prit l’habitude, à partir du 
XIe siècle, d’incruster d’argent ou d’or selon une technique de damasquinage, 
empruntée à l’Asie centrale et pratiquée surtout à Damas et Mossoul, qui n’avait

280

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rien à voir avec le procédé spécial de production de l’acier utilise pour la fabri­
cation des lames dites de Damas. De semblables objets, ornes de meme façon 
et relevant des mêmes écoles stylistiques, étaient également executes en bronze 
dont la sombre patine dissimule parfois aujourd’hui un décor, quasi indistinct a 
force de minutie quoique réservant à qui l’étudie dans le detail détonnantes
découvertes : on y discerne non seulement d’admirables compositions abstraites
alliant les ressources de la calligraphie * à celles de l’arabesque florale, mais 
aussi de véritables scènes de genre où animaux et personnages sont esquisses
avec le mouvement même de la vie. .

Les artisans qui excellèrent dans ces incrustations sur cuivre et sur bronze
appartenaient d’abord, dès le début de l’époque saldjoukide, aux lointaines pro­
vinces du Sîstân et du Khurâsân où ils faisaient la renommee de villes comme 
Herât, Marw, ou Nîshâpûr. Mais de célèbres ateliers illustrèrent ensuite la Haute- 
Mésopotamie zankide où fleurirent les dynasties familiales de bronziers et drnan- 
diers de Mossoul, la Syrie ainsi que l’Égypte ayyoubides, puis mamloukes, le 
Yémen rassoulide * et même encore l’Iran mongol. Auparavant on avait seule­
ment connu la technique vigoureuse des objets de bronze à décor sculpte en 
relief, technique qui avait été l’apanage des artisans iraniens fournissant les Cours 
umayyade et abbasside, puis avait été pratiquée en milieu fatumde, permettant 
de réaliser à côté d’objets utilitaires comme miroirs et mortiers, des aquamamles 
et des brûle-parfums en forme d’animaux qui comptent parmi les plus purs 
chefs-d’œuvre de l’art islamique. Les mêmes représentations figurées en ronde- 
bosse devaient d’ailleurs continuer de caractériser pour une part la production 
de l’Iran bouyide et saldjoukide avant de disparaître devant les progrès de modes 
plus ostentatoires. Seules continuèrent alors d’être réalisées en bronze simplement 
gravé des pièces comme les astrolabes, sphères armillaires et autres mstnunents 
d’astronomie et de navigation ou encore des balances de précision qui requéraient 
la compétence de véritables savants aussi habiles au calcul mathématique qu au
maniement de leurs outils. , .

De leur côté, l’argent et l’or, généralement utilises pour de preaeuses
incrustations, servaient aussi à fabriquer entièrement des objets de grand prix, 
plats, coupes et parfois bouteilles à flancs arrondis, ornes de motifs graves ou 
sculptés en relief, qui conservèrent longtemps vivante en Iran la tradition de 
l'argenterie et de l’orfèvrerie sassanides. Les mêmes joailliers exécutaient un peu 
partout dans l’empire de gracieux bijoux en or ou argent, surtout pendentifs 
et boucles d’oreilles, dont certains étaient de filigrane et dont on conserve nom­
bre d’exemples fatimides et saldjoukides. Leur décoration faisait à 1 occasion 
appel à des émaux colorés que l’on utilisait encore à 1 epoque saldjoukide, plus

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

281

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

spécialement en Haute-Mésopotamie, pour concourir à l’ornementation d’objets 
de bronze tels que des plats de grand luxe.

Le travail du verre et de la céramique * était enfin représenté dans les acti­
vités artisanales de la plupart des villes. A côté de briquetiers fournissant un 
des matériaux de construction les plus habituels en pays d’Islam, des potiers 
satisfaisaient une abondante demande urbaine ou villageoise d’objets ménagers 
de première nécessité, alcarazas, cruches, jarres, gourdes, marmites et plats 
de cuisson, lampes à huile enfin ou braseros. Ces pièces ne demandaient comme 
matière première qu’une terre argileuse grossière, mais faisaient parfois preuve 
de recherche ornementale dans leur décor très simple, peint, gravé, façonné en 
relief ou même ajouré comme dans ces petits filtres de gargoulettes où se déployait 
souvent une agréable fantaisie décorative. Elles pouvaient être en outre recou­
vertes d’une glaçure brillante qui avait pour première fonction de les rendre 
imperméables lorsqu’il s’agissait, soit de récipients destinés à conserver le lait, 
l’huile ou d’autres liquides et à servir de bocaux à provisions, soit de cette vais­
selle de table qui comprenait des assiettes, écuelles, bols et gobelets ainsi que 
les plateaux et parfois les tables destinés à les supporter.

Le même procédé de la glaçure transparente, alcaline, plombeuse ou alca- 
lino-plombeuse, souvent transformée en un émail stannifère opaque et colorée 
à l’occasion par divers autres oxydes métalliques, était à l’origine des remarqua­
bles pièces de faïence décorée que réalisaient les céramistes les plus habiles et 
qui firent la gloire de certaines écoles régionales de poterie. De tels chefs- 
d’œuvre ne différaient des ustensiles ordinaires que par la qualité de leur pâte 
ou de leur décor et par la perfection de leur forme. Ils englobaient toutes les 
catégories d’objets déjà énumérées auxquelles s’ajoutèrent, à partir de l’époque 
saldjoukide, les briques émaillées sur la tranche, les carreaux de revêtement 
employés tels quels ou découpés ensuite au ciseau pour réaliser des panneaux 
de mosaïque *, et des éléments entiers d’architecture tels que niches de mihrâbs 
ou plaques en forme de stèles funéraires par exemple. Mais ils tiraient chacun 
leur originalité des heureuses variétés de couleur et de composition que l’on y 
observa selon les époques et parfois les lieux. Un de leurs traits conununs fut 
de subir souvent l’influence stylistique des objets métalliques dont ils consti­
tuaient des répliques moins coûteuses et imitaient avec fidélité le profil ou le 
décor. En outre, la continuité que l’on dccèle dans leurs types, leurs motifs ou 
même leurs modes de fabrication et de décor tenait à la mobilité d artisans qui 
retrouvaient partout les quelques produits naturels indispensables a 1 exercice 
de leur métier et qui se déplaçaient volontiers d’un pays à l’autre en fonction 
de circonstances historiques changeantes.

282

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Avant l’essor saldjoukide, leurs centres de production les plus actifs, qui 
connaissaient presque tous le même genre de technique, mettaient en œuvre 
les possibilités de quelques types limités. Telles furent une céramique inci­
sée sous glaçure monochrome ou transparente qui apparut également à 
Samarra, Ctésiphon, Suse et Rayy, ainsi qu’à Fustât pour le premier type et ' 
plus spécialement dans l’Iran oriental à Nîshâpûr et Samarkand dans le second 
cas ; une céramique à décor peint sous glaçure dont les créations les plus 
harmonieuses, avec décor en noir, violet manganèse et brun sur fond crème se 
situèrent à Nîshâpûr et Samarkand; une céramique à reflets métalliques, fabri­
quée en Irak comme en Égypte ou dans les provinces occidentales de l’Iran, 
qui constitua l’une des réussites les plus originales des potiers islamiques ; une 
céramique blanche enfin à décor peint en bleu de cobalt sur couverte que 1 on 
exécuta encore dans les mêmes centres. Autant de témoignages sur l’expansion 
d’un art qui ne fut jamais situé au rang des arts somptuaires et dynastiques, 
même si le talent individuel y aboutissait à la réalisation de ce que nous tenons 
aujourd’hui pour des réussites d’une rare qualité.

Aussi bien le contraste était-il grand avec l’art de la verrerie, qui restait 
l’apanage de certains ateliers spécialisés en Syrie, Irak ou Égypte et qui se déve­
loppa seulement pour satisfaire les besoins des Cours abbasside et fatimide. 
Gobelets, coupes et flacons de verre taillé pour rivaliser avec leurs prototypes 
de cristal de roche encore plus précieux, ou de verre doré et émaillé selon urne -, 
technique délicate qui connaîtra son apogée dans les lampes de mosquées des 
époques ayyoubide et mamlouke, furent toujours des pièces d’extrême valeur, 
fabriquées en petit nombre dans la ligne d’une tradition antique perfectionnée 
et exportées le plus souvent ensuite sous forme de cadeaux princiers.

A ces grandes branches de l’artisanat s’en ajoutaient encore d’autres dont 
les auteurs parlent peu et sur lesquelles nous ne possédons que de mrnces allu­
sions. Leurs produits, tels les matériaux nécessaires à l’écriture, devaient pour­
tant tenir une place importante dans la vie sociale de l’époque, sinon dans son 
économie. Il y avait par exemple la préparation du parchemin *, depuis ses espe­
ces les plus rudes jusqu’aux fines peaux de gazelle, parchemin qui était avant 
le xie siècle abondamment demandé pour les actes et pour les manuscrits de 
toutes sortes. De son côté, le papyrus, apprécié dans les bureaux de 1 Etat car 
il se prêtait moins bien que le parchemin aux falsifications, était obtenu en Egypte 
à partir des fibres de la plante du même nom et y faisait l’objet d une industrie 
importante. Le papier surtout dont la fabrication commença, dit-on, au vine siè- . 
cle à Samarkand où se trouvaient des prisonniers faits en Transoxiane et connais­
sant la technique chinoise, fut produit en quantités de plus en plus grandes à

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

283

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

mesure que sa fabrication s’étendit à Bagdad, puis à d’autres villes d’Orient 
et d’Occident. Il suffit de songer à l’abondance des ouvrages arabes anciens que 
renferment aujourd’hui les bibliothèques pour apprécier ce que dut être son 
utilisation dans la civilisation musulmane. Et sa production était seulement la 
première étape de ces taches diverses que requéraient les arts du livre et pour 
lesquelles se dépensaient tant de copistes, calligraphes, enlumineurs et minia­
turistes travaillant eux aussi à leur manière, avec leur calame ou leur pinceau, 
à la richesse du monde islamique ancien.

Non seulement en effet leurs œuvres étaient recherchées par ceux qui en 
faisaient commande et qui le plus souvent entretenaient autour d’eux les per­
sonnages ainsi chargés d’accroître leur collection de manuscrits, mais elles cons­
tituaient des pièces que l’on thésaurisait à l’égal des bijoux ou des brocarts et qui 
contribuaient elles aussi à la gloire des puissants nommément désignés dans leurs 
pages de titre. On en a encore la preuve aujourd’hui en admirant telle luxueuse 
copie exécutée sur l’ordre de tel personnage célèbre ou portant ses titres dans 
les marques de propriété qui étaient sans scrupule ajoutées et griffonnées dans 
les marges des plus beaux exemplaires. Ceux-ci se signalaient à la fois par la 
qualité de leur écriture et par les enluminures * délicates, rehaussées d’or et 
de brillantes couleurs, qui pouvaient s’y trouver disséminées pour séparer sou­
rates et versets lorsqu’il s’agissait de copies du Coran ou qui, dans les autres 
cas, garnissaient surtout les premiers feuillets. A partir du XIIe siècle, certains 
d’entre eux offrirent même des illustrations encore plus précieuses sous forme 
de miniatures * véritables, exécutées d’abord par les représentants de l’école dite 
« de Bagdad » et destinées à devenir ensuite l’apanage des artistes persans et 
turcs des époques postérieures. Seules appartiennent à l’époque classique les 
miniatures de la première catégorie, que parfois on regroupe sous l’expression 
discutable de « peinture arabe », mais qui sont en fait l’expression d’un milieu 
beaucoup plus mêlé quoique géographiquement circonscrit, celui de la société 
bourgeoise islamique épanouie dans l’Irak et la Haute-Mésopotamie post- 
saldjoukides. On y retrouve à la fois, et sous des influences artistiques d’origines 
diverses mais surtout byzantines, le goût des motifs liés à l’illustration de la vie 
princière et celui des représentations tirées de la vie quotidienne pour enrichir 
de scènes parfois picaresques des ouvrages scientifiques — ouvrages médicaux ou 
livres d’automates notamment — ou bien des recueils de contes et de « séances * ».

Parallèlement s’étaient affirmés les traits distinctifs d’une calligraphie cur­
sive à la fois souple et harmonieuse qui avait reçu dès la fin du ixe siècle ses lettres 
de noblesse après s’être peu à peu différenciée du coufique * ornemental. Ce der­
nier, employé tout spécialement pour les copies soignées du Coran sur parche-

284

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

min, était né en effet de la transformation, sous des impératifs différents, de 
l’écriture arabe archaïque et anguleuse uniquement utilisée dans les premiers 
siècles islamiques. Mais c’était la forme cursive de cette même écriture qui allait 
ensuite évoluer vers une interprétation de plus en plus élégante et rythmée, 
destinée à trouver son aboutissement dans les caractères persans et turcs, tandis 
que l’usage du coufique se restreindrait peu à peu aux variations décoratives 
des inscriptions monumentales ou mobilières et des décors calligraphiques 
qui en étaient issus.

•

A côté de ces activités artisanales, qui avaient pour fonction de transformer 
les productions naturelles du monde islamique en biens de consommation cou­
rante ou en objets précieux, existaient encore de non moins remarquables 
activités de construction liées à l’essor de l’architecture.

Dans ce domaine le travail accompli était partout intense et nécessaire, 
d’autant plus nécessaire qu’une civilisation à la fois urbaine et palatine ne pou­
vait se passer d’ériger de multiples et souvent prestigieux édifices. Si les maçons 
étaient toujours livrés aux seules ressources de leurs connaissances traditionnelles, 
sous la direction de maîtres d’œuvre et non de véritables architectes dont la 
fonction n’existait pas à l’époque, leurs procédés variaient fort d’une région à 
l’autre selon les constructions projetées et surtout selon les matériaux existants. 
Tantôt la pierre prédominait, tantôt la brique crue ou cuite, le mortier ou même 
le pisé. On faisait éventuellement venir, pour les édifices importants et les de­
meures princières, des bois rares, des marbres précieux, du granit ou même de 
l’onyx. Mais les maisons ordinaires reposaient exclusivement sur les ressources 
locales, qu’elles fussent comme à Damas ou au Caire faites d’armatures de bois 
remplies de briques et de pisé ou, comme à Alep et Amida, bâties en pierres 
de taille bien ajustées, sans parler des habitations rurales pour lesquelles on se 
contentait parfois de simples huttes de roseaux ou de cônes de terre battue. Les 
plus riches monuments eux-mêmes devaient à la nature du matériau la variété 
de leurs structures, de leurs appareils * et de leurs décors *. D’un côté se dres­
saient les constructions de pierre aux appareils soignés, aux solides colonnades 
et aux parois enrichies d’ornements sculptés dans la masse dont les meilleurs 
exemples se trouvent sans doute dans la Syrie et l’Espagne umayyades, 1 Égypte 
fatimide et l’Anatolie saldjoukide. De l’autre côté dominaient des édifices de 
brique à la fois massifs et fragiles dont les plus célèbres spécimens appartien­
nent sans doute à l’Irak et l’Iran abbassides et saldjoukides. Lourds piliers can­
tonnés parfois de colonnettes et contreforts y soutenant des murs épais, voûtes *

285

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

et coupoles * majestueuses, moulures à grande échelle et décors couvrants allant 
des enduits de plâtre * et de stuc sculptés ou peints aux combinaisons géomé­
triques obtenues par le simple jeu des assises de briques s’y unissaient non sans 
grandeur dans des réalisations exposées toutefois plus que d’autres au vieillisse­
ment et à la ruine.

Toutes ces formes architecturales et ornementales étaient obtenues par les 
recherches d’ouvriers doués le plus souvent de remarquables connaissances 
techniques, tant il est vrai que leur rôle, loin de se limiter à l’érection de bâti­
ments eux-mêmes plus ou moins complexes, englobait aussi des tâches que nous 
qualifierions aujourd’hui de tâches d’ingénieurs. Aménagements hydrauliques 
et sanitaires, établissement de systèmes de canalisations pour l’eau, la vapeur 
et la fumée — qui atteignaient dans les bains par exemple à un savant degré 
d’élaboration —, réalisation de ponts *, de barrages ou d’aqueducs s’ajoutaient 
aux problèmes de construction proprement dits. Et ces problèmes eux-mêmes 
demandaient une ingéniosité toute particulière dans des régions pauvres en bois : 
non seulement il y fallait en effet utiliser comme systèmes de couverture des 
voûtes et coupoles difficiles à équilibrer et surtout à raccorder aux murs qui 
les supportaient, mais l’impossibilité bien souvent de se servir d’échafaudages 
et notamment de cintres pour les arcs * à claveaux appareillés obligeait à avoir 
recours à nombre d’astuces de métier. La mise en œuvre de telles connaissances 
ne s’accompagnait pas nécessairement d’études théoriques. Les solutions adop­
tées étaient même de préférence empiriques et on a souvent insisté sur le fait 
que les édifices musulmans présentèrent au Moyen Age d’évidentes malfaçons, 
sensibles dès qu’on en dresse aujourd’hui des relevés exacts et tenant pour une 
bonne part aux improvisations des bâtisseurs au cours de la construction. Néan­
moins l’utilisation d’épures préalables a été prouvée pour des plans aussi élabo­
rés que celui de la Coupole du Rocher * à Jérusalem; elle était également 
justifiée pour l’établissement de tous ces systèmes compliqués d’alvéoles *, 
improprement appelés parfois stalactites, qui s’apparentaient aux jeux de poly­
gones et d’étoiles servant de base aux entrelacs * de l’ornement couvrant. Aussi 
bien l’absence de traités anciens sur lesquels on puisse se fonder pour établir 
le degré de formation scientifique nécessaire jadis aux maîtres d’œuvre ne doit- 
elle pas dissimuler le goût profond de ces bâtisseurs pour des formes savantes 
d’architecture et de décor, dépendant de schémas géométriques préalables et 
tenant compte des résultats de vrais calculs mathématiques. Le sens de l’abstrac­
tion, toujours présent dans les recherches de penseurs musulmans portés vers 
l’algèbre et la géométrie algébrique, devait, ici encore, transparaître dans l’orien­
tation du travail quotidien.

286

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

28. PLAN DU CARAVANSÉRAIL 
DE RIBAT-I SHARAP AU KHURASAN 

(D'après A. Godard, l’Art de l’Iran.)

Cette somptueuse construction de brique, pour­
vue ^inscriptions au nom du sultan saldjoukide 
Sandjar qui régna sur l'Iran de 1118 à 1157, met 
en ouvre le plan typiquement khurasanien de 
la grande cour centrale quadrangulaire, pour­
vue de quatre iwâns disposés en croix et occu­
pant le milieu de chacun des côtés. On rappro­
chera l'ordonnance de l'ensemble de celle des 
palais islamiques contemporains dans les pro­
vinces orientales, tels ceux de Bust et de Ghazna, 
L'importance accordée aux portails monu­
mentaux de l'avant-cour et du bâtiment prin­
cipal est également remarquable.

o 10 20 m

Les qualités scientifiques propres aux constructeurs et ingénieurs travail­
lant dans le monde islamique médiéval trouvaient encore à s’exercer dans le 
domaine particulier de la fortification * où ces hommes mirent au point des 
aménagements défensifs ou offensifs dignes de susciter aujourd’hui l’intérêt 
pour l’habileté de conception dont ils faisaient preuve. On en peut trouver des 
exemples dans les imposantes casemates ou les ingénieux dispositifs des cita­
delles et châteaux forts syriens des XIe et XIIe siècles, particulièrement bien adap­
tés chaque fois au site dans lequel ils s’élevaient. Les qualités d’une telle archi­
tecture militaire s’accordaient avec les progrès accomplis parallèlement par la 
balistique, notamment grâce à l’amélioration d’armes lourdes de jet telles qu’arba- 
lètes à tour et mangonneaux. Une littérature spécialisée, plus riche en ce cas

287

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

que pour les constructions civiles de caractère utilitaire, ne suffit cependant 
point à faire apprécier dans toute leur nouveauté les progrès de techniques de 
guerre qui nous restent par certains côtés encore énigmatiques, telle cette 
technique du feu grégeois pour laquelle on ne connaît avec précision ni la 
formule chimique du produit ni son mode de lancement.

De semblables efforts de perfectionnement étaient poursuivis dans le do­
maine des constructions navales où par moments l’activité fut intense, à l’époque 
umayyade marquée par l’envoi d’une flotte sous les murs mêmes de Constanti­
nople par exemple comme plus tard encore à l’époque du califat umayyade 
d’Espagne ou de l’essor ayyoubide sous Saladin. Les arsenaux * où l’on procé­
dait à la fabrication de telles unités de la marine de guerre étaient alors favorisés, 
sur le littoral syro-égyptien comme en certains points de la côte andalouse ou 
ifrikiyenne, par les initiatives de souverains préoccupés au premier chef de leur 
lutte contre l’infidèle. Les mêmes chantiers fabriquaient aussi des bateaux de 
commerce utilisés dans la Méditerranée comme dans l’océan Indien et le golfe 
Persique où les ports de Basra et l’Oman fournissaient des types de navire diffé­
rents de ceux que l’on connaissait plus à l’ouest : navires uniquement construits 
de pièces de bois cousues et chevillées qui sont souvent représentés dans les 
miniatures ornant des manuscrits irakiens des xne et xnie siècles.

Ce monde, réputé donc plus encore pour ses objets manufacturés, recherchés 
dans les pays étrangers voisins, que pour la variété de ses productions naturelles, 
connaissait alors une activité commerciale intense, tant intérieure qu’internatio­
nale. La première portait sur des biens de consommation courante ou des matiè­
res premières inégalement réparties, l’autre sur des objets de luxe ou de demi- 
luxe appréciés surtout de l’aristocratie et exportés volontiers au-delà des limites 
de l’empire.

Le commerce Hans son ensemble était tributaire d’un certain nombre de 
facteurs tenant, soit à la situation politico-économique, soit aux prescriptions 
de la Loi islamique. L’existence tout d’abord, sinon d’un vaste État unifié qui 
ne fut jamais réellement constitué, du moins d’un grand territoire où la même 
religion dominait, où les mêmes institutions et les mêmes modes de vie régnaient, 
où enfin pouvaient se déplacer librement tous ceux qui se réclamaient de l’Islam, 
avait nécessairement favorisé des échanges et un négoce qui avaient été jadis à 
l’origine de la puissance mekkoise. Encore fallait-il que ce territoire fût aménagé 
et que la sécurité y régnât.

288

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Depuis longtemps diverses catégories de voies de comminucation, routes 
caravanières d’une part et vallées fluviales de l’autre, permettaient le transport 
sur montures, chameaux ou ânes et mulets, aussi bien que sur bateaux. L absence 
de voitures à roues, souvent signalée, ne constituait pas un facteur de sous- 
équipement Hans des régions surtout steppiques que ces voitures n’auraient 
pas été adaptées à traverser. En revanche, les conditions de sécurité restaient 
plus aléatoires, tant en raison de la fréquence des guerres ou révoltes locales 
que de la prééminence, en certaines régions, de l’élément bédouin. Il ne faudrait 
certes pas exagérer les conséquences du premier fait qui n a jamais empê­
ché, au temps des croisades, les marchands d’aller et venir entre les territoires 
franc»! et musulmans. Mais bien des itinéraires n’en subirent pas moins au cours 
des temps des modifications dues aux troubles politiques, à commencer par 
cet abandon de la route terrestre de la soie qui suivit au IXe siècle les difficultés 
sévissant à l’intérieur de l’empire de Chine. Des changements dynastiques 
doivent également être invoqués dans certains cas, telles cette apparition des 
Saldjoukides et cette chute du royaume samanide qui portèrent un coup fatal 
aux relations avec les pays slaves, florissantes au contraire entre le vme et le 
n® siècle. La domination des mers et la possession de flottes importantes consti­
tuaient également des facteurs d’évolution non négligeables, quoique leur in­
fluence s’exerçât avec un certain retard et que par exemple les activités des 
marchands musulmans en Méditerranée eussent continué longtemps après la 
disparition sur cette mer de leurs bateaux, supplantés au XIe siècle par les navi­
res européens. .

Mais l’organisation du commerce en pays d’Islam dépendait peut-être 
encore plus étroitement des dispositions du droit, de l’organisation monétaire 
et de la politique des souverains. On a vu que l’interdiction de 1 usure, qui pou­
vait limiter les opérations financières, n’était pas toujours observée et que par 
ailleurs le droit prévoyait diverses formes d’association entre négociants ou 
rnmmanHîtaires. Le système monétaire bimétalliste, qui comportait au demeu­
rant de grandes variétés de pièces, ne simplifiait pas les paiements et si, depuis 
une époque ancienne, les marchands se servaient de « lettres de crédit » et de 
« bons de paiement » qui évitaient le transport des espèces, ces procédés rela­
tivement modernes ne pouvaient être utilisés que dans des zones limitées où 
circulaient des monnaies d’or ou d’argent d’un certain type. Quant à 1 inter­
vention du souverain, elle s’exerçait en principe dans des sens différents, en 
accentuant ou au contraire en allégeant la fiscalité.

Depuis que l’Aumône légale avait été en grande partie remplacée, soit par 
des taxes à la production sur l’artisanat, soit par des droits d’octroi uniformes

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

289

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

levés à l’entrée et à la sortie de certaines villes importantes, l’État pouvait en 
effet agir sur la vie économique. Ce qui l’intéressait, c’était surtout de tirer les 
plus grandes ressources possibles des impôts versés par les éléments actifs de 
la population et il lui arrivait, dans ce dessein, d’accorder, comme il le fit 
au xme siècle, des facilités aux commerçants étrangers qui désiraient disposer 
d’entrepôts dans certaines villes islamiques. De plus il monopolisait l’achat 
des produits nécessaires à la fabrication des navires, des armes ou des tirâz, 
parmi lesquels le fer, le bois et la poix, sans compter l’or. Il pouvait aussi, du 
moins dans l’Égypte du XIe siècle, se réserver la vente à ces mêmes étrangers 
de produits tels que l’alun et obliger les marchands musulmans à régler une 
partie de leurs achats extérieurs à l’aide de cette matière, de façon à restreindre 
la sortie des pièces d’or. Enfin une influence non moins sensible exercée par le 
souverain sur le commerce, comme d’ailleurs sur l’artisanat, tenait aux effets 
du luxe dont il s’entourait et dont se prévalaient également, à son imitation, 
les membres de l’aristocratie.

De l’entretien des voies de communication et surtout des facilités de gîte 
et d’étape qu’y rencontraient les marchands dépendait également l’inten­
sité du grand négoce. Dès l’origine de l’Empire islamique, les services 
gouvernementaux de la poste, qui étaient chargés d’acheminer lettres officielles, 
documents et informations d’une extrémité à l’autre des territoires musulmans, 
possédaient un système de relais disposés sur les grandes routes, tous les deux 
ou quatre parasanges selon les régions, c’est-à-dire tous les douze ou vingt- 
quatre kilomètres. On ne connaît pas l’organisation matérielle de ces relais 
pour courriers rapides et on ne sait dans quelle mesure ils étaient liés aux édi­
fices plus ou moins fortifiés qu’utilisaient les caravanes et qui avaient nom 
khâti ou caravansérails *. Mais on sait que plus tard, lorsque la poste officielle, 
qui avait été désorganisée à partir du milieu du Xe siècle, fut à nouveau utilisée 
au xme siècle, en Égypte et en Syrie, par les Mamlouks, ces relais furent amé­
nagés de façon à favoriser également le trafic commercial. On peut donc sup­
poser, même si rien ne le prouve, qu’il en était déjà ainsi à une époque plus 
ancienne. La construction des caravansérails résultait en tout cas souvent d’inter­
ventions souveraines comme en témoignent par exemple les inscriptions de 
monuments aussi fastueux que le caravansérail saldjoukide de Ribât-i Sharaf 
au Khurâsân ou que les immenses édifices jalonnant en Anatolie les routes 
sultaniennes voisines de Konya *. Leur érection correspondait à l’attitude, 
souvent attestée par les chroniques, qui faisait reposer sur l’autorité centrale 
ou sur celle des gouverneurs de province la protection des routes et la répres­
sion des attaques de pillards. A ces mêmes autorités revenait l’entretien des

290

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ponts dont les vestiges jalonnent encore bien des itinéraires et portent souvent 
des textes de construction au nom de leurs illustres fondateurs.

Mais le souverain n’était pas seul à améliorer par ses efforts la sécurité 
du commerce. Des marchands s’y employaient aussi eux-mêmes et on doit à 
leurs initiatives, ainsi qu’à celles de divers personnages essayant d’encourager 
un trafic qui les enrichissait, la fondation de nombreux caravansérails non 
« gouvernementaux », souvent d’aspect modeste, quoique organisés dans les 
pays peu sûrs en vue des possibilités de défense de ceux qui y faisaient halte 
— en Iran par exemple ils étaient distingués par ce terme de ribât qui était 
également utilisé pour les installations guerrières des frontières. Le type de ces 
divers édifices varia évidemment selon les régions et les époques. Ils n’en 
devaient pas moins comporter toujours les mêmes éléments principaux : 
logements pour les hommes, abris pour les animaux, locaux pour les mar­
chandises et puits ou citerne permettant de trouver de l’eau après la traversée 
d’espaces arides. La cour intérieure autour de laquelle s’organisaient généra­
lement ces divers corps de bâtiments cédait la première place, dans les mon­
tagnes au climat rude, à la grande halle centrale portée par des piliers selon un 
type illustré à maints exemplaires dans l’Anatolie saldjoukide. A ces indis­
pensables gîtes d’étape s’ajoutaient encore les caravansérails des grandes villes 
qui portaient aussi le nom de funduk * et qui étaient parfois réservés à certaines 
catégories de marchands. Tout le réseau s’articulait en fonction des points 
fixes où s’écoulaient les marchandises ainsi transportées par caravanes, le 
long d’itinéraires qui correspondaient à ceux des grands courants commerciaux.

•

Les axes du commerce islamique médiéval convergeaient presque 
tous vers l’axe primordial de l’Euphrate reliant la Méditerranée aux régions 
asiatiques par Alep, Bâlis *, Bagdad et Basra, avant que se développât l’axe 
plus tardif allant de l’Anatolie et de la Syrie à l’Iran par Mossoul ou par Tabrîz * 
et Kazwîn *. Ils présentaient une importance d’autant plus grande qu’ils n’avaient 
pas été seulement tracés pour l’usage intérieur, mais se continuaient en fait depuis 
longtemps au-delà des frontières de l’empire califien, nécessairement franchies, 
en dépit d’obstacles réels, par les négociants soucieux de leur profit. On connaît 
par exemple dès le IXe siècle l’activité des marchands qu’un géographe arabe 
de l’époque appelle d’une part « russes », d’autre part « juifs rahdanites » et 
qui, venus en Proche-Orient par des voies diverses, maritimes ou terrestres, 
pour proposer leurs marchandises ou en acheter d’autres, poursuivaient ensuite

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

291

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

29. PLAN DU SULTAN HAN 
(D'après K. Erdmann,

Das Anatolische Karavansaray.)
De cet imposant caravansérail royal, bâti 
en 1236 par un des plus puissants souverains 
de la branche des Saldjoukides de Rûm et 
situé en Anatolie sur la route de Kayseri à Sivas, 
on remarquera surtout le caractère à la fois 
fonctionnel et équilibré du plan. A une cour 
rectangulaire, précédée d'un portail monumental 
et pourvue en son milieu d'une petite mosquée, 
était juxtaposée une halle couverte à la parti­
culière ampleur. L'ensemble se différenciait 
ainsi des types de caravansérail à cour centrale 
entourée de bâtiments sans profondeur, tels 
qu'on les rencontrait dans des pays au climat 
moins rude.

30. PLAN DE DEUX CARA VANSÉRAILS 
D'ÉPOQUE MAMLOUKE A ALEP ->

(D'après J. Sauvaget, Alep.)
Un peu différents dans leur structure des gîtes 
d'étape isolés et fortifiés, les caravansérails 
urbains dont on connaît surtout des exemples 
tardifs étaient à Alep des immeubles de rapport 
d'une ordonnance rigoureusement uniforme i 
autour de deux cours de dimensions inégales se 
juxtaposaient, sous un portique couvert, les 
boutiques que louaient les négociants étrangers 
habitant des chambres à l'étage. Un entrepôt 
couvert servait en outre à abriter les mar­
chandises et la rigidité de la formule type se 
tempérait de maintes recherches de détail.

leur route jusqu’en Chine. On a certes discuté de leur origine véritable et de 
l'affirmation qui les faisait venir d’Europe occidentale et même plus préci­
sément de Narbonne ou de la vallée du Rhône. Mais quelles que soient les 
réserves avec lesquelles on doive accueillir certains détails peu vraisemblables 
les concernant, on ne saurait du moins mettre totalement en doute leur exis­
tence et n’y point voir une preuve de l’intensité du trafic « international » qui 
traversait les pays islamiques. On sait aussi d’une manière plus générale qu à 
l’époque abbasside des caravanes mettaient en communication la Transoxiane

292

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

avec la Chine, le long de l’ancienne « route de la soie », ou bien le Khurâsân 
avec l’Inde, l’Adharbaydjân avec les pays de la Volga et de la Baltique, la Haute- 
Mésopotamie enfin avec le port de Trébizonde et Byzance. De même des 
navires sillonnaient la Méditerranée entre pays musulmans et chrétiens. Mais 
le fait le plus important à signaler reste sans doute le développement que 
connurent alors les relations maritimes entre l’Irak, 1 Inde et 1 Extrême-Orient, 
développement dont on verra plus loin les incidences littéraires. Ces relations, 
qui nous sont confirmées par l’existence de colonies de marchands musulmans

293

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



en Chine dès le début de l’époque abbasside, étaient devenues au x« siècle 
si faciles qu’on se rendait en Inde septentrionale par mer plutôt que 
par la voie de terre de l’Iran. Basra et Sîrâf en étaient les principaux 
ports, situés dans ce golfe Persique que les géographes arabes nonunaient la 
« mer de Chine. » parce que c’était la route normalement empruntée pour se 
rendre en ce pays. Le long de cet axe aux escales multipliées par les hasards 
de mer, nombre de produits étaient importés de l’Inde et de l’Extrême-Orient 
en général, y compris des îles de la Sonde où les marchands musulmans com­
mencèrent également de s’installer dès cette époque. Il ne s’agissait pas tant de 
la soie, dont le monde islamique avait moins besoin depuis le développement 
de la sériciculture en Iran, que de l’ébène et de divers autres bois rares, des 
pierres précieuses, de l’ivoire, de l’ambre, du camphre et des épices.

C’était aussi l’Afrique orientale que touchaient les navires musulmans 
partis en profitant des vents de mousson qui faciliteraient leur retour lorsqu’ils 
souffleraient en sens contraire. Mais de ces pays plus sauvages ils ramenaient 
surtout, outre de l’or et de l’ivoire, de nombreux esclaves noirs, ceux qu on 
appelait les Zandj et qui étaient vendus au Yémen ou bien dans le Sud de l’Irak 
où ils faisaient l’objet d’un abondant commerce. D’autres marchands allaient 
encore dans les pays slaves, jusqu’à la Baltique où ont été retrouvés des trésors 
de monnaies arabes. Là ils achetaient principalement des fourrures ainsi que 
de l’ambre gris. Mais ils ne poursuivaient pas toujours si loin leur voyage et se 
contentaient de se rendre dans des centres commerciaux tels qu’Itil, à l’embou­
chure de la Volga, ou Bâb al-Abwâb (Darband), sur4a mer Caspienne, qui 
étaient alors comptés au nombre des marchés d’esclaves réputés. On pouvait 
encore acheter des esclaves, surtout des esclaves turcs, en territoire islamique 
à Djurdjâniya (Urgendj), au sud de la mer d’Aral.

Avec le monde byzantin le trafic était également actif au Xe siecle, si 1 on 
en croit le traité, conclu par les Hamdanides à cette époque, qui mentionne des 
importations d’or et d’argent, de soieries, de pierres précieuses et de tissus 
divers On sait d’ailleurs que les marchands musulmans gagnaient alors eu 
personne Trébizonde, sur les bords de la mer Noire, ainsi que Constantinople 
où ils disposaient au XIe siècle d’une mosquée.

Quant au commerce avec le monde occidental, avec les ports de Sicile et de 
l’Italie méridionale notamment où se rendaient des négociants islamiques, il 
est surtout connu par un traité fiscal égyptien récemment publié et étudié qui 
date du xne siècle, mais semble se référer souvent à une situation antérieure. 
L’historien moderne à qui nous devons cette découverte a souligné que les 
produits importés ne consistaient pas seulement en produits de luxe, soieries

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

294

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L EMPIRE

siciliennes ou draps fins, mais aussi en produits de première nécessité dont les 
pays musulmans manquaient pour les constructions navales et qui étaient 
achetés directement par un organisme d’État. En échange l’Égypte exportait

li. LES RELATIONS MARITIMES AVEC L’EXTRÊME-ORIENT 
AU IX’ SIÈCLE D’APRÈS LES SOURCES LITTÉRAIRES

(D'après J. Sawaget, Relation de la Chine et de l’Inde.)
La fondation des capitales irakiennes abbassides, 
métropoles actives et villes royales où vivaient 
non seulement le calife et les membres de sa 
famille mais nombre de dignitaires et de mili­
taires, d'origine iranienne ou turque-, familiers 
avec les produits de l'Asie, donna un essor extra­

ordinaire aux relations maritimes commerciales 
avec l'Extrême-Orient. Celles-ci nous sont 
principalement attestées par d'anciens récits de 
voyage qui furent intégrés dans les écrits savants 
des géographes comme dans les oeuvres populaires 
des conteurs.

Voir page 511 la carte : les grandes voies commerciales dans le monde musulman médiéval.

295

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

l’alun, très prisé en Europe, des tissus fins de lin ou de coton, des sucreries, 
du sucre et sans doute, bien que cela ne fût pas précisé, des épices venues d Ara­
bie ou d’Extrême-Orient. Elle servait ainsi de lieu de transit entre les pays de 
l’océan Indien et la Méditerranée, et ce en dépit de l’absence de communi­
cations maritimes à travers l’isthme de Suez où un ancien canal existant avait 
été volontairement ensablé par les premiers califes de Bagdad, pour des raisons
de sécurité, dit-on. .................... . ,

L’économie mercantile qui prédominait ainsi dans les grandes villes isla­
miques du Moyen Age y constituait une importante source de richesse sans 
empêcher toutefois les biens fonciers de demeurer le placement le plus solide 
et le plus apprécié. Mais il va de soi que le commerce n’était pas egalement 
florissant dans toutes les régions et que ses conditions évoluèrent considéra­
blement entre le Xe et le XIIe siècle, même si le détail de ces transformations, en 
dépit d’études nouvelles consacrées à ce sujet, nous échappe encore partielle­
ment. Il est sûr toutefois qu’au xne siècle un déplacement fondamental eut lieu 
lorsque Bagdad, centre d’abord de tous les échanges, se vit supplantée par le 
Caire d’une part et par la route d’Adharbaydjân de l’autre. A la meme epoque 
les marchands italiens commencèrent à déployer une activité grandissante 
qu’on a parfois un peu arbitrairement mise en rapport avec les entreprises des 
croisades. L’offensive commerciale occidentale qui commençait allait prendre 
toute son ampleur quelques siècles plus tard et se terminer au xixe siecle par 
des crises qui mettront à rude épreuve le monde musulman demeure en état 
de stagnation économique, tandis que l’Occident triomphait des successives 
révolutions industrielles.

Aussi bien allait définitivement s’effacer à cette date, en même temps que 
l’hégémonie commerciale de l’ancien empire de l’Islam, le solide système pro­
tecteur qui en avait jusque-là défendu l’originalité. C était la fin de J eqin 1 re 
ayant assuré pendant des siècles la prospérité de son immense territoire, plus ou 
moins morcelé intérieurement, mais jusque-là toujours conscient de son islamité, 
derrière des frontières bien marquées où la notion de Guerre légale contre 
les non-musulmans entretenait un état de guerre permanent.

Certes, jusqu’au XIIe siècle, cet état de guerre ne s’était accompagné que 
rarement d’opérations d’envergure à partir du moment où se fut stabilisée la 
vague des grandes conquêtes. Il n’en tenait pas moins une place importante 
Hans la mentalité du peuple et des gouvernants, étroitement solidaires lorsqu’il 
s’agissait de mener de profitables expéditions de pillage et de razzias dans les

296

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

régions ennemies voisines. L’habitude dominante était celle des petites incur­
sions saisonnières, entremêlées à l’occasion de guerres soutenues sur un vrai 
front comme le front byzantin. Là par exemple le calife Hârûn al-Rashîd, qui 
prenait à cœur son rôle de chef d’armée, avait établi des places fortes, lesquelles 
étaient elles-mêmes protégées par d’autres places d’appui situées plus en arrière, 
que l’on appelait « les protectrices » (al- 'awâsim) et qui formèrent en Syrie un 
district distinct du djund de Kinnasrîn. De même le front maritime était pourvu 
de positions fortifiées qui étaient organisées de manière à s’opposer à tout débar­
quement et se trouvaient donc reliées à de véritables réseaux de tours de guet 
et de signal. De l’époque de Hârûn al-Rashîd datent ainsi une série de fortins, 
ou ribâts, installés sur les côtes de Syrie et de l’Ifrîkiya. L’un d’eux fut à l’origine 
de l’actuelle ville de Beyrouth au Liban, port d’où partaient à l’époque 
umayyade des expéditions maritimes dirigées contre Byzance, mais qui fut 
réduit par la suite à un rôle surtout défensif. D’autres ont leurs emplacements 
marqués en Tunisie dans les villes de Sousse et de Monastir. Et c’est encore le 
souvenir d’une fondation de ce genre, quoique beaucoup plus tardive, que l’on 
retrouve au Maroc sous la dénomination de l’actuelle ville de Rabat. Mais les 
ribâts terrestres n’avaient pas moins d’importance stratégique ni de célébrité. 
Il en existait notamment en Haute-Mésopotamie ainsi qu’en Transoxiane et 
nous savons que leurs occupants, les ghâzl, jouissaient d’un grand prestige 
auprès des populations locales. Des villes frontières étaient également fortifiées, 
telle Bâb al-Abwâb, sur la Caspienne, dont le port était lui-même protégé contre 
d’éventuelles agressions maritimes.

Cette élaboration de lignes fixes de défense se combinait avec des tactiques 
de guerre mobile qui faisaient alors contre l’Occident médiéval la force des 
armées islamiques. Il est facile de les illustrer en se référant aux campagnes 
menées, de semblable façon, dans le Nord de la péninsule Ibérique par un sou­
verain umayyade d’Occident tel que le calife ‘ Abd al-Rahmân III ou sur le plateau 
anatolien par un chef arabe tel que le Hamdanide Sayf al-Dawla. Dans chaque 
cas la hardiesse et la rapidité primaient, grâce à une légèreté des troupes d’atta­
que qui ne sera surpassée que par l’action des bandes nomades venues de l’Asie 
centrale — contre lesquelles les armées abbassides restèrent sans défense — et 
qui sera encore la grande force des assaillants du royaume chrétien de Jéru­
salem lors de la conquête zankide et ayyoubide. C’est cette manière de faire 
qu’il est typique de retrouver décrite par le bon observateur que fut Bertrandon 
de La Broquière lorsqu’il nous dit : « Quand ils viennent ès lieux et places où 
ils veulent combattre [...] ils se mettent en plusieurs batailles, selon ce qu’ils 
sont de gens et s’ils sont en pays de bois ou de montagnes. Pour ce qu’ils se

297

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

trouvent toujours en grand nombre, ils font une manière d’embûche et envoient 
gens experts à ce et bien montés, car ils sont légers, et quand ils ont trouvé les 
chrétiens mal à point, ils connaissent bien leur parti et le savent prendre. Et 
s’ils les trouvent en bataille en bonne ordonnance, ils vont courant au loin des 
batailles aussi loin que leurs flèches peuvent venir dedans la bataille des chré­
tiens, soit aux gens, soit aux chevaux. Et cela font-ils tant et si longuement qu’il 
a fallu que par force et par tenance, ils aient mis du desroi ; et incontinent que 
on fait semblant de les chasser qui ne serait que le quart moins de gens qu’ils 
ne sont au plus, incontinent ils fuient et se déportent. Et quand on les a voulu 
chasser, ainsi qu’ils fuient toujours, ont déconfit les chrétiens [...] car ils ont une 
manière de faire que, en fuyant, ils tirenttrèsbiendel’arcetnefaudront point 
d’atteindre les gens ou les chevaux. »

Encore ne faudrait-il pas oublier que ces mêmes escadrons d’habiles cava­
liers disposaient, quand le besoin s’en faisait sentir, du soutien de corps d’arti­
ficiers et de lanceurs de naphte ou d’engins divers qui participaient surtout au 
siège des villes et aux batailles rangées. C’était là l’utilisation, pour des conquêtes 
comme celle de la ville d’Héraclée par le calife Hârûn al-Rashîd en 803, de 
techniques guerrières liées au perfectionnement de l’architecture militaire et 
profitant des progrès accomplis par des savants et ingénieurs dont on verra plus 
loin l’importance dans la société islamique. Le déploiement majeur de cet 
armement * se fit à l’époque des croisades. On en trouve l’écho dans des récits 
comme ceux de Joinville évoquant des bombes incendiaires semblables cha­
cune à « la foudre du ciel » ou à « un dragon qui volast par l’air ». Mais la réelle 
supériorité militaire dont le monde musulman devait si longtemps faire preuve 
dans les combats contre l’Occident n’empêchait pas les ruines consécutives à 
ces guerres de s’ajouter aux causes d’appauvrissement que connaissait par 
ailleurs l’empire, dévasté par les luttes entre principautés musulmanes rivales 
et par les retours successifs de ces invasions de nomades dont nous avons vu 
sur l’agriculture les conséquences à la longue si néfastes.Ins

titu
t k

urd
e d

e P
ari

s



CHAPITRE VIII

LE PALAIS ET 
L’ENTOURAGE SOUVERAIN

A
l intérieur d’un empire aux paysages si divers, la civilisation de l’Tslam 
classique devait sans doute son unité la plus frappante à son imprégna- 
tion par une mentalité religieuse à la fois constructive et originale sur 
laquelle nous nous sommes longuement attardés. Mais elle fin aussi le 

d une société médiévale modelée par l’mfluence dominante de deux groupes 
sociaux particulièrement actifs, les milieux urbains commerçants et intellec­
tuels d une part, les milieux princiers d’autre part qui unissaient la possession 
des ressources matérielles à l’exercice effectif d’un pouvoir souvent absolu. On 
a vu plus haut comment le gouvernement « despotique », où l’autorité apparte­
nait à un calife, gouverneur ou général heureux devenu à l’occasion roitelet 
indépendant, se conciliait avec la pensée théologique et les prinripps juridiques 
de 1 Islam, dont les divisions doctrinales et les tensions internes avaient en fait 
toujours aidé à la justification d’une telle forme de souveraineté Ce trait carac­
téristique de l’organisation politique aussi bien que religieuse avait eu ses réper­
cussions, sur l’activité économique, polarisée d’abord selon les exigences et les 
désirs d’une classe dirigeante pour laquelle travaillaient les sujets. Comme le 
dit en effet un ancien dicton iranien adopté par les « manuels du prince » isla­
miques, les sujets asservis par la justice considérée elle-même comme le lien par 
lequel se maintient l’équilibre du monde — ce qui aurait dû en principe garantir 
la sécurité desdits sujets — semblent surtout avoir pour première utilité de 
remplir les caisses du prince, car « le monde est d’abord un jardin bien cultivé 
dont la clôture est l’État, l’État un gouvernement dont la tête est le prince, le 
prince un berger qui est assisté par l’armée, l’armée l’ensemble des auxiliaires 
entretenus par l’argent et l’argent l’indispensable moyen fourni par les sujets ».

299

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Les conséquences de cette situation se manifestèrent dans l’essor d’une 
littérature où naquit le « mythe » du prince comme dans l’épanouissement de 
floraisons artistiques essentiellement somptuaires et dynastiques. Tout le 
commerce et l’artisanat du monde musulman étaient en effet vivifiés par les 
commandes princières. Toute l’évolution du goût dépendait d abord des habi­
tudes de maîtres souvent frustes, venus parfois directement de la carrière mili­
taire sinon de l’esclavage, mais toujours épris de luxe, d’ostentation et impa­
tients de se conformer, d’une Cour et d’une capitale à 1 autre, aux memes modes 
rapidement transportées et imitées. Au point que le plus parfait symbole de 
cette emprise du prince et de son prestige sur le monde islamique impérial tout 
entier doit sans doute être demandé aux témoignages de la vie palatine qui s’y 
développa du vine au xi° siècle, vie dont les plus typiques aspects, reproduits 
ensuite dans toutes les provinces, s’organisèrent d’abord autour des califes 
abbassides.

•

Le palais souverain était alors par définition le lieu privilégié vers lequel 
convergeaient tous les revenus de l’État et duquel émanaient toutes les mani­
festations de sa puissance. Il était fait d’une part pour abriter la vie officielle du 
prince avec ses réceptions, son cérémonial, l’entourage de dignitaires qu elle 
supposait et les organes gouvernementaux sur lesquels elle s’appuyait, d’autre 
part pour oflrir à ce personnage les logements privés et les jardins d’agrément 
qu’il requérait pour lui-même et ses proches, sans oublier les nécessités d une 
protection sérieuse reposant tantôt sur l’abondance des gardes et mercenaires, 
tantôt sur le caractère défensif des aménagements. Il ne pouvait être donc que 
l’expression la plus complète de toutes les recherches d’ordre utilitaire ou 
esthétique, le centre par excellence de ce que l’existence islamique pouvait 
offrir de plus parfait en matière de confort matériel ou de jouissance des sens et 
de l’esprit. Les cercles poétiques et les joutes oratoires se situaient à l’intérieur 
de ses murs aussi bien que les festins accompagnés de chants * et de danses, les 
beuveries et orgies, les réunions de gais convives ou même les discussions entre 
docteurs et philosophes convoqués par le détenteur de l’autorité. Les divertisse­
ments dans les pavillons et les jardins, de préférence auprès des eaux courantes 
ou des bassins qui constituaient en ces régions desséchées le bien le plus pré­
cieux, y devaient trouver place au même titre que les audiences solennelles, es 
parades militaires ou même les exercices physiques, représentés par le sport 
noble entre tous de l’équitation et par la pratique du jeu de polo. En meme temps 
devaient s’y accumuler les objets les plus précieux destinés à constituer la base

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

300

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

du trésor royal, les tissus ou les bijoux dont la valeur marchande faisait alors les 
éléments privilégiés des échanges ou des dons, les manuscrits bien entretenus et 
classés sous la direction d’érudits payés à cet effet, les archives d’États bureau­
cratiques et paperassiers dans l’acception la plus moderne du terme, les 
raretés enfin dont la qualité d’exception, s’appliquant aussi bien aux ani­
maux extraordinaires conservés dans la ménagerie qu’à des pièces ouvrées 
allant de l’instrument de mesure astronomique à l’automate le plus étrange, 
avait justifié l’offrande au représentant sur la terre de la grandeur 
islamique.

C’est ce qui explique la place de choix tenue, à l’époque abbasside, par 
cette notion du palais immense et sans égal qui restait propre alors aux civilisa­
tions islamique et byzantine et n’éveillait dans le monde européen occidental que 
des images de légende. Siège du pouvoir et identifiée par là même avec la 
capitale de l’empire, la résidence califienne, dont le prestige s’étendait jusqu’aux 
confins du monde habité par des musulmans, était à elle seule une véritable cité, 
renforcée encore par la présence sous ses murs de la ville active, intellectuelle 
et marchande, qui se développait sous forme de quartiers étendus et avec 
laquelle elle vivait en symbiose. Là résidaient en effet certains membres émi­
nents de l’entourage royal, tant civils que militaires, qui logeaient hors du 
palais, avec leur propre personnel et leur propre garde. Là se fabriquaient ou se 
vendaient tous les produits nécessaires à la vie de la Cour, mais s’agitait aussi, 
sous l’effet des factions politiques ou religieuses, une populace qui inquiétait 
le souverain et l’avait conduit à donner un caractère défensif autant que gran­
diose à l’installation personnelle où il aimait se sentir à l’abri. C’estpour échapper 
à l’influence de ces milieux urbains qu’avait été créé le fameux palais bagdadien 
d’al-Mansûr, qui porta le nom de Ville ronde et qui avait sa protection assurée 
par un double système d’enceintes circulaires et de fossés reliés aux canaux qui 
joignaient en ce lieu le Tigre et l’Euphrate. Il fut bientôt suivi de ceux des 
autres califes abbassides, dans ce même site de Bagdad comme à Rakka ou 
à Samarra. Tous ces édifices royaux, voisinant avec les vastes métropoles qu’ils 
avaient plus ou moins fait naître dans leur entourage, reposaient sur le principe 
de la création d’une demeure souveraine isolée, protégée, interdite à la foule et 
assez grandement organisée pour vivre de sa vie propre, demeure à partir de 
laquelle essaimaient, à chaque nouveau règne ou même au cours du même 
règne selon les caprices royaux et les aléas de la politique, d’autres « villes 
closes » du même type, réservées chacune aux fastes de son propre 
fondateur.

301

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

32. LES CENTRES SUCCESSIFS DE BAGDAD 
(D’après /‘Encyclopédie de l’Islam.)

j. Palais du Khuld. — 2. Palais d’al-Mahdî.
— 3. Palais des sultans. — 4. Madrasa Nizâ­
miya. — 5. Madrasa Mustansiriya. — 6. Tom­
be d’Abû Hantfa. — 7. Grande mosquée de 
Rusâfa. — 8. Grande mosquée des sultans.
— 9. Mausolée d’al-Suhrawardi. — 10. Gran­
de mosquée des califes. — 11. Mausolée d’al- 
Djîlanî. — 12. Mausolée de Kâzimayn.
— 13. Palais d’al-Mansûr. — 14. Tombe du 
shaykh Ma'rûf. — 15. Tombe dite de Zubayda.
— 16. Tombe du shaykh Djunayd.

Les rares vestiges archéologiques encore iden­
tifiables sur le site de l’ancienne Bagdad et 
les renseignements des textes permettent de se 
représenter de manière un peu hypothétique) 
mais claire, les déplacements des diverses 
villes royales. La capitale impériale occupa 
successivement, sur un sol mouvant traversé 
de canaux et transformé par de fréquentes 
inondations, tantôt la rive droite et tantôt 
la rive gauche du Tigre où ses quartiers étendus 
entouraient les palais califiens du moment.

Chaque souverain répugnait en effet à occuper la résidence de son pré­
décesseur, par une sorte de superstition existant également pour la simple 
demeure privée. De leur côté les princes héritiers avaient, du vivant de leur

302

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



père, le souci de s’installer déjà dans leur palais personnel, comme le fit par , 
exemple le futur al-AIahdi abandonnant la Ville ronde d’al-A4ansûr et se trans­
portant, avec ses gardes et les services nécessaires aux responsabilités dont il 
avait la charge, de l’autre côté du Tigre, sur cette rive orientale où son palais de 
Rusâfa allait devenir le centre d’une nouvelle agglomération. Enfin, les califes les ; 
plus jaloux de leur autorité et les plus soucieux d’en faire parade ne se conten­
taient même pas d’une seule résidence, mais prenaient plaisir à s’en faire suc- 
cessivement bâtir de mieux adaptées à leurs besoins. C’était pour eux l’occasion 
de changer complètement de capitale, comme firent al-Mansûr, Hârûn al- 
Rashîd ou al-Mu‘tasim se déplaçant d’une extrémité à l’autre de l’Irak. Ou ’ 
bien il s’agissait seulement, comme fit al-Mutawakkil à Samarra en fondant 
al-Dja‘fariya, actuellement appelée Abû Dulaf, à une vingtaine de kilomètres 
au nord de 1 immense palais royal de Balkuwârâ, d’implanter de nouveaux 
groupes de constructions non loin de ceux qui avaient été précédemment bâtis 
et habités.

Ainsi la vaste plaine alluviale du Tigre et de l’Euphrate, que les califes 
abbassides avaient en quelque sorte choisi de se réserver à l’instar d’un domaine 
personnel, devait-elle voir s’élever un nombre toujours croissant de demeures 
royales qui se situèrent surtout dans les trois centres principaux de Bagdad, 
Rakka et Samarra. Élevés chaque fois avec les mêmes moyens colossaux, dans 
une région sans pierre et dans les plus brefs délais, par des maîtres d’œuvre qui f 
recouraient aux memes techniques efficaces et rapides — architecture de brique 
crue, on pourrait même dire de terre, renforcée aux endroits délicats par l’em­
ploi de la brique cuite et intérieurement dissimulée aux yeux sous un brillant 
revêtement de plâtre peint et sculpté —, ces palais étaient faits pour imposer ; 
d’abord la crainte et l’admiration : à l’extérieur, par l’aspect massif et pesant de 
leur silhouette, derrière l’infranchissable barrière de leurs hauts murs aveugles, 
à l’intérieur, par l’accumulation d’éléments décoratifs demandés le plus souvent ’• 
aux chefs-d’œuvre d’un artisanat de luxe dont on a vu plus haut l'étonnante 
vitalité. Ils disparurent ensuite aussi vite que les dynastes qu’ils avaient été 
chargés d’abriter ou de célébrer, après l’épanouissement d’une activité archi- \ 
tecturale unique en son genre, mais plus exposée qu’aucune autre aux dépréda- r. 
fions ultérieures. La fragilité de leurs constructions hâtives était grande en effet, 
encore que le climat sec de la région eût aidé à les conserver. Mais ils étaient 
surtout destinés à souffrir de la négligence et des atteintes destructrices volon­
taires réservées aux édifices de ce genre une fois qu’ils avaient cessé d’être habi­
tés. Comme l’écrit en effet un auteur arabe, « il est habituel aux rois de faire 
disparaître les réalisations de leurs prédécesseurs, de tout faire pour ternir le

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

303

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

304

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

305

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

souvenir de leurs ennemis. C’est pourquoi ils saccagent villes et citadelles. Il en 
fut ainsi aux temps des Perses et des Arabes de l’Antéislam, puis pendant l’Islam, 
et les Abbassides détruisirent les villes et fondations que les Umayyades et les 
Marwanides avaient édifiées en Syrie », ce qu’allaient faire également après eux 
leurs propres successeurs.

La plupart de ces demeures fastueuses ne sont donc plus aujourd’hui que 
des noms, tels à Bagdad ces fameux palais « de l’Éternité », « du Diadème » et 
« des Pléiades » dont les appellations voulaient pourtant rivaliser avec l’éclat des 
plus précieuses matières ou celui des beautés paradisiaques elles-mêmes. 
D’autres ne nous sont connues que par d’informes vestiges sur des espaces 
désolés où les monticules dressés à l’emplacement de leurs murs se confondent 
avec le sol aride et font d’immenses espaces jadis bâtis, comme fut sans doute la 
résidence d’al-Mu‘tasim à Samarra, un désert d’où émergent à peine les arcades 
monumentales de trois îwân *. Encore a-t-il été dans quelques cas possible de 
rétablir le plan de l’ensemble grâce à des fouilles ou à l’analyse minutieuse des 
photographies aériennes. Prises par lumière frisante, celles-ci permettent en 
effet de reconnaître les traces de structures précises là où n’apparaissaient au sol 
que chaos et désolation. Dans l’étroit et spectaculaire champ de ruines de 
Samarra étirant sur plus de vingt kilomètres, le long de la rive du Tigre, les 
traces de ses lotissements, on découvrit ainsi l’organisation complexe de palais 
califiens particulièrement célèbres et relativement bien identifiés, tels ceux du 
Djawsak Khâkânî, de Balkuwârâ et d’al-Dja‘fariya. Ailleurs, par exemple à 
Rakka, on put établir l’existence, au-delà du rempart de la ville semi-circulaire, 
d’une immense zone « résidentielle » qui réserve sans doute de futures trouvailles.

La sévérité de ces rares données archéologiques montrant surtout des traces 
de murs et, à travers elles, la juxtaposition de bâtiments et de cours monotones 
autour de la partie centrale et officielle du palais qui en constituait la première rai­
son d’être, s’éclaire toutefois lorsqu’on fait appel aux sources littéraires et qu’on 
évoque la manière dont se déroulaient dans ce cadre les réceptions auxquelles 
il était destiné. Il suffit pour s’en rendre compte de relire le récit, laissé par un 
chroniqueur arabe, du cheminement à travers le palais califien des ambassadeurs

33. LE SITE DE LA CAPITALE CALIFIENNE DE SAMARRA 
(D'après E. Herzfeld, Geschichte der Stadt Samarra.)

De la configuration, le long du Tigre, de cet 
immense ensemble de ruines, le plus souvent 
réduites à de simples monticules, ressort avec 
clarté la juxtaposition en ce lieu d'une série 
de villes royales fondées chacune par des sou­

verains successifs; toutes réunissaient de nou­
veaux quartiers résidentiels aux larges avenues, 
ordonnés autour d'un palais califien, de ses 
jardins et de ses dépendances immédiates, non 
loin d'une grande mosquée.

306

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

byzantins venus à Bagdad en 917 pour rencontrer al-Muktadir et admis en sa 
présence après qu’eût été déployé en leur honneur le plus grand faste possible.

Selon le texte même, le vizir « avait ordonné de masser dans tous les espaces, 
corridors et passages du palais des hommes avec armement complet, de couvrir 
tous les bâtiments de tapis et de les décorer complètement. Il s’était occupé 
personnellement de surveiller l’exécution de tout jusqu’au dernier détail. Le 
nombre des rideaux suspendus avait été, d’après la note préparée par le chef du 
magasin des tapis, de trente-huit mille, en soie à dessins dorés représen­
tant des coupes ainsi que des figures de chameaux, d’éléphants et de bêtes rapa­
ces. Le nombre des vêtements brodés avec motifs de calligraphie artistique 
s’élevait à douze mille cinq cents. Il y avait vingt-cinq mille cinq cents pièces de 
grands rideaux en soie de Chine, d’Arménie et de Wâsit, de tentures à dessins, 
de rideaux brodés de Dâbik et d’autre espèce encore. Les tentures marquées 
aux noms des califes al-Ma’mûn, al-Mu‘tasim, al-Wâthik, al-Mutawakkil, 
al-Mu‘tazz* et al-Muktafî, étaient au nombre de huit mille ; le reste aux noms 
des autres souverains. Quant aux grands et petits tapis, on en avait étendu 
vingt-deux mille pièces [...] disposées dans tous les passages et dans toutes les 
cours, foulées au pied par les commandants militaires et les ambassadeurs de 
l’empereur byzantin, depuis la nouvelle porte publique jusqu’à la salle d’au­
dience du calife, sans compter celles qui se trouvaient dans les appartements 
et sur les sièges. En outre, ôn avait préparé une centaine de divans avec leurs 
accessoires en soie épaisse à dessins et les tapis nécessaires. Partout il y avait 
des canaux où l’eau coulait. On avait déployé tout ce qu’il y avait de beau dans 
les trésors en fait d’or, d’argent, de pierres précieuses, de perles et d’objets 
précieux fabriqués en bois, de teck. »

Puis les envoyés byzantins qui avaient été logés à Bagdad, aux frais du 
calife, dans un hôtel royal appelé « l’hôtel de Sa'îd » et qui avaient, le jour de 
leur réception solennelle, suivi jusqu’au palais califien un chemin entièrement 
bordé de gardes à cheval, commencèrent à l’intérieur du palais une lente pro­
gression destinée à les éblouir davantage à chaque pas. Entrés par la grande 
porte publique, d’où ils avaient pénétré dans la Grande Écurie aux portiques 
soutenus par des colonnes * de marbre, ils y avaient circulé entre deux haies,
« d’un côté de cinq cents chevaux avec autant de selles d’argent et d’or, de 
différentes sortes et sans couvertures, de l’autre de cinq cents chevaux avec 
autant de housses en soie à dessins et de voiles ». On les avait ensuite conduits 
« par des passages et des corridors jusqu’à l’espace des Bêtes sauvages, où il y 
avait toutes espèces de bêtes apprivoisées en troupeau, qui s’approchaient des 
gens, les flairaient et mangeaient dans leurs mains. Puis on les conduisit vers un

307

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

palais où il y avait quatre éléphants [...] et deux girafes qui effrayèrent les 
ambassadeurs. Puis on les mena vers un édifice où se tenaient une centaine 
de bêtes rapaces et féroces, cinquante rangées à droite et cinquante à 
gauche, chaque bête tenue par un dompteur et portant des chaînes de fer. Puis 
on les conduisit vers le nouveau palais, pavillon entre les jardins, au milieu 
duquel brillait un bassin de mercure plus beau que l’argent poli, dont la lon­
gueur était de trente coudées ; en face de ce jardin s’en étendait un autre conte­
nant quatre cents dattiers [...] entourés de cédratiers hauts, tous portant des 
fruits. Puis on les fit entrer dans le palais dit du Paradis où se trouvaient des 
curiosités et des étoffes à dessins multicolores en quantité telle qu’on n’aurait su 
les dénombrer, tandis que dans les corridors cinq mille cuirasses dorées étaient 
suspendues. On les conduisit ensuite par un long passage de plus de trois cents 
coudées, sur les côtés duquel avaient été déposés dix mille boucliers, casques en 
métal, cottes de mailles, cuirasses, carquois décorés et arcs : environ deux mille 
eunuques noirs étaient rangés à droite et à gauche. Puis on les conduisit, après 
les avoir promenés dans treize palais, dans la cour dite du Quatre-Vingt- 
Dixième où il y avait un grand nombre de valets, revêtus des armures les plus 
complètes et des plus beaux costumes, qui tenaient dans les mains des masses 
d’armes et des haches [...] Puis on les fit entrer dans le bâtiment dit pavillon du 
Salut où il y avait, ainsi que dans tous les autres pavillons, un grand nombre 
d’esclaves distribuant des sorbets, des boissons et des jus de fruit. Les ambassa­
deurs avaient été accompagnés, depuis l’endroit où ils avaient mis pied à terre, 
par des eunuques qui portaient des boissons glacées. Ils durent s’asseoir en 
sept endroits pour se reposer et se rafraîchir, surpris et stupéfaits quand ils 
virent tout ce qui se trouvait dans les cours, les passages, les pièces d’habitation 
et les trésors, ayant remarqué sur leur route le grand nombre des soldats en 
beaux costumes et armements complets. »

Le point culminant de leur visite avait ensuite été marqué par le cérémonial 
de l’audience califienne, dans un local plus somptueux encore que les autres où 
ils s’étaient trouvés en présence d’al-Muktadir lui-même après avoir traversé 
une dernière série de cours et de passages appartenant au palais dit du Diadème, 
que le souverain habitait alors et qui ouvrait sur le Tigre. Là le maître de toutes 
ces richesses, « vêtu d’étoffes brodées d’or, en soie dite dâbikî, était assis sur un 
sarîr * couvert de même étoffe et portait le manteau noir ainsi que le bonnet 
« long ». A la droite du sarîr on avait suspendu neuf colliers à grains réguliers et, 
à gauche, neuf autres comportant de plus grandes et de plus grosses pierres 
précieuses dont la lumière dépassait celles du soleil et du jour. Les gardes 
étaient tous présents aux places assignées selon leur grade. Le vizir [...] se tenait

308

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

à côté du calife tandis que le chef eunuque et les autres eunuques inférieurs 
étaient debout à sa droite et à sa gauche. » Les deux ambassadeurs avaient alors . 
baisé le sol et salué le calife. Ils se tenaient à l’endroit que le grand chambellan 
leur avait indiqué lorsqu’un ingénieux mécanisme mit en marche un de ces 
automates qui comptaient parmi les merveilles les plus appréciées à l’époque. 
Sur l’ordre d’al-Muktadir on vit en effet « sortir de terre par différents mouve­
ments un arbre qui remplit la coupole et fit jaillir des jets d’eau de rose et d’eau 
de musc, tandis que des figures d’oiseaux chantaient dans ses branches ».

Ce dernier épisode de la visite avait dû se situer dans une salle appartenant 
à la partie la plus reculée de la ville royale qu’occupait alors la Cour califienne, 
sous une grandiose coupole abritant la personne du souverain et devant la 
perspective axiale d’un îwân largement ouvert. On sait en effet l’usage dévolu 
à la coupole dans les palais islamiques d’Irak. Le même rôle solennel était 
réservé aux structures du type îwân avec leurs grands berceaux voûtés cons­
truits en brique et recouvrant des pièces oblongues, ouvertes largement sur 
l’extérieur par leur quatrième côté tout en communiquant parfois avec une ou 
plusieurs salles situées par-derrière. Le modèle en avait été sans doute 
fourni par le palais sassanide de Ctésiphon dont les restes excitèrent longtemps 
l’envie des califes abbassides, au point d’être menacés d’une destruction totale 
si l’on en croit les historiens arabes. L’habitude s’en conserva ensuite, avec 
quelques variantes dans le dispositif, d’après les témoignages des ruines. Tantôt 
en effet un îwân ou trois îwâns accolés ouvraient sur une cour ou, comme au 
Djawsak Khâkânî, sur des jardins et escaliers descendant vers le Tigre. Tantôt 
quatre îwâns apparaissaient groupés dos à dos autour d’une salle centrale à 
coupole, selon un schéma cruciforme qui aurait pris d’abord naissance au Khu­
râsân, mais dont l’apparition en Irak n’est pas datée avec certitude. Sans doute 
le premier exemple s’en trouve-t-il seulement dans les palais de Samarra, en 
dépit de théories qui auraient voulu restituer sur ce plan le palais d’al-Mansûr 
dans la Ville ronde et qui viennent d’être récemment critiquées. Jamais l’îwânne 
semble avoir été appelé à une autre fonction que celle de salle d’apparat où se 
groupaient les assistants privilégiés et où le souverain lui-même pouvait se tenir

34. PLAN DU PALAIS CALIFIEN D’AL-MU'TASIM A SAMARRA, 
OU DJAWSAK KHAKANI

(D'après K.A.C. Creswell, Early Muslim architecture.)
Du pian de ce gigantesque ensemble, bâti de 
836 à 838 sur une longueur de 1,5 km et dont 
reste seul debout aujourd'hui un groupe de 
trois îwâns (A) dominant le Tigre, il importe

de préciser certains aspects longtemps mal 
compris. La porte principale du palais (B), 
à partir de laquelle on accédait à une succession 
de cours (C) et de bâtiments secondaires, se

309

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

trouvait en effet à Fest et ne saurait se confon­
dre avec le motif des trois îwâns déjà signalé. 
Celui-ci complétait^ dans la partie proprement 
califienne du palais et derrière la salle d'au­

dience à quadruple accès (D), des appartements 
de réception qui ouvraient ainsi directement 
sur un escalier monumental (E) et des jardins 
avec large bassin (F) sur les bords du Tigre.

310

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

pour recevoir ses intimes comme pour se montrer dans toute sa majesté. C’était 
là le cœur de ses appartements * royaux qui comprenaient en outre des salles 
moins officielles de réception ou de repos, ainsi que l’oratoire privé du souverain 
qui pouvait faire montre d’une extrême richesse décorative, mais restait de 
dimensions modestes, impossible donc à confondre avec la grande mosquée 
palatine éventuellement située dans l’enceinte du palais. On ne saurait en tout 
cas voir dans cet îwân, comme on a parfois à tort voulu le faire pour les îwâns du 
Djawsak Khâkânî, une quelconque porte d’entrée monumentale, même d’usage 
cérémoniel.

De cette utilisation « califienne» de l’îwân témoignerait encore, si besoin 
était, le récit, rapporté par al-Shâbushtî, de la fête donnée à Samarra dans le 
palais de Balkuwârâ par le souverain régnant, à l’occasion de la circoncision de 
son fils al-Mu‘tazz. « Quand al-Mutawakkil résolut de faire circoncire Abû 
‘Abd Allâh al-Mu‘tazz [...], raconte le chroniqueur, on étendit un tapis dans 
l’îwân et on installa, pour le calife, au milieu de l’îwân, un sarir ; on disposa à 
côté de lui quatre mille tabourets dorés incrustés de pierreries portant des 
figures d’ambre, d’ambre gris et de camphre, les uns simplement incrustés de 
pierreries, les autres dorés et incrustés. Al-Mutawakkil prit place sur le sarir et 
fit venir les émirs, les chefs militaires, les familiers et les divers dignitaires qui 
s’installèrent aux places correspondant à leur rang et devant lesquels on posa des 
plateaux dorés incrustés de diverses pierreries, qui portaient des boissons. On 
ménagea entre les plateaux, situés des deux côtés de la salle, un espace libre 
dans lequel les valets déversèrent des pièces d’or et d’argent contenues dans des 
corbeilles tendues de peau, jusqu’à ce que le tas de pièces fut aussi haut que 
les plateaux. Les serviteurs montèrent sur ce tas et ordonnèrent aux assistants, 
au nom du calife, de boire et de prendre, après chaque coupe, trois poignées de 
ces pièces. Dès qu’un espace se trouvait dégarni, on le remplissait à nouveau à 
l’aide de corbeilles. Des serviteurs, à l’extrémité de la salle, criaient : « L’émir 
» des Croyants vous dit de prendre ce que vous voulez. » Les assistants étendirent

33. PLAN DU PALAIS CALIFIEN DE BALKUWARA A SAMARRA -> 
(D’après K.A.C. Creswell, ibid.)

Le plan de ce palais, construit pour al-Mu‘ tazz 
pendant le règne d’al-Mutawakkil, était plus 
rigidement conçu encore que celui du Djawsak 
Khâkânî. A la suite d’une série de divisions 
tripartites, la partie réservée à l’usage califien 
s’y localisait, au centre et au fond, entre deux 
ailes de logements et derrière deux avant-

cours (A) d portails monumentaux. Ordonnés 
autour du thème classique de la salle d’audience 
à quadruple accès (B), ces locaux de réception 
dominaient la rive du Tigre occupée par des 
jardins (C). Une grande mosquée (D) avoi­
sinait la deuxième avant-cour.

311

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

312

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

la main, prirent des pièces et quand l’un d’entre eux en avait sa manche alourdie, 
il sortait, les confiait à son serviteur, puis revenait à sa place. On remit en outre 
à chaque assistant, après la Prière de midi, trois belles robes d’honneur * corres­
pondant à son rang. Après les Prières de l’après-midi et du crépuscule, de nou­
velles distributions furent faites et, lorsqu’ils se retirèrent, les assistants reçurent 
des montures avec leur selle. Puis al-Mutawakkil affranchit, au nom d’al- 
Mu'tazz, mille esclaves et remit à chacun d’eux cent dirhams et trois vêtements. 
Il y avait dans la cour du palais, en face de l’îwân, quatre cents chanteuses 
d’Ubulla portant divers costumes et tenant un millier de plateaux d’osier cou­
verts de fruits, cédrats, oranges — malgré leur rareté en cette saison —, pommes 
de Syrie, citrons, ainsi que cinq mille bouquets de narcisses et dix mille bou­
quets de violettes. Le calife ordonna qu’on distribuât aux chanteurs,aux servi­
teurs du palais et aux membres de sa Maison ce qu’on avait préparé pour eux, 
soit un million de dirhams. Kabîha, mère d’al-Mu‘tazz, avait fait frapper un 
million de dirhams * portant la légende suivante : « Bénédiction de Dieu pour 
» la circoncision d’Abû ‘Abd Allâh al-Mu‘tazz », qui furent distribués au bar­
bier, aux gardes et aux soldats, aux intendants du palais et aux serviteurs noirs 
et blancs. »

La section du palais ainsi décrite, et qui était réservée aux réceptions 
officielles, n’occupait évidemment qu’une infime superficie d’un ensemble 
d’édifices, de cours et de jardins qui pouvait s’allonger, comme au Djawsak 
Khâkânî, sur une distance de plus d’un kilomètre et demi. Tout autour se diver­
sifiaient et s’enchevêtraient autant d’appartements distincts qu’il y avait de 
Maisons réservées au calife et aux membres de sa famille ou de locaux abritant 
les activités de certains fonctionnaires et dignitaires, en même temps qu’était 
toujours respectée l’opposition existant en pays d’Islam entre la partie d’une 
habitation ouverte aux étrangers et la section protégée du harem *.

Dans la partie largement ouverte figuraient, un peu à l’écart, les biblio­
thèques royales que fréquentaient les savants et pour lesquelles travaillaient les 
plus habiles copistes. Leur organisation méthodique nous est connue, sinon par 
des récits de chroniqueurs abbassides, du moins par les échos qu’un historien 
égyptien tardif comme al-Makrîzî nous a conservés en rappelant l’admiration 
dont était jadis objet la bibliothèque des califes fatimides au Caire, plus consi­
dérable peut-être que celles de Bagdad ou de Samarra, mais conçue inévita­
blement à l’imitation des précédentes : « Cette bibliothèque, écrit-il, était dans 
le grand palais et se composait de quarante pièces renfermant un nombre pro­
digieux de livres sur toutes sortes de matières. Un jour que l’on parlait devant 
le calife du Livre du ‘Ayn d’al-Khalîl *, ce prince se fit apporter de sa biblio-

313

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



thèque plus de trente exemplaires de l’ouvrage et, entre autres, le manuscrit 
autographe [...] La bibliothèque elle-même était dans une salle de l’ancien 
hôpital. Le calife s’y rendait à cheval et mettait pied à terre devant l’estrade qui 
s’y trouvait et sur laquelle il s’asseyait. Le bibliothécaire [...] se présentait devant 
le prince et lui apportait les corans remarquables par la beauté des caractères 
ainsi que les autres livres qu’il demandait. Si le calife voulait examiner quelque 
ouvrage, il l’emportait et le renvoyait ensuite. La bibliothèque renfermait un 
grand nombre de placards rangés autour de la salle et séparés par des cloisons, 
dont chacun avait une porte bien solide, fermée de serrures et de verrous. On y 
comptait plus de cent mille volumes reliés et un petit nombre de brochés. On y 
voyait des ouvrages de jurisprudence religieuse, d’après les principes des diffé­
rentes sectes, des recueils de traditions, des traités de grammaire, d’astronomie, 
d’alchimie, des chroniques, des histoires particulières d’un grand nombre de 
princes. Il y avait plusieurs exemplaires de chaque livre. On y voyait aussi des 
ouvrages que leurs auteurs avaient laissés imparfaits. Une feuille de papier 
collée à la porte de chaque armoire indiquait les manuscrits qu’elle renfermait. 
Les corans étaient placés à part dans une pièce située au-dessus de la biblio­
thèque. On y voyait des calhgraphes célèbres. Deux copistes et deux valets 
étaient attachés à la bibliothèque. Le calife, avant de sortir, s’y promenait quel­
que temps pour la considérer et se retirait ensuite, après avoir fait à l’inspec­
teur un présent de vingt dinars. »

Quant aux communs et locaux secondaires du palais, auxquels devaient 
correspondre nombre de constructions dont le plan ne saurait toujours suffire à 
préciser la destination, ils occupaient, si l’on en croit les anciens témoignages, 
des surfaces énormes. Nous avons vu plus haut les fastes de la Grande Écurie du 
calife al-Muktadir à Bagdad. On trouve dans les écrits d’al-Makrîzî ou d’al- 
Kalkashandî * d’autres détails concernant les dépendances utilitaires de ce 
genre comprises à l’intérieur de l’enceinte des deux palais fatimides du Caire, 
depuis les diverses écuries de chevaux et de chameaux jusqu’aux moulins et aux 
réserves de denrées périssables, sans oublier les innombrables magasins dont les 
noms se passent de commentaire : la garde-robe qui se divisait en garde-robe 
publique et garde-robe privée, la sommellerie, les cuisines, la pâtisserie, la 
« dépense » ou magasin des provisions, le magasin des épices et matières odorifé­
rantes, le garde-meubles, le magasin des bijoux, parfums et matières précieuses, 
la sellerie, le magasin des tentes, l’armurerie, le magasin des drapeaux, le magasin 
des pompes solennelles où l’on conservait les insignes et armes de luxe, la 
maison enfin de la « disposition», chargée de la décoration florale des différentes 
parties de l’édifice.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

3U

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Les cuisines notamment pouvaient être fort étendues et certains textes pré­
cisent qu’au Caire elles se trouvaient pour cette raison en dehors du palais 
auquel les reliait un passage souterrain. C’était de là que provenaient les plats 
extraordinaires et les sucreries monumentales dont étaient tout spécialement 
parés les pavillons califiens lors de festins semblables à celui qui éblouit alors le 
voyageur Nâsir-i Khusraw * et dont il nous a laissé un récit où les splendeurs 
du sanr royal s accordaient avec les chefs-d’œuvre des confiseurs et pâtissiers 
exposés à l’entour, notamment « un arbre ressemblant à un oranger dont les 
branches, les feuilles et les fruits étaient en sucre et où l’on avait disposé mil h» 
statuettes et figurines également en sucre ».

Beaucoup d’obscurité subsiste d’un autre côté sur la nature de ces « pavil­
lons » légers, mentionnés par le texte de Nâsir-i Khusraw, qui partageaient avec 
les îwâns l’honneur d’abriter les réunions présidées par le calife et dont les ' 
textes semblent signaler l’existence au milieu d’enclos verdoyants où il était 
particulièrement agréable de se récréer. Aucun indice archéologique ne nous 
précise exactement leur aspect. Il est permis de les imaginer à la semblance de ces 
kiosques de bois et de faïence qui peupleront les palais persans et turcs des 
époques ultérieures, mais ce ne sont là que simples conjectures.

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

Encore est-il heureusement possible de faire intervenir, dans tout effort 
d’interprétation des ruines abbassides, une comparaison avec des résidences 
umayyades qui, tout en étant notablement plus anciennes, furent moins éprou­
vées par les vicissitudes des siècles, peut-être parce qu’elles avaient été plus 
solidement bâties. Ces châteaux à demi utilitaires, quoique d’un aménagement 
déjà luxueux, dont nous avons vu plus haut le caractère de demeures rurales 
liées à la prospérité d’anciens domaines fonciers, représentaient en effet les 
premiers spécimens d’un genre qui allait triompher à Bagdad et à Samarra 
Les plus remarquables d’entre eux, ceux qui surent tels Kusayr ‘Amrâ et 
Mshattâ * retenir depuis la fin du xixe siècle l’attention des voyageurs ou ceux 
que de récentes fouilles ont fait tout à coup surgir de l’oubli, comme Kasr al- 
Hayr l’Occidental et Khirbat al-Mafdjar par exemple, montrent précisément la 
genèse du type monumental qui devait être porté, un ou deux siècles plus tard, 
à son magnifique apogée.

Élevés en pierre, en brique cuite et crue ou en blocage de moellons, 
décorés parfois de motifs sculptés dans la pierre ou le stuc, mais toujours can­
tonnés de tours massives, leurs hauts murs sans fenêtres se dressent encore

315

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

36. PLAN DU CHATEAU UMAYYADE DE KASR AL-HAYR L’OCCIDENTAL 
(D'après D. Schlumberger, les Fouilles de Qasr al-Hair al-Gharbî.)

Plan typique de simple château résidentiel de 
cette époque, où Von reconnaît les divers appar­
tements indépendants accolés au mur d'enceinte 
et ouvrant vers l'intérieur sur une cour à 
péristyle. On y pénétrait par une entrée monu­
mentale encadrée de deux tours semi-rondes.

Les locaux de réception, situés à l'étage, étaient 
desservis par deux escaliers aux cages décorées 
par des fresques de pavement, La tour située 
dans l'angle nord-ouest appartenait à une 
construction préexistante, ancien couvent 
d'époque byzantine.

souvent en plein désert, pour témoigner de cette volonté d’isolement 
défensif qui trouvera son accomplissement dans l’enceinte de l’immense palais 
abbasside. Leur organisation interne autour d’une cour centrale à portiques,

316

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



sur laquelle ouvraient tantôt des ensembles de cinq, six ou sept pièces que l’on 
qualifie généralement d’appartements, tantôt des salles plus vastes à l’ordon­
nance parfois basilicale, permet également de comprendre la formation des 
immenses ensembles ultérieurs répartissant à leur tour le long d’un plan axial 
les suites d’appartements privés, repliés chacun sur lui-même autour d’une 
pièce centrale, et les enfilades de salles, cours et corridors menant au local 
grandiose de l’audience ou de la réception califiennes.

Les variétés de détail des constructions umayyades étaient certes innom­
brables. Tantôt dominaient les traditions hellénistiques et romaines du camp 
rectangulaire fortifié ou de la simple maison syrienne à cour intérieure, comme, 
en témoignent par exemple les plans typiques de Khirbat al-Minya * et de 
Kasr al-Hayr l’Occidental. Tantôt s’affirmait au contraire le souci d’imiter, 
dans la structure de groupes de pièces distincts et symétriquement répétés 
comme dans les techniques de construction des voûtes et des coupoles, ces 
habitudes sassanides auxquelles ont depuis longtemps fait songer des édifices 
comme Kasr al-Kharâna * ou Mshattâ. D’autres différences tenaient encore, 
soit à la disposition sur deux étages des pièces d’habitation, soit à la nécessité de 
ménager dans l’ensemble une place pour des greniers et magasins, soit encore 
aux exigences imposées par les dimensions selon qu’il s’agissait d’un petit 
édifice fortifié de trente-cinq ou soixante-dix mètres de côté ou d’un véritable 
palais atteignant cent quarante mètres. Enfin la variété de décors intérieurs 
faisant appel à toutes les ressources antiques et orientales de l’art de la fresque, 
de la mosaïque murale et de pavement ou de la sculpture en demi-relief, ajou­
tait à l’hétérogénéité de constructions qui ont excellemment manifesté le 
caractère éclectique du premier art islamique.

Mais toujours la rigueur de la composition tenait compte des exigences 
primordiales d’un cérémonial aulique qui commençait à se constituer sous une 
influence iranienne croissante et à remplacer graduellement la primitive sim­
plicité de la société arabe tribale. C’était lui qui imposait l’exèdre arrondie des 
salles d’audience où siégeait désormais le souverain, parfois derrière un rideau. 
Lui seul expliquait aussi la disposition à la fois oblongue et tripartite de ces 
mêmes salles où devaient se ranger, de part et d’autre de l’allée centrale, les 
rangées de courtisans, de gardes et de dignitaires. Dans un dessein semblable 
était traité avec magnificence le thème de la porte d’entrée extérieure du château, 
par laquelle devaient entrer les visiteurs et courtisans. Embellie non seulement 
par la présence de deux hautes tours encadrant son ouverture centrale à simple 
linteau, mais encore par l’accumulation sur cet espace restreint de tout un 
choix extrêmement raffiné de motifs sculptés tant floraux que géométriques,

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

317

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

37- PLAN DU CHATEAU UMAYYADE DE MSHATTA 
{D'après K.A.C. Creswell, op. cit.)

L'imposante construction de Mshattâ (carré de 
j44 m de côté) se singularise par ses dimensions 
et son plan au milieu des autres châteaux umay­
yades connus. Ce fut le premier exemple de 
palais à division tripartite (bâtiments annexes 
dans les ailes et partie centrale réservée à 
l'usage souverain, celle-xi seule achevée avant

l'abandon des travaux). On y reconnaît 
l'ancienne salle d'audience basilicale traitée 
avec une somptuosité particulière et pourvue 
d'une triple abside; mais on peut y voir aussi 
l'annonce des vastes et plus complexes réali­
sations palatines de l'époque abbasside.

318

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

3S. PLAN DU BAIN UMAYYADE DE KUSAYR ‘AMRA 
(D*après A. J. Jaussen et R. Savignac, Mission archéologique en Arabie.)

A. Salle de repos et de déshabillage. «— B. Salle 
tiède. — C. Salle chaude. — D. Étuve. — E. 
Chaufferie.
Ce plan, typique des premières imitations de 
thermes antiques réalisées au début de l'époque 
islamique pour des princes arabes syriens, fait 
ressortir la simplicité efficace d'un agencement 
qui se maintiendra ensuite pendant des siècles.

A l'utilisation comme local d'audience et de 
réception de la première salle répondait le 
choix de son décor de fresques, comportant 
notamment la figure d'un souverain siégeant 
en majesté. On notera, au nord, la présence du 
massif de maçonnerie qui supportait la noria 
à manège alimentant le bain.

encadrant parfois des séries d’arcades aveugles ou de panneaux décoratifs 
compartimentés, elle pouvait même porter la figure de quelque personnage 
royal s’y dressant en majesté, comme à Khirbat al-Mafdjar ou à Kasr al-Hayr 
l’Occidental par exemple.

En même temps se trouvèrent pour la première fois intégrés à la demeure 
princière islamique des bains imités des thermes gréco-romains, mais trans­
formés déjà par de conscientes adaptations, qui allaient se maintenir sans grand 
changement dans les palais abbassides. Ce sont eux que nous révèlent sous une

319

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

59. LA GRANDE SALLE DE REPOS DU BAIN UMAYYADE 
DE KHIRBAT AL-MAFDJAR

(D'après R.W. Hamilton, Khirbat al Mafjar.)

Local d'une ampleur de conception et d'une 
richesse décorative exceptionnelles à l'époque 
dans l'architecture des bains, cette immense salle 
carrée à piliers, pourvue cFexèdres semi-circu­
laires : devait être couverte par un système de 
coupoles dont on voit ici un essai de restitution.

A son rôle évident de salle de réception et de 
déshabillage, à l'imitation de /‘apodyterium des 
thermes antiques, elle ajoutait quelques traits 
(présence d'une piscine) apparentés à ceux de 
l'ancien frigidarium et non représentés ordi­
nairement dans les hammams islamiques.-

forme plus ou moins développée les bains de Kasr al-Hayr l’Occidental ou de 
Kusayr ‘ Amrâ par exemple comme le luxueux ensemble de Khirbat al-Mafdjar. 
Chaque fois y avaient été mises en œuvre des techniques anciennement éprou­
vées contribuant à la savante gradation de salles tièdes et chaudes comme à 
l’aménagement efficace d’étuves sur hypocaustes, réchauffées encore par une 
communication directe avec les vapeurs brûlantes provenant de la chaufferie. 
Chaque fois aussi, sauf à Khirbat al-Mafdjar, y avait été transformé en simple 
salle de repos et de déshabillage — éventuellement confondue avec le local

320

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

40. L’ÉTUVE DU BAIN UMAYYADE DE KHIRBAT AL-MAFDJAR
(D’après R.W.

Cette petite salle circulaire aux murs agrémentés 
de huit profondes exèdres était comme toutes 
les étuves de bains de cette époque bâtie sur 
hypocaustesj selon une technique imitée de 
l’Antiquité qui sera abandonnée plus tard.

Hamilton, ibid.)
Chauffée ainsi par le sol, elle était en outre 
remplie de vapeurs brûlantes provenant de la 
chaudière ( C) qui était maintenue en ébullition 
constante dans une pièce contiguë.

41- PLAN DE LA RÉSIDENCE UMAYYADE DE KHIRBAT AL-MAFDJAR -> 
(D’après R.W. Hamilton, ibid.)

A côté d’une exploitation agricole dont on a 
vu plus haut l’imposant système d’irrigation, 
s’élevait, à l’intérieur d’une commune enceinte, 
un véritable complexe architectural comprenant 
un château (A) d’un type classique à l’époque 
— avec cour centrale, oratoire privé (B) et 
sirdâb (C) —, une grande mosquée (D) et un 
bain monumental (B), le tout se situant derrière 
«ne avant-cour (F) ornée d’un bassin carré (G)

avec pavillon central octogonal. La richesse du 
décor sculpté dans la pierre et le stuc ajoutait à 
la magnificence d’un ensemble de conception 
équilibrée. On notera les dimensions exception­
nelles de la grande salle de repos du bain, 
accompagnée en outre d’une petite salle 
d’audience (H). L’étage supérieur du château 
comprenait des pièces d’habitation et de récep­
tion aujourd’hui disparues.

321

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

d’une audience souveraine plus ou moins solennelle — un frigidarium antique 
dont les piscines d’eau fraîche et les dégagements prévus pour les jeux de la 
palestre ne présentaient plus aucune utilité dans une civilisation moins portée 
à ce genre d’exercices physiques. Chaque fois encore y avait été glorifiée, dans 
le choix des représentations figurées comme dans la qualité de l’ornementation 
d’ensemble, la puissance du nouveau maître qui goûtait en ce lieu les raffine­
ments d’un héritage étranger et qui s’y laissait plus volontiers qu’ailleurs iden­
tifier avec ses prédécesseurs hellénistiques ou sassanides.

Quant aux jardins, vergers et autres espaces ombragés destinés à rehausser 
encore la magnificence des palais islamiques, on en remarque aussi pour la 
première fois la présence autour des résidences umayyades. Ils y jouaient sans 
doute un rôle utilitaire, celui d’enclos protégés dans lesquels l’irrigation per­
mettait d’entretenir des cultures de bon rapport, mais ils commençaient peut- 
être aussi à y assumer ce rôle de parcs royaux, qui avait été jadis celui des anciens 
« paradis » des rois hellénistiques et qui allait devenir primordial dans les

o r>

o 10 20 30 40 50 m

322

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

immenses résidences abbassides où ils seraient à la fois plantés d’essences 
rares et peuplés de gibier ou d’animaux sauvages. Même les esplanades et 
avant-cours destinées aux revues ou parades des troupes, qui allaient connaître 
leur déploiement majeur dans les villes royales d’Irak, caractérisaient déjà 
des compositions monumentales comme celle de Khirbat al-Mafdjar où elles 
étaient venues s’ajouter à la classique cour à péristyle située d’autre part dans 
l’intérieur du château.

•

A l’image de ces châteaux umayyades et des palais abbassides qui leur 
avaient succédé furent ensuite élevées dans les provinces de non moins fastueuses 
demeures qui cependant eurent elles aussi à souffrir des atteintes du temps et des 
hommes. Qu’il s’agisse au Khurâsân du fameux palais de Marw habité par 
al-Ma’mûn ou des constructions des Samanides à Bukhârâ, que l’on veuille 
évoquer, plus à l’ouest, la résidence d’ibn Tûlûn près de Fustât, celle des Aghla- 
bides aux portes de Kairouan ou encore la cité côtière fortifiée de Mahdiya qui 
servit de première base à la puissance fatimide en Ifrîkiya, leurs traces en sont 
aujourd’hui presque complètement effacées. Rien ne subsiste non plus des 
immenses palais fatimides du Caire, qui se dressaient au centre de la ville 
nouvellement fondée, de part et d’autre d’une place grandiose, et ce ne sont là 
que quelques cas cités au milieu de nombreux autres. Une fois quittée l’éton­
nante série des « châteaux du désert » syriens et des ruines abbassides d’Irak, 
imposantes au moins par leur étendue, on doit se contenter des indications des 
textes, à moins d’aller chercher quelques données archéologiques plus précises 
en Espagne dans la vallée cordouane du Guadalquivir, en Afghanistan sur 
les bords de l’Hilmend, ou même encore sur ces pentes désolées du Takarbust,

42. SITE ET PLAN D'UNE VILLE ROYALE ZIRIDE-> 
DANS LES MONTS DU HODNA

(D'après L. Golvin, Recherches archéologiques à la Qal'a des Banû Hammâd.)
l. Hauteurs d’environ 1 700 m. — 2. Fontaine.
— J. Palais des émirs ou palais du Bassin. 
—• 4. Palais du Salut. — Grande mosquée.
— 6. Mur romain. — 7. Fontaine. — 8. Palais 
du Fanal. — 9. Anciens cimetières.
Le site aujourd'hui désolé de la Kal'a des Banû 
Hammâd, fondée en 1007 pour demeurer 
pendant un siècle une capitale ziride, s'appa­
rente davantage à celui d'une forteresse que 
d'une ville royale conçue à la manière des rési­

dences fastueuses de l'Orient. De nombreux palais 
néanmoins, parmi lesquels le palais du Bassin 
reproduisait une disposition abbasside et aghlabide 
traditionnelle, y attestaient le souci de luxe 
de petits souverains berbères établis dans une 
région difficilement accessible où ils échappèrent 
à F invasion des Banû Hilâl. Des traces 
de citernes et d'installations hydrauliques 
témoignent également que la région n'était pas 
alors dépourvue de toute prospérité agricole.

323

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L ISLAM CLASSIQUE

324

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

43- LA VILLE ROYALE UMAYYADE DE MADINAT AL-ZAHRA’
(D'après L. Torres Balbâs, 

A la disposition axiale et centrée des principaux 
palais élevés en Orient, aux époques umayyade 
et abbasside, s'oppose l'organisation moins rigide 
de la résidence califienne d'Espagne — dont ce 
plan montre les parties dégagées par les 
fouilles —, construite pour ‘Abd al-Rahmân ÎII 
6n $36 et étageant simplement sur des terrasses

La Mezquita de Cordoba.) 
se surplombant les unes les autres ses diverses 
catégories de logements et de locaux de réception. 
On remarque surtout, dans cet ensemble de 
constructions adossées au rempart fortifié 
extérieur, la présence de cours à portiques et de 
monumentales salles d'audience basilicales dont 
la décoration a révélé l'utilisation califienne.

au cœur du massif algérien du Hodna, où ce qu’on appelle toujours la Kal'a * 
ou « forteresse » des Banû Hammâd conserve le souvenir de cette branche de 
la dynastie ziride qui la fonda et s’y transporta au XIe siècle. Car, selon une 
règle paradoxale en apparence seulement, ce furent comme aux époques anté- 
rieures les résidences isolées dans les régions les moins accessibles qui purent 
plus que d’autres sinon nous être conservées dans leur ancienne splendeur, 
du moins nous demeurer partiellement accessibles sous des tells que de 
nouvelles constructions ne sont point venues recouvrir.

Il est cependant inutile d’insister sur un ensemble comme celui de la Kal'a 
des Banû Hammâd. Des fouilles insuffisantes ne permettent pas encore d’en

325

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

hiérarchiser avec précision les divers éléments, à l’intérieur d’une enceinte qui 
limitait une véritable ville et entre des palais dont les restes les plus célèbres, 
ceux du donjon du Manâr et du palais d’al-Bahr, c’est-à-dire « du Bassin », 
sont impossibles à dater, même relativement, avec certitude en raison des 
remaniements dont ils furent l’objet pendant cent cinquante ans. On y remarque 
surtout l’âpreté d’un site fortifié qui annonçait les palais-citadelles de la période 
suivante et se présentait sous les traits d’un rude repaire montagnard plutôt 
que d’une somptueuse demeure royale. A Cordoue, au contraire, ou plutôt 
dans sa banlieue qu’avait choisi d’habiter le grand ‘Abd al-Rahmân III, sur 
des pentes dominant comme un balcon toute la fertile vallée du fleuve, la cité 
royale de Madînat al-Zahrâ’ * témoignait d’un souci de luxe fort différent et 
les salles de réception qu’on y a retrouvées au milieu de nombreuses construc­
tions secondaires permettent d’évaluer l’importance qu’y devaient revêtir les 
audiences royales. S’il est permis d’y voir, ainsi que cela fut déjà dit, la trans­
position architecturale de l’organisation donnée par le plus puissant souverain 
umayyade d’Espagne à son gouvernement central et à sa Cour, ses dimensions 
totales toutefois (quadrilatère de mille cinq cents mètres sur sept cents compre­
nant à la fois les demeures royales, la grande mosquée et les quartiers habités 
par gardes ou dignitaires) n’excédaient pas celles d’un seul des palais califiens de 
Samarra, réduction d’échelle qui correspondait à la situation de la petite dynastie 
locale d Espagne à côté des fastueux maîtres abbassides de l’empire. Dans les 
provinces ghaznawides de l’Iran oriental enfin, à Ghazna demeurée jusqu’à 
aujourd’hui un champ de ruines à peine touché et surtout à Bust où l’ensemble 
monumental de Lashkan Bazar * a déjà retenu l’attention, on trouve en 
revanche l’écho direct des fondations palatines de la grande floraison abbasside. 
Les édifices construits par Mahmûd et ses successeurs, Hans un territoire 
désert, que les anciens géographes vantaient pour la richesse de ses cultures 
irriguées et la prospérité de ses installations commerciales, perpétuaient exac­
tement les dispositions typiques qui nous sont connues à Samarra, depuis la 
perspective axiale adoptée pour le palais royal jusqu’au principe de la juxtapo­
sition, au milieu de jardins et d’esplanades, de demeures d’âges divers corres­
pondant chacune au désir d’un nouveau prince. Les nécessités de la défense 
semblaient y peser fort peu à côté d’un souci conscient d’imitation des 
splendeurs plus anciennes et l’on y remarque par exemple des détails de 
construction typiquement iraniens tels que la disposition de quatre îwâns 
s’ouvrant en croix autour d’une cour centrale.

L épanouissement simultané, au Xe siècle, dans les plus lointaines pro­
vinces de l’empire, de nouvelles manifestations de cet art aulique qui avait

326

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

44. LA RÉSIDENCE GHAZNAWIDE DE LASHKARI BAZAR, 
EN AFGHANISTAN

{D’après J.C. Gqrdin, Céramiques ... de Lashkari Bazar.)

Sur la rive orientale de l’Hilmend et au nord 
de la ville de Bust à laquelle les reliait une 
avenue bordée de boutiques (A), les divers 
châteaux de Lashkan Bazar, entourés de vastes 
enclos et d’avant-cours monumentales, s’éche­
lonnaient du sud au nord dans un site jadis

verdoyant et retourné aujourd’hui au désert. 
C’est au plus important d’entre eux, celui du sud 
(B),pourvu de son avant-cour monumentale ( C) 
et de sa grande mosquée (D), qu>appartiennent 
les éléments représentatifs les plus connus 
de l’art ghaznawide et ghouride du Sistân.

45. PLAN DU PALAIS GHAZNAWIDE DE MAS'UD III A GHAZNA -> 
{D’après A. Bombaci, The Kûfic Inscription... at Ghazni.)

Ce palais, récemment fouillé, est intéressant à 
comparer d’une part au palais ghaznawide 
de Lashkari Bazar, d’autre part aux vastes 
ensembles royaux des palais abbassides de 
Samarra. On y retrouve, interprétés à un 
niveau plus modeste, les traits essentiels des 
résidences califiermes d’Irak avec leurs appar­
tements privés (A), leurs grandes mosquées (B) 
et leurs imposantes salles d’audience ( C) situées 
dans l’axe de leurs entrées monumentales (D).

Mais il est plus frappant d’y reconnaître le 
thème de cette cour centrale rectangulaire (E) 
pourvue de quatre twâns (F) disposés en croix 
qui existait aussi à Lashkari Bazar et qu’on 
peut rapprocher de certaines habitudes de 
construction de la maison khurasamertne. 
L’importance de cette cour était ici soulignée 
par le rythme régulier de contreforts de brique 
enrichis de lambris sculptés et de décors épi­
graphiques.

327

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

brillé d’un si vif éclat dans les fondations des grands califes abbassides, allait 
toutefois connaître une éclipse au milieu des troubles et difficultés intérieures 
grandissant dans l’empire à partir du xie siècle. Certes les habitudes liées à

î

328

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

la glorification du souverain devaient se perpétuer ultérieurement en milieu 
islamique et les dynasties parvenues bien plus tard au faîte d’une puissance 
impériale allaient à leur tour reprendre, comme les Ottomans dans leurs sérails 
d’Istanbul, les Safavides dans leurs constructions royales d’Isfahân * ou encore 
les Moghols dans leurs immenses « forts » de Delhi * ou d’Agra, le thème du 
fastueux palais abbasside. Mais, avant ces renouveaux tardifs, les petits sou­
verains locaux de l’époque post-saldjoukide s’étaient contentés d’occuper des 
résidences de superficie plus restreinte, aménagées certes en tenant compte 
de leur prestige princier, mais dans les limites assignées à ce déploiement par 
des impératifs de sécurité devenus de plus en plus contraignants. Ce fut alors 
le temps du palais-forteresse, beaucoup plus proche dans son organisation des 
châteaux forts élevés à la même époque en Europe occidentale que des impo­
santes villes royales auparavant familières à la civilisation islamique. Partout 
on en vit les exemples rivaliser de force défensive et de solidité, depuis les 
châteaux iraniens construits en brique dans de sauvages défilés montagnards, 
comme celui de Djâm (Fîrûzkûh) ou le fameux château d’Alamut, jusqu’aux 
citadelles en belle pierre qu’habitaient, en Syrie ou Anatolie, les maîtres de 
petites principautés nées de l’invasion turque. Ce sont elles qui nous ont été 
conservées, à Damas, Alep, Baalbek, Bosra, Amida, ou Kharpût par exemple 
comme autant de chefs-d’œuvre de l’architecture militaire, pourvues jusqu’à 
ce jour de leurs imposants systèmes de chemins de ronde et de tours, mais ne 
gardant plus que de fragiles traces des bâtiments intérieurs où le prince logeait 
avec sa Maison dans un cadre déjà fort différent de celui de l’époque abbasside.

En plein âge d’or du califat, l’habitude du souverain était en effet de vivre 
entouré d’une Maison fort importante, si importante même qu’au moment des 
difficultés de la dynastie abbasside, elle devint l’une des causes du déficit 
financier et ainsi du déclin de l’autorité. Cette Maison était d’abord constituée 
par la domesticité proprement dite du calife et de sa famille. Mais elle englo­
bait aussi toutes sortes de personnages aux qualifications diverses, appelés par 
leurs fonctions à jouer un rôle dans la vie du palais, tandis que se pressaient 
d’autre part autour du calife courtisans ou dignitaires pourvus d’offices honori­
fiques et assistant de ce fait aux audiences solennelles où ils occupaient un rang 
déterminé.

Des activités diverses justifiant la présence, dans cet entourage; d’artisans 
appartenant aux corps de métiers les plus variés, il suffira de rappeler qu’elles

329

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

étaient directement commandées par la vie de parade ou de divertissement 
du souverain ainsi que par les nécessités de son confortable bien-être. Pour sa 
garde-robe et son mobilier personnels, son trésor et les magasins où s’entassaient 
les présents destinés à être distribués sur son ordre, œuvraient sans relâche 
orfèvres, tisserands, brodeurs, tailleurs, cordonniers, menuisiers, bronziers 
et autres fabricants d’objets de luxe, tandis que copistes et enlumineurs aug­
mentaient le nombre de manuscrits précieux conservés dans sa bibliothèque. 
Pour l’agrément de ses parcs et vergers rafraîchis d’eaux courantes travaillaient 
d’innombrables jardiniers. Pour ses chasses étaient entretenus les rapaces ou 
les félins qui requéraient les soins des fauconniers et des dompteurs capables 
d’en assurer le dressage. Pour ses sorties et ses jeux équestres les écuries devaient 
abriter de nombreux chevaux soignés par leurs palefreniers. Pour ses traversées 
et promenades sur le Tigre existait un véritable service de batellerie. Pour ses 
festins s’ajoutaient aux indispensables cuisiniers, pâtissiers, bouchers, porteurs 
d’eau et autres fournisseurs des cuisines, les diverses catégories de musiciens, 
danseurs, conteurs, baladins et autres amuseurs requis en de pareilles cir­
constances. Et les listes anciennes qui nous mentionnent tous ces noms y ajoutent 
encore par exemple ceux des médecins et astrologues qui étaient directement 
attachés à la personne du calife pour lui prodiguèr leurs conseils et qui dépen­
daient eux aussi de l’intendant chargé de la bonne marche de l’ensemble.

A côté de ces « spécialistes » qui pouvaient avoir été recrutés parmi les 
hommes libres, l’abondante domesticité proprement dite du calife et de sa 
famille était d’origine surtout servile. Elle comportait notamment un grand 
nombre d’eunuques dont l’utilisation dans le personnel n’était pas, comme on 
le croit parfois, réservée au harem. Un principe courant à l’époque et appliqué 
également dans l’empire byzantin voulait seulement que les eunuques pussent, 
mieux que d’autres, devenir pour le souverain des serviteurs fidèles, loyaux et 
entièrement dévoués à sa personne. On leur réservait les emplois de confiance 
et ils étaient affranchis dès qu’ils atteignaient certains grades, accolant alors 
à leurs anciens noms d’esclaves, empruntés le plus souvent au répertoire des 
noms de pierres ou de matières précieuses (Yâkût ou « Rubis », Lu’lu’ ou « Perle », 
Kâfûr ou « Camphre », mais aussi Badr ou « Pleine Lune »), le titre de « client 
du prince des Croyants ». .

Il existait parmi ces eunuques du service privé une hiérarchie qui devait 
avoir ses règles impérieuses, mais que l’on ne connaît point pour Bagdad et 
dont on peut seulement se faire une idée en recourant aux sources mamloukes 
tardives traitant de la Cour intimide. Là, d’après al-Kalkashandî, figuraient 
parmi les grands 'eunuques dits muharmak, non seulement le Premier Eunuque

33°

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



chargé d’enrouler en une sorte de couronne le turban du calife, mais encore 
le Maître de la Salle d’audience, le Porte-Messages, l’Intendant des Palais, le 
Directeur du Trésor, le Maître du registre du Conseil, le Porte-Ëcritoire, 
l’Intendant des parents proches du calife et le Maître de la Table. Les carrières 
les plus honorifiques étaient ainsi ouvertes à ces « domestiques » du souverain, 
y compris, dans la période de morcellement du califat, celle de dynaste indé­
pendant régnant sur une province aussi riche que l’Égypte, et l’importance 
de leur rôle n’avait fait que se développer à mesure que le calife prenait paral­
lèlement l’habitude d’utiliser dans son armée des milices serviles auxquelles 
il accordait sa préférence et dont souvent des eunuques assuraient, comme à 
Byzance, le commandement.

A côte de ces importants personnages, la plupart des domestiques esclaves 
habitant le palais étaient affectés eux aussi à des tâches précises. Tandis que 
certains s’occupaient de l’entretien des pièces et de leur ameublement, d’autres 
assuraient le service de la table, d’autres surtout servaient le souverain en 
particulier, l’aidant à se vêtir — comme cette femme qui portait dans le palais 
fatimide le titre de « Parure des trésoriers » et qui commandait à trente autres 
femmes —, lui facilitant la pratique des ablutions ou lui tenant l’étrier lorsqu’il 
montait à cheval. Ces multiples fonctions souvent aussi inutiles qu’honorifiques 
se perpétuèrent d’ailleurs dans les diverses Cours islamiques ultérieures où on 
les remarque à côté de véritables fonctions de gouvernement et où elles semblent 
avoir fait l’objet d’une hiérarchisation de plus en plus précise. Non seulement 
elles n’étaient pas réservées aux hommes, mais les esclaves féminines qui 
remplissaient autour du calife des activités variées, allant du service intérieur 
du harem à l’organisation des divertissements de musique et de danse comp­
taient encore dans leurs rangs celles qui lui servaient de concubines et pou­
vaient être très nombreuses et influentes.

Swr ces esclaves et sur les eunuques du harem pesait à la fin du Xe siècle 
l’autorité sévère de la Grande Intendante, la kahramâna dont les chroniques 
du temps signalent à maintes reprises l’ingérence dans les intrigues du palais^ 
voire même dans les affaires politiques. N’était-ce point elle par exemple qui 
louait parfois le rôle d’intermédiaire entre le vizir et le jeune al-Muktadir, qui 
renseignait le calife sur les activités du vizir ou à qui l’on confiait la garde du 
vizir disgracié et accusé de malversations ? Elle pouvait être d’extraction noble 
Puisque l’une d’entre elles, Umm Mûsâ, appartenait à la famille hashimide 
Mais on ignore quels étaient ses rapports exacts avec le Grand Eunuque dû 
harem dont on connaît par ailleurs l’existence, avec l’intendant qui assumait 
sans doute des responsabilités financières et avec le chambellan qui avait été

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

331

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



jadis le seul maître de cette Maison devenue bientôt pléthorique, mais qui en 
avait sans doute perdu la direction effective tout en voyant croître sa place 
honorifique auprès du souverain.

Le chambellan apparaît en effet comme le plus ancien détenteur d’une de 
ces dignités hiérarchisées qui étaient nées des offices palatins et qui permettaient 
d’occuper aux audiences califiennes des places déterminées portant le nom de 
« rangs ». Ce dernier terme, qui pouvait avoir un sens abstrait et indiquer seu­
lement, comme dans les dialogues de Kalila et Dimna, le degré d’influence que 
l’on exerçait sur le souverain ou le degré d’intimité que l’on avait avec lui, 
avait aussi une signification matérielle : il indiquait une de ces places dans le 
protocole qui étaient assignées aux « officiers » du service privé comme aux 
chefs militaires, aux administrateurs, aux cadis, aux membres de la famille 
régnante et aux proches parents du souverain.

Premier serviteur du calife depuis l’époque umayyade, le hâdjib portait 
un nom significatif, puisque lié au mot hidjâb qui désignait le voile ou rideau 
utilisé longtemps pour séparer, lors des audiences, le souverain de la masse 
des assistants. Son rôle avait été alors apparenté à celui d’un huissier qui sur­
veillait les entrées et ajoutait à cet office celui d’un bourreau éventuellement 
chargé d’éliminer par la violence les importuns. Chef en même temps des ser­
viteurs du palais, il était souvent d’origine humble, généralement choisi au 
début de l’époque abbasside dans cette classe de clients non arabes qui avait 
tant contribué à l’avènement du nouveau régime. Aucune formation particu­
lière ne lui était en principe demandée. A force de fréquenter les adminis­
trateurs qui assistaient son maître pour d’autres tâches, il lui arrivait néanmoins 
de s’initier parfois aux problèmes du gouvernement et de prétendre ensuite a 
des fonctions qui ne lui étaient point d’abord promises. C’est ainsi que le cham­
bellan du calife al-Mansûr, un certain al-Rabî', simple fils d’esclave, fut à la 
fin du règne de son maître élevé à la dignité de premier ministre et que son fils, 
également chambellan, obtint la même promotion quelques décennies plus tard.

L’office de chambellan avait d’ailleurs lui-même changé de caractère à 
mesure que les éléments militaires prenaient une plus grande importance dans 
l’entourage du souverain. A l’époque de Samarra, il avait été confié à des émirs 
turcs et à la fin du ixe siècle, lorsque des contingents de gardes furent spécia­
lement affectés à la protection du palais et de la personne du calife, le hâdjib 
devint leur chef de la même façon qu’il commandait à l’ensemble du personnel 
civil. Ce fut alors un véritable chef de guerre qui pouvait entrer en compétition 
avec les émirs, commandants d’armée ou gouverneurs, pour la conquête d un 
pouvoir que le calife lui-même n’assumait plus réellement. Ce caractère mili­

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

332

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



taire revêtu alors par le hâdjib devait se maintenir en Orient pour un rôle qui, 
en Espagne, allait plutôt devenir l’équivalent de celui d’un premier ministre.

En attendant les dernières étapes de cette évolution, le chambellan du 
Xe siècle agissait à Bagdad à la fois comme maître de cérémonies et comme 
chef de la garde palatine et de la domesticité. Personnage remuant, il trompait 
dans toutes les intrigues, faisait parfois écran entre le calife et son vizir, donnait 
son avis sur le choix des ministres et avait surtout une attitude déterminante 
lors des révolutions de palais ou des tentatives de conjuration qui se produi­
sirent en grand nombre à cette époque. Ce fut au dévouement de son cham­
bellan que le jeune al-Muktadir, devenu calife à l’âge de treize ans, dut de rester 
à la tête de l’empire alors qu’un groupe de conjurés avait voulu le remplacer, en 
908, par son cousin plus âgé Ibn al-Mu‘tazz. Toutefois, à côté de ce rôle occulte, 
le hâdjib conservait la fonction qui avait été la sienne depuis les premiers temps et 
qui consistait à préparer les audiences officielles en assignant à chaque assistant 
la place due à son rang et en faisant ainsi office de chef du protocole.

Auctme responsabilité financière ne lui incombait en revanche. Ce n’était 
pas lui qui s’occupait des biens du calife ou biens de la « couronne », pourrait-on 
dire en employant une expression quelque peu impropre. Cette lourde tâche 
revenait à un trésorier qui avait à la Cour la charge toute spéciale de gérer, 
non pas le Trésor de l’État, mais le trésor des califes comprenant plus particu­
lièrement ces bijoux, pierres précieuses, tapis, tissus et vêtements rares dont 
on a déjà vu l’abondance dans les « magasins » du palais. Le trésor proprement 
dit, la cassette califienne, était de son côté confié à un secrétaire habile, financier 
de formation dont le rôle restait effacé. Quant aux domaines privés, c’est-à-dire 
aux domaines dont bénéficiait le calife en tant que souverain, ils étaient eux 
aussi gérés par un secrétaire affecté à ce service et dont on connaît mal l’activité 
réelle. Le même système était employé pour les biens et les trésors de person­
nages importants tels que les membres de la famille califienne (reine mère, 
oncles ou frères du souverain, princes héritiers ses fils) ou les dignitaires parve­
nus au sommet des honneurs. Tous ces trésoriers avaient jusqu’au Xe siècle des 
offices assez peu précis. Mais ceux qui étaient en rapport direct avec le souverain 
pouvaient à l’occasion et grâce à ses faveurs accéder à des charges plus impor­
tantes, comme ce jeune ‘Ubayd Allâh, choisi d’abord par le calife al-Mutawak- 
«1 pour gérer spécialement les palais et divers bâtiments de la Cour, qui devint 
dans la suite le vizir du souverain. Aussi bien le vizir ainsi que les secrétaires 
qui l’accompagnaient et du rang desquels il était généralement sorti étaient- 
us eux aussi des « serviteurs » du calife, faisant à certains égards partie de sa 
Maison et pénétrant en tant que tels dans son entourage immédiat.

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

333

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

•

De tout temps en effet les qualités exigées du vizir avaient été, non seule­
ment la compétence technique et la connaissance des problèmes du gouverne­
ment, mais aussi l’aptitude à « servir le calife », comme le disait expressément 
nn personnage aussi averti que le vizir al-Kâsim ibn ‘Ubayd Allâh et comme 
en témoignait par exemple le terme « service [du souverain] » appliqué parfois, 
en certaines régions comme l’Espagne, au corps des administrateurs. Premier 
serviteur du calife, bien qu’il n’eût aucun pouvoir direct sur la Maison, le vizir 
tenait à ce titre dans les audiences la première place et avait la pré­
séance sur le chambellan et tous les autres dignitaires présents ainsi que sur les 
membres de la famille califienne à l’exception du ou des princes héritiers. Non 
seulement il se tenait debout à la droite du calife, mais dans certains cas excep­
tionnels, si le calife était trop jeune pour pouvoir prendre la parole en public, 
c’était lui qui parlait en son nom.

Cette situation honorifique ne lui avait cependant été que progressivement 
acquise, à mesure que son rôle d’abord personnel et temporaire auprès du sou­
verain, celui d’un « serviteur par excellence », s’était peu à peu transformé en 
une charge reconnue. Dans les premiers temps le vizir, qui venait chaque jour 
travailler au palais avec les autres secrétaires, y rencontrait normalement le 
calife en compagnie des principaux chefs de service, lui présentait les << dossiers » 
au cours de séances que l’on peut appeler des « conseils » et où étaient prises 
les décisions importantes, notait enfin sous sa dictée ses ordres directs dont les 
brouillons étaient ensuite transmis pour ampliation aux services intéressés. 
Muni de son écritoire, il restait debout pour prendre les instructions qui lui 
étaient données et ne se vit adjoindre qu’au début du xe siècle un serviteur chargé 
de faciliter sa tâche en lui tenant l’écritoire.

Pour que de telles entrevues eussent à cette époque revêtu un caractère 
plus solennel, il avait fallu que le vizir fût devenu l’intermédiaire nécessaire 
entre le souverain et des secrétaires qui ne rencontraient plus le détenteur du 
pouvoir ; il ne travaillait même plus au palais ni dans son immédiate proxi­
mité, mais bien à l’hôtel viziral, véritable hôtel « de fonction » et centre admi­
nistratif qui abritait les principaux bureaux. Le vizir, qui assumait entièrement 
la responsabilité de leur direction, n’avait plus désormais qu’à venir « consulter » 
de manière purement formelle le souverain, soit au cours de ses audiences régu­
lières qui avaient lieu à date fixe, soit au cours d’entretiens privés plus ou moins 
fréquents qui lui permettaient d’examiner avec lui de plus graves questions et 
qui se déroulaient après un temps d’attente pour lequel le vizir disposait à l’inté­

334

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rieur du palais d’une pièce dont l’usage lui était réservé. Parfois il était spécia­
lement appelé par le calife et cet appel pouvait être la marque de la disgrâce qui 
à cette époque fondait subitement sur lui, vizir tout-puissant tant qu’il était 
en place, mais personnage soumis encore plus que d’autres aux imprévisibles 
décisions de l’arbitraire califien. C’est pourquoi il arrivait au vizir ainsi convoqué 
de demander à l’envoyé du souverain : « Dois-je me présenter en tenue officielle 
ou en simple robe? » La réponse l’éclairait sur la raison de la convocation : 
destitué de sa charge ou en passe de l’être, il s’abstenait de revêtir la tunique 
noire qu’il portait normalement en présence du calife

Le second digmtaire était le commandant en chef des armées, qui, au début 
du Xe siècle, se tenait à la gauche du souverain et y occupait une place éminente, 
quoique normalement inférieure à celle du vizir dont il ne reconnaissait point 
sans irritation la suprématie. Lui-même avait vu sa fonction et sa dignité Se 
préciser peu à peu au cours du ixe siècle, tandis que le calife accordait une 
importance croissante à un préfet de police chargé, on l’a vu, de maintenir 
l’ordre dans la capitale. Ce fut ce poste clé de la préfecture de police qui assura 
bientôt la suprématie d’un émir commandant d’autre part aux chefs des divers 
contingents de la milice servile. Le premier à être investi de ces tâches fut un 
serviteur fidèle d’al-Mu‘tadid appelé Badr. D’autres suivirent, qui avaient 
plus d’ambition, et l’unité de commandement établie ne pouvait qu’inciter un 
puissant militaire, à la fois gouverneur de Bagdad et général des armées, à se 
dresser désormais en face du vizir. En fait il allait suffire de l’apparition de 
graves dangers extérieurs requérant le secours des armes pour que le vizir, comme 
le calife du reste, se trouvât à la merci d’un tel personnage et se rit obligé 
de lui manifester une déférence non prévue par le protocole : ainsi Ibn 
al-Furât dut-il se déranger lui-même pour aller saluer l’émir Mu’nis qui 
revenait défendre la capitale contre les entreprises des Karmates.

A côté de cet émir et du vizir, un troisième personnage pourvu d’un office 
tenait enfin sa place dans l’entourage du souverain. C’était le « grand cadi », de 
qui dépendait pour une bonne part, ainsi que nous l’avons déjà vu, l’organisa­
tion judiciaire de l’État, mais qui intervenait moins fréquemment que les deux 
autres dignitaires dans la vie politique. Son office avait cependant connu une 
période de grandeur quand le calife al-Ma’mûn consultait régulièrement le 
grand cadi Ibn Abî Du’âd sur l’orientation de sa politique et prenait la décision 
de recommander par testament à son frère et successeur de se faire seulement 
assister par ce magistrat suprême de la judicature. Plus tard, au Xe siècle, le 
vizir‘Alî ibn ‘Isâ lui-même, impatienté par l’incapacité du calife à résoudre le 
problème budgétaire, en même temps qu’indigné par sa propension à faire de

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

335

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

ses vizirs des boucs émissaires sacrifiés aux réclamations de sa Maison ou de 
sa garde, devait finir par conseiller au souverain de prendre pour vizir le grand 
cadi. Maïs cette proposition fut sans écho et le maître de l’organisation judiciaire, 
malgré le prestige attaché à sa charge ou peut-être en raison de ce prestige qui 
inquiétait le calife, n’eut jamais dans l’État une dignité susceptible de rivaliser 
avec celle du vizir et du chef des armées.

Dans l’entourage du calife, à côté du vizir, de l’émir et du grand cadi 
paraissaient encore dans les audiences en tant que corps constitués les trois 
groupes des secrétaires, des commandants des troupes ou kâ’id * et des cadis 
régionaux.

Le premier de ces groupes, celui des secrétaires, se caractérisait par l’esprit 
de corps de ses membres, divisés certes par des rivalités internes touchant à 
leurs options politiques ou doctrinales, mais profondément imbus d’une origi­
nalité qui tenait à leur compétence et à la formation spécialisée que celle-ci 
supposait. Eux seuls en effet savaient rédiger les lettres officielles et les actes 
de nomination. Eux seuls connaissaient les procédés permettant d’établir 
l’assiette de l’impôt, puis de le percevoir. Eux seuls savaient apprécier la valeur 
des terres sur lesquelles reposait en grande partie l’économie de l’État abbasside. 
Eux seuls enfin pouvaient diriger les travaux d’intérêt public et régler les litiges 
administratifs qui survenaient par exemple entre cultivateurs et marchands 
comme entre contribuables et agents du fisc.

Toujours non-Arabes, ils formaient une classe bien distincte dont certains 
membres étaient d’origine iranienne et restaient fiers de cette ascendance, tandis 
que d’autres, moins nombreux, provenaient des milieux syro-palestiruens, mais 
manifestaient la même méfiance à l’égard de la culture islamique traditionnelle. 
Certes les uns et les autres n’étaient pas à proprement parler ignorants des règles 
du droit dont ils devaient tenir compte dans leur métier, surtout quand ils 
traitaient de l’organisation fiscale; mais ils étaient dans l’ensemble beaucoup 
plus sensibles aux effets d’une formation à la fois scientifique et littéraire de 
caractère moins islamique. C’est ce qui explique les diatribes dont ils furent 
l’objet à certaines époques, notamment au début du IXe siècle quand des auteurs 
comme al-Djâhiz ou Ibn Kutayba * dénoncèrent leur manque d’intérêt pour 
les sciences religieuses, en critiquant en même temps les modes vestimentaires 
par lesquelles ils cherchaient à se différencier du commun des mortels. « Dès 
l’instant, écrit al-Djâhiz, que le moindre de ces secrétaires porte une ample 
robe aux pans allongés, qu’il natte sur ses joues les mèches de ses tempes et 
qu’il coupe ses cheveux en V sur son front, il s’imagine qu’il est le maître et 
non le subordonné, le suzerain au-dessus du vassal. Pour peu qu’un scribe débu­

336

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

tant foule le siège du pouvoir, ait obtenu accès au conseil du calife, ait placé une 
corbeille pour le séparer du commun et mis devant soi son écritoire, pour peu 
qu’il ait retenu de la rhétorique ses clichés les plus brillants et de la science ses 
traits les plus gracieux, qu’il ait appris les sentences de Buzurgmihr, le testament 
d’Ardashîr, les épîtres de ‘Abd al-Hamîd * et le livre de savoir-vivre d’Ibn 
al-Mukaffa‘, pour peu qu’il ait fait du recueil de Kalîla et Dimna le trésor secret 
de sa sagesse », il se prend pour l’égal des grands penseurs de l’Islam. « Son 
premier soin est alors, continue al-Djâhiz, de déprécier la composition du Coran 
et de dénoncer ses contradictions. Puis il croit faire preuve de finesse d’esprit 
en démentant les faits historiques transmis par la Tradition et en récusant les 
traditionnistes [...] Preuve en est que l’on n’a jamais vu scribe faire du Coran 
son livre de chevet ni de ses Commentaires la base de son savoir, ni du droit 
canonique sa spécialité, ni de la connaissance de la Tradition le fondement de 
sa science. » Aussi bien rapporte-t-on qu’al-Fadl ibn Sahl, ministre du calife 
abbasside al-Ma’mûn, aurait osé déclarer, lorsqu’il eut décidé de se convertir 
et pris connaissance du Coran, que ce texte, par définition incomparable aux 
yeux dés musulmans, était seulement « aussi beau que celui de Kaltla et Dimna ».

Cette formation essentiellement profane expliquait aussi que les secrétaires 
fussent, plus que d’autres, d’éminents lettrés, parfois attirés par la pensée ratio­
nalisante des mu'tazilites, plus soucieux en tout cas d’élégance stylistique que 
de discussions théologiques ou juridiques. Dans les documents de chancellerie 
sévissait donc cette prose fleurie et rimée où les faits importants étaient indiqués 
le plus souvent par des allusions si voilées qu’un non-initié ne pouvait les com­
prendre. L’art de la rhétorique * atteignait chez eux un tel degré de raffinement 
qu’on en vint à s’interroger sur son utilité réelle et à opposer à sa vanité l’effica­
cité des opérations comptables auxquelles se livraient les secrétaires spécialisés 
dans les affaires fiscales. Le thème des mérites respectifs du « rédacteur » et du 
« comptable », que traite un auteur comme al-Tawhîdî, trahit la désapprobation 
qui perçait alors dans l’opinion à l’égard de ce maniérisme excessif.

Non arabes de culture, les secrétaires étaient souvent aussi non musul­
mans, conservant la foi chrétienne, zoroastrienne ou manichéenne de leurs 
ancêtres, relevant ainsi de tendances « culturelles » et politico-religieuses qui 
variaient avec les périodes. Tandis qu’à l’époque umayyade et au début del’épo- 
que abbasside figuraient surtout parmi eux des scribes héritiers des traditions 
byzantines, ce furent à l’époque abbasside les Iraniens qui d’abord dominèrent. 
Au cours du IXe siècle, on vit ensuite apparaître des secrétaires chrétiens qui, 
fait curieux, avaient été généralement introduits dans l’administration centrale 
par des émirs turcs chargés de gouvernements provinciaux où ils avaient, à cette

337

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

occasion, constitué leur propre personnel d’administrateurs. Parmi eux certains 
adhérèrent toutefois assez rapidement à l’Islam et devinrent de fidèles serviteurs 
du califat. Si bien que l’on vit finalement la classe secrétariat à Bagdad se sépa­
rer en deux clans, l’un sunnite et loyalement attaché au régime existant, l’autre 
au contraire shi'ite, servant ce même régime, mais avec l’intention de le neutra­
liser et d’usurper le pouvoir. Toutes ces dissensions, mêlées aux conflits inté­
rieurs qui agitaient dors continuellement le Palais, ne manquèrent pas d’avoir 
des répercussions immédiates sur la vie politique en attendant que diminuât 
peu à peu, avec le morcellement de l’empire et la disparition de l’administration 
centrale bagdadienne, la place occupée par les scribes de formation profane 
dans les milieux palatins. Les personnages qui avaient constitué, en pleine épo­
que abbasside, une branche importante de la société aristocratique perdirent 
ainsi peu à peu leur originalité tandis qu’ils recevaient, au sein des nouvelles 
madrasas de l’époque saldjoukide, un enseignement comparable à celui des 
hommes de religion et que ces derniers eux-mêmes, souvent appelés par les 
princes à remplir des missions de confiance, devenaient à leur tour des lettrés 
experts en maniérisme, tel le fameux cadi al-Fâdil qui célébra les conquêtes 
de son maître Saladin.

De leur côté figuraient, parmi les dignitaires, des membres de la classe mili­
taire qui n’eurent pas auprès du calife le même statut selon les époques, mais 
qui toujours accédèrent aux honneurs en vertu du pouvoir effectif dont ils dispo­
saient. Aux chefs de tribu de l’époque umayyade avaient ainsi rapidement suc­
cédé les officiers des contingents de gardes mercenaires abbassides. Les trou­
pes qu’ils commandaient portaient, au Xe siècle, des noms évoquant soit celui 
de leur premier maître, soit la nature de leur fonction. Aux Bugha’ites, rassem­
blés au temps du calife al-Mutawakkil par un certain Bughâ, s’étaient ajoutés 
les Nasirites, qui avaient été recrutés par le régent al-Muwaffak connu sous le 
nom d’al-Nâsir, les Masaffites chargés, eux, de faire la « haie » lors des récep­
tions officielles ou les Hudjarites affectés à la garde des « salles » du palais. Les 
officiers de ces divers groupes étaient d’origine étrangère et le plus souvent d’an­
ciens esclaves, connaissant mal la langue arabe et ayant en matière religieuse 
des notions superficielles, mais profitant de la nécessité où se trouvait le calife 
de s’en remettre bien souvent à la fidélité de sa garde pour exercer sur lui de 
constantes pressions. Confiants en leur force, ils se sentaient, en dépit de leur 
qualité d'affranchis, facilement portés à intervenir dans les problèmes de gouver­
nement les plus délicats et constituaient en leur genre une classe aussi remuante 
que celle des secrétaires. Ils se montrèrent en tout cas particulièrement turbu­
lents au début du Xe siècle, réclamant sans cesse leurs soldes souvent payées

338

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

avec retard, soutenant éventuellement les révolutions de palais, prenant parti 
pour tel ou tel prétendant au califat. Le résultat en fut l'extermination succes­
sive des principaux corps de gardes califiens, les Masaffites d’abord, puis les 
Hudjarites, extermination opérée par les nouveaux émirs qui entendaient gou­
verner librement en lieu et place du calife et disposaient de leurs propres troupes. 
De la même façon, à la fin du xii® siècle, la garde noire du calife fatimide fut 
exterminée par Saladin, substituant son propre pouvoir à celui du maître qu’il 
avait d’abord servi.

A ce moment le milieu des émirs s’était encore une fois profondément trans­
formé, à mesure que les chefs militaires étaient devenus de véritables feudataires 
pourvus de leurs concessions foncières et suivis surtout des membres de leurs 
propres clans qui avaient été introduits en groupe dans l’Empire islamique lors 
de la prise du pouvoir par les Grands Saldjoukides. Turcomans et Kurdes 
avaient alors retrouvé le climat de luttes familiales, générateur de morcellements 
territoriaux, qui avait sévi jadis dans le milieu tribal arabe de l’époque umayyade. 
Mais le même recours classique du souverain à des troupes serviles destinées 
à garantir sa sécurité avait peu à peu limité les conséquences de ces rivalités. 
Dans les royaumes syro-égyptiens des XIIe et XIIIe siècles, un équilibre semble 
avoir été instauré selon lequel les émirs, qu’ils fussent hommes libres ou affran­
chis, assistaient le souverain dans ses tâches gouvernementales en prenant part 
régulièrement à ses conseils et tenaient donc dans son entourage une place plus 
importante qu’à l’époque abbasside. Ceci avant l’instauration du régime mili­
taire original qui allait caractériser la période mamlouke.

Les cadis enfin représentaient aux audiences le milieu des hommes de 
religion, sans qu’on sût cependant en vertu de quelles fonctions exactes ils 
étaient ainsi admis à figurer aux réceptions califiennes. Aussi bien ne jouaient- 
ils pas dans ce cadre un rôle aussi important que les secrétaires et émirs.

Dans les réceptions tenaient encore une place particulière certains membres 
de la famille régnante, dont le prince héritier, ainsi que les descendants du Pro­
phète ou de ses proches parents, ces Hashimides qui appartenaient, les uns à 
la lignée d’al-‘Abbâs, les autres à celle de ‘Alî ibn Abî Tâlib. Très nombreux 
à la Cour — un chroniqueur nous assure qu’ils étaient près de quatre mille à 
la fin du ix® siècle —, jouissant de divers privilèges tels que l’exemption de 
l’Aumône légale et le droit à une pension plutôt symbolique, ils étaient repré­
sentés par un syndic nommé par le calife et habilité pour défendre leurs intérêts. 
Ce syndic comptait parmi les personnages importants et était généralement 
accompagné lors des audiences par certains membres du groupe. Sa fonction 
fut au début du Xe siècle, en raison de l’appartenance shi‘ite des maîtres de

339

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



l’heure, dédoublée : à côté d’un syndic des Abbassides en apparut un autre, 
représentant les Alides.

Également nombreux, les membres de la famille régnante jouaient autour 
du calife un rôle variable selon les époques. Parmi eux les princes héritiers, qui 
avaient la préséance sur les autres dignitaires, avaient, au début de l’époque 
abbasside, longtemps fait l’apprentissage du métier de souverain en gouvernant 
des provinces avec l’aide d’un homme de confiance qui éventuellement deve­
nait leur vizir ; on le sait pour al-Mahdî, puis pour al-Rashîd et al-Ma’mûn 
par exemple. Mais cet usage se perdit quand la milice turque acquit la prépon­
dérance et les jeunes princes demeuraient, à la fin du IXe siècle, cantonnés sur 
la rive opposée du Tigre dans un palais isolé des autres. Les frères du calife étaient 
également, sauf cas exceptionnels, tenus à l’écart et il arrivait rarement qu’ils 
se manifestassent : en pareil cas c’était pour accaparer la réalité du pouvoir, 
comme fit al-Muwaffak au temps de la révolte des Zandj. Les oncles du calife 
apparaissaient encore plus rarement et si l’un d’entre eux joua quelque rôle 
au début du Xe siècle sous al-Muktadir, son intervention dans les affaires poli­
tiques était en fait liée à celle de la reine mère du moment, « Madame ».

Les femmes en effet, quoique vivant enfermées dans les quartiers secrets du 
harem sans se montrer jamais au grand jour, tenaient une place non négligeable 
dans le palais. Une attention particulière était portée au choix de celles qui avaient 
droit au titre d’épouse légitime du calife ; ces dernières appartenaient géné­
ralement à la noblesse arabe dont les représentants étaient également seuls à 
recevoir en mariage les filles du souverain. Des exceptions étaient toutefois 
faites à cette règle en faveur de certains serviteurs de marque ou dans le dessein 
d’assurer des alliances matrimoniales fructueuses. Un exemple significatif est 
celui d’al-Ma’mûn épousant la fille de son ancien ministre al-Hasan ibn Sahl, 
Iranienne du nom de Bûrân qui reçut de sop père un magnifique palais sur le 
Tigre, bientôt transformé en résidence califienne. Ainsi également al-Muktafî 
épousa-t-il la fille du gouverneur turc de l’Égypte, Khumarawayh, laquelle fut 
envoyée à Bagdad pourvue d’un trousseau dont le luxe est resté célèbre dans 
les annales. Ainsi donna-t-il lui-même en mariage sa propre fille à son vizir 
al-Kâsim, tandis que l’on vit plus tard un calife épouser, d’ailleurs contre son 
gré, la fille de l’émir bouyide ‘Adud al-Dawla. Mais il ne faut pas oublier qu’à 
côté des épouses légitimes existaient des concubines que la passion du souverain 
ou leur statut de mère, lorsqu’elles lui avaient donné uû fils, pouvaient faire 
considérer à l’égal des premières.

Une fois qu’elles avaient pris pied dans le palais, les épouses, les concubines 
et les mères de calife réussissaient par moments à y nouer les fils de nombreuses

LA. CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

340

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

intrigues relatées par les historiens. On manque certes de détails sur la manière 
dont elles assistaient par exemple à certaines cérémonies officielles ou à certains 
conseils, dissimulées derrière un rideau ou dans des pièces secrètes. Mais il 
est sûr qu’elles s’immisçaient souvent avec succès dans la vie politique. La mère 
d’al-Rashîd, une ancienne esclave yéménite nommée al-Khayzurân, sut ainsi 
faire monter son fils sur le trône en ne reculant même pas devant un assassinat ; 
elle s’occupa ensuite activement jusqu’à sa mort des affaires de l’empire qu’elle 
examinait en compagnie du vizir Yahyâ le Barmakide. L’épouse de ce même 
al-Rashîd, nommée Zubayda et Arabe de naissance, sut intervenir en faveur du 
règlement anticipé de la succession califienne en défendant les intérêts de son 
propre fils, al-Amîn, contre ceux du « fils de la Persane », al-Ma’mûn.

De telles intrigues de harem avaient d’ailleurs leur prolongement dans les 
rapports du souverain avec ses « compagnons de plaisir », les nadim, qui parti­
cipaient à ses réunions privées et approchaient de près sa personne dans son 
intimité. Parmi eux se distinguaient, depuis le règne de Hârûn al-Rashîd semble- 
t-il, ceux qui avaient reçu la qualification officielle de « commensaux » attitrés 
et qui, de ce fait, bénéficiaient eux aussi d’une place officielle parmi les « déten­
teurs d’offices » et autres courtisans autorisés à présenter régulièrement leurs 
hommages au calife.

Au sein de l’immense palais royal que peuplaient ainsi domestiques et 
courtisans, la majesté du calife commençait de se manifester le jour de sa pre­
mière audience solennelle. Le serment des membres de la Communauté, que 
très souvent il avait reçu une première fois déjà lors de sa désignation comme 
héritier, lui était alors renouvelé. Ce serment, on l’a vu, pouvait être prêté en 
deux temps, d’abord par les membres de l’aristocratie, puis par le peuple : 
c’était d’abord le « serment privé », le second était « public ». Si le second n’était 
en général qu’une formalité, le premier ne pouvait être accompli qu’avec l’accord 
des principaux dignitaires de la Cour et membres de la famille califienne. Selon 
les époques, le vizir, le grand cadi ou l’émir avaient dans ce choix une opinion 
prépondérante. Les discussions avaient lieu surtout lorsque le calife mourait 
sans avoir désigné d’héritier, ce qui arriva par exemple à la mort d’al-Wâthik 
en 847, ou lorsque le calife mourant était pressé par ses intimes de désigner son 
successeur, ainsi qu’il advint quand l’autoritaire al-Muktafî tomba terrassé, 
en 908, par une maladie dont il ne devait pas se relever. Mais il fallait toujours 
que la désignation du calife reçût l’agrément de son entourage de parents ou 
de dignitaires, ainsi que celui de certains gouverneurs de province. Parfois même

341

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

il était nécessaire d’obtenir la renonciation à ses droits d’un héritier antérieure­
ment désigné, ce que dut faire par exemple al-Mahdî lorsqu’il prit son fils 
Mûsâ comme héritier à la place du cousin qu’il avait d’abord choisi.

Le serment engageant les deux parties contractantes, d’une part le nouveau 
ou futur calife, d’autre part ses sujets, avait été jadis prêté à l’intérieur de la 
mosquée. L’habitude se répandit ensuite, à l’époque abbasside, de le faire prêter 
au palais. Déjà en 777, quand al-Mahdî fit renouveler l’hommage de ses sujets 
pour obtenir en même temps la désignation de son fils Mûsâ comme héritier, il 
commença par convoquer en son palais les personnages les plus importants. 
Ensuite seulement, raconte l’historien al-Tabarî, il se rendit à la grande mosquée 
de Rusâfa et là s’assit sur le minbar, suivi de son fils qui s’assit un degré plus 
bas, tandis que ‘Isâ, son cousin dépossédé, restait debout sur le seuil des 
marches.

Les détails donnés alors sur le déroulement de la cérémonie peuvent être 
considérés comme assez typiques pour mériter d’être rapportés. On y voit le 
calife remercier Dieu, le louer et invoquer prière et bénédiction sur le Prophète 
avant d’informer l’assistance que les membres de sa famille, ses clients, ses 
généraux, ses auxiliaires et autres Khurasaniens avaient décidé de destituer 
‘Isâ et de transférer son titre à Mûsâ, fils de l’émir des Croyants, choisi et agréé 
par eux-mêmes. S’abritant derrière l’opinion de ces divers personnages dont il 
voulait, disait-il, conserver les bonnes dispositions et ne point provoquer le 
désaccord, il avait été suivi par ‘Isâ lui-même, acceptant de relever les sujets 
du serment qui pesait auparavant sur leurs nuques. A Mûsâ, qui appliquerait 
le Livre et la sunna de son Prophète de la manière la meilleure et la plus juste, 
revenait désormais la qualité précédemment dévolue à ‘Isâ, et ce en vertu d’un 
acte émanant de l’émir des Croyants ainsi que des membres de sa famille et de 
ses clients. « Prêtez donc le serment, continuait le calife, vous tous qui êtes pré­
sents ; empressez-vous de faire ce que d’autres ont déjà fait avant vous, car le 
bien est tout entier dans le regroupement communautaire et le mal tout entier 
dans la division. Je demande à Dieu de nous accorder ainsi qu’à vous le secours de 
Sa miséricorde, la grâce de Lui obéir et de Lui plaire ; je Lui demande de me par­
donner ainsi qu’à vous. » Mûsâ s’assit alors plus bas que son père, le visage décou­
vert, et s’écartant du minbar pour que ne soient pas gênés ceux qui venaient 
prêter serment et lui toucher la main. ‘Isâ pendant ce temps était demeuré 
debout à sa place et on lui lisait une lettre par laquelle il déclarait renoncer à 
ses droits de prince héritier et relever de leur serment tous ceux qui le lui avaient 
auparavant prêté, les en relevant de son plein gré, sans aucune contrainte, avec 
pleine satisfaction et sans aucune répulsion. Puis il monta lui-même prêter

342

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



serment à al-Mahdî, lui toucha la main et se retira. Les membres de la famille 
d’al-Mahdî prêtèrent alors serment à leur tour, selon leur âge, à al-Mahdî et 
à Mûsâ en leur touchant la main à tous deux. Ils furent suivis des conseillers, des 
généraux les plus éminents et des clients jusqu’à ce qu’al-Mahdî descendît enfin 
du minbar pour se rendre à son palais, tout en laissant à Khâlid ibn Mansûr le 
soin de recevoir les serments des autres membres de l’aristocratie et du peuple.

La première cérémonie en vint plus tard, au début du Xe siècle, à se passer 
tout entière au palais. Elle était réservée aux « grands », mais sa durée pouvait 
être assez longue puisqu’en 908, lors de la conjuration d’ibn al-Mu‘tazz, la 
prestation du serment par les membres de l’aristocratie, Hashimides et digni­
taires, se prolongea pendant un après-midi entier. Quant à la prestation du 
serment par la foule, dont on ne parlait guère car elle n’avait plus aucune impor­
tance, elle continuait de se faire à la grande mosquée, et sans doute par personne 
interposée.

Parfois, la désignation de princes héritiers s’accompagnait de déclarations 
supplémentaires par lesquelles chacun d’entre eux s’engageait à respecter la 
décision prise et à en observer les stipulations. Ce fut ce qui se passa par exem­
ple lorsque Hârûn al-Rashîd, ayant décidé de partager le pouvoir entre ses 
deux fils, les futurs al-Amîn et al-Ma’mûn, procéda à une véritable séparation 
de l’empire, attribuant dès ce moment à al-Ma’mûn la partie orientale que celui- 
ci était destiné à conserver après l’accession de son frère au califat. Pour donner 
dans ce cas plus de solennité aux déclarations faites par les intéressés, les actes 
enregistrés par les témoins furent même exposés à l’intérieur de la Ka‘ba à 
la Mekke. Un tel serment liait les parties d’une façon irrévocable et l’on ne vit 
qu’exceptionnellement des héritiers relever ensuite les croyants de l’engage­
ment ainsi prêté.

Investi par cette forme de serment, le calife continuait ensuite à recevoir 
régulièrement les hommages, sinon les serments des membres de son entourage. 
Au temps d’al-Mansûr, nous dit-on, les « compagnons » du calife venaient le 
saluer chaque matin. Plus tard, le calife prit l’habitude de donner audience 
seulement deux jours par semaine, mais le principe de la cérémonie demeurait 
le même. Le caractère de ces audiences, sur lequel nous restons mal renseignés, 
paraît s’être d’ailleurs modifié peu à peu entre le vnie et le Xe siècle. A mesure 
que le calife se désintéressait du gouvernement et se déchargeait de ses tâches 
sur son vizir, les audiences devinrent à la fois plus solennelles et moins impor­
tantes pour la vie de l’empire.

Dans les premiers temps c’était, semble-t-il, à l’occasion de ces séances 
d’hommages que le calife s’informait de certaines questions ou qu’il s’entre­

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

343

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tenait par exemple avec tel ou tel courtisan désirant se charger d’un gouver­
nement de province ; c’était peut-être aussi à ce moment qu’il examinait les 
requêtes présentées. Rapidement cependant les audiences furent réservées à des 
cérémonies d’investiture ainsi qu’à la réception de gouverneurs, de chefs 
militaires ou d’ambassadeurs étrangers. Nul gouverneur de province ne pou­
vait prendre possession de son poste s’il n’avait été auparavant muni d’un acte 
de nomination solennellement remis par le calife et s’il n’avait reçu du souverain 
lui-même l’étendard blanc symbole de son commandement. Les chefs d’armée 
victorieux devaient de même être reçus par leur maître pour obtenir de lui les 
distinctions diverses auxquelles ils pouvaient prétendre, couronnes et ceintures 
incrustées de pierreries, auxquelles s’ajoutaient éventuellement colliers, bra­
celets et selles de cérémonie. Il est probable que le vizir lui aussi était investi 
de façon solennelle par le calife. Nous savons qu’une fois choisi et nommé il 
était reconduit à son domicile par les dignitaires qui lui faisaient une escorte 
d’honneur et qu’à cette occasion le calife le comblait de présents divers, dont 
vêtements d’apparat et plats raffinés. Les mêmes cadeaux, ainsi que des bourses 
pleines d’or ou d’argent, pouvaient être attribués à tout personnage que le 
souverain entendait récompenser, mais c’étaient surtout les « robes d’honneur » 
garnies parfois de fourrure, brodées d’or aux noms et titres du souverain et 
fournies par les ateliers officiels de tirâz qui étaient le plus généralement repré­
sentées parmi les largesses califiennes. Ajoutons que des audiences exception­
nelles, auxquelles étaient admises de nouvelles catégories de personnages, 
pouvaient être données par le calife, notamment lorsqu’il désirait faire procla­
mer solennellement une profession de foi. En revanche le calife ne présidait 
généralement pas les hautes cours pour lesquelles il se faisait représenter par 
le vizir et il se bornait, dans les cas importants, à écouter le déroulement du 
procès, dissimulé derrière un rideau.

Lors des audiences normales une tenue était exigée, qui semble avoir été 
fixée surtout à l’époque où les califes résidaient à Samarra. Cette tenue était, 
pour les militaires et les secrétaires, la tunique courte d’origine persane appelée 
kabâ’ que l’on reconnaît par exemple sur les fresques du palais de Lashkari 
Bazar. Les cadis seuls étaient autorisés à conserver la robe longue dite durraa 
et le voile de tête ou taylasân que les secrétaires portaient aussi dans le privé. 
Tous ces vêtements devaient être à la Cour abbasside de couleur noire, car le 
noir était depuis ses débuts la couleur officielle du régime, liée sans doute au 
caractère messianique de l’ancien mouvement révolutionnaire, s’opposant au 
blanc qui avait été jadis adopté par les Umayyades et que conservaient les émirs 
et califes de Cordoue. Quant à la tenue de majesté du calife, elle nous est sur­

344

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

tout connue pour le début du Xe siècle. Le souverain portait lui aussi alors la 
tunique courte ; il était coiffé du haut bonnet appelé kalansttwa, parfois 
accompagné d’un turban ; il avait de courtes bottes, à l’instar, semble-t-il, 
de l’empereur de Byzance ; il était d’autre part muni des insignes de la souve­
raineté représentés par le manteau du Prophète ainsi que le sabre et la baguette 
de ce dernier et il avait devant lui un exemplaire du Coran qui avait été copié 
sur les ordres du calife ‘Uthmân ; par ce dernier trait il entendait sans doute 
signifier aux émirs attirés par les doctrines sectaires qu’il entendait quant à lui 
sauvegarder une étroite orthodoxie.

Le cérémonial même de l’audience nous est décrit, à Bagdad, par certains 
récits qui nous montrent notamment le chambellan faisant entrer successi­
vement les divers dignitaires par ordre de préséance : le prince héritier d’abord 
s’il y en avait un, puis les fils du calife, le vizir avec son escorte, le chef des 
armées, les directeurs de bureau, les secrétaires, les émirs, les Hashimides et 
les cadis. Le vizir et le commandant en chef devaient baiser le sol devant le 
calife — du moins au Xe siècle, car la prosternation ne fut pratiquée, au dire des 
chroniqueurs eux-mêmes, qu’à cette époque relativement tardive —, puis lui 
baisaient la main avant d’occuper les places qui leur étaient assignées à la 
droite et à la gauche du souverain. Les autres personnages se contentaient de 
saluer le calife « au bord du tapis » avant de gagner les leurs, de chaque côté 
de la cour sur laquelle ouvrait l’îwân où était installé le calife. L’armée enfin 
était admise et les soldats prenaient place eux aussi sur les deux côtés de la cour, 
derrière des cordes tendues pour laisser libre l’espace médian. Toutes ces entrées 
devaient se faire dans un silence respectueux et rigoureusement imposé.

Quand dignitaires et militaires étaient ainsi à leur place, le chambellan 
faisait entrer le personnage à qui le calife donnait audience et qui avait été par­
fois auparavant, pomme on l’a vu plus haut pour les ambassadeurs byzantins 
reçus par al-Muktadir, conduit de salle en salle à travers toutes les merveilles 
du palais califien. Ce personnage, aussitôt introduit, devait se prosterner à 
plusieurs reprises tout en s’avançant entre les deux rangées d’assistants. Dans le 
cours du x® siècle, la majesté du calife avait d’ailleurs été encore accrue par 
l’introduction d’une loge grillagée où il siégeait.

C’est cette loge que l’on retrouve dans un récit de Nâsir-i Khusraw évo­
quant avec admiration le sarîr fatimide exposé dans un pavillon du palais du 
Caire dont il occupait toute la largeur, trône ou plus exactement lit de repos 
garni de coussins sur lequel le calife se tenait assis à l’orientale ou parfois à demi 
couché. « Trois de ses faces, écrit notre auteur, étaient en or et on y avait repré­
senté des scènes de chasse, des cavaliers faisant courir des chevaine et d’autres

345

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

sujets. On y remarquait également des inscriptions tracées en très beaux carac­
tères. Les tapis et les tentures de cette salle étaient en satin de Grèce tissé expres­
sément à la mesure de la place où ils devaient être posés. Une balustrade en 
treillage d’or entourait le sarir dont la beauté défiait toute description. Derrière 
lui, du côté du mur, étaient posés des degrés en argent. Ce trône était si merveil­
leux qu’un volume tout entier ne suffirait pas à le décrire dans tous les détails. » 
L’ensemble devait magnifier, à l’instar d’un baldaquin, la silhouette précieuse 
du souverain devant qui brûlaient en outre des cassolettes d’encens et s’incli­
naient révérentiellement les somptueux chasse-mouches tenus par des esclaves.

Quand le calife recevait en privé, le cérémonial était évidemment plus 
simple, mais le souverain avait toujours droit à des marques particulières 
d’honneur et de respect. Ses visiteurs devaient le saluer de son titre d’émir des 
Croyants, lui baiser les mains et les pieds, ne pas lui adresser eux-mêmes la 
parole, sauf exception rarissime, mais observer le silence et demeurer debout 
en attendant ses ordres.

Toujours donc était mise en valeur la majesté d’un homme qui occupait, 
en pleine époque abbasside, une place vraiment unique à la tête de l’empire et 
qui surpassait de son prestige tous ceux qui s’efforçaient de rivaliser avec lui 
ou cherchaient à recueillir une parcelle plus ou moins grande de son immense 
pouvoir. Au cérémonial qui le magnifiait ainsi en public comme en privé s’ajou­
taient encore les louanges hyperboliques de poètes et autres thuriféraires à gages 
pour qui aucune flatterie ne paraissait exagérée. Ces chantres officiels, exploi­
tant bien souvent la veine typiquement arabe de l’orgueil personnel ou tribal, ne 
faisaient que continuer la tradition d’un genre littéraire bien connu dans l’an­
cienne Arabie, mais en reflétant les habitudes nouvelles de la Cour souveraine. 
Aux fameux poètes d’époque umayyade tels qu’al-Akhtal *, Djarir * et al- 
Paraydak * avaient succédé à la Cour abbasside al-Buhturi * et Ibn al-Rûmî *. 
Leurs formules atteignaient un degré de lyrisme que l’on peut illustrer par 
les vers suivants d’al-Mutanabbî, d’autant plus frappants qu’ils s’adressaient 
à deux petits roitelets du Xe siècle, l’eunuque noir qui régnait en Égypte au 
temps des Ikhshidides et le chef batailleur de la petite principauté hamda- 
nide d’Alep.
Vous confondez le soleil, chaque fois qu’il paraît, en lui opposant votre visage, 

soleil brillant et noir...
disait le poète au premier, y ajoutant encore :
La peau n’est qu’un vêtement et la blancheur de l’âme vaut mieux que celle de la 

tunique... -

346

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

pour finalement s’écrier :

Qui donc aidera les rois blancs à changer leur couleur pour la couleur et l’apparence 
de I’eunuque ?

Quant au morceau adressé au second, il puisait dans l'imagerie classique pour 
célébrer la générosité du prince à l’instar d’une pluie bienfaisante fertilisant 
l’univers. On y lit notamment :

La terre se séchera de cette ondée; elle se fanera, la parure des fleurs qui en naîtra, 
Tandis que ce siècle ne cessera, grâce à vous, d'être facile et que la pluie de vos

bienfaits ne s’interrompra point de couler.
Les nuées nocturnes et matinales vous suivent, ainsi que les campagnes aimantes, 
Car elles apprennent de vous la générosité et comme vous la pratiquent, sans cepen­

dant atteindre à vos manières bienfaisantes.

Les métaphores des panégyriques ne le cédaient que peu d’ailleurs aux 
titres officiels et officieux dont se parait, à partir du XIe siècle, tout prince isla­
mique renchérissant, chacun dans sa propre Cour et dans son propre territoire, 
sur les usages honorifiques de la chancellerie abbasside. Ce vocabulaire restait 
volontairement sans rapport avec la réalité. Tout au plus les dénominations de 
saveur religieuse, situant le souverain par rapport à la communauté musulmane 
qu’il gouvernait et qu’il défendait, tenaient-elles dans les redondances de la 
titulature une place plus importante que dans les formules des versificateurs. 
Mais le goût de l’épithète noble s’y manifestait de même, ainsi que celui de la 
rime et de l’assonance, et s’ajoutait aux effets du rigide protocole qui permet de 
déterminer pour chaque époque la valeur d’expressions toujours plus exagé­
rément flatteuses et successivement dépréciées.

A l’origine des titres de ce genre s’était trouvée la simple désignation du 
calife comme émir des Croyants, désignation qui visait à faire reconnaître son 
rôle de chef réel et qui suivait directement son nom, précédé lui-même de la 
formule « le serviteur de Dieu » comme l’attestent encore aujourd’hui les ins­
criptions umayyades. Très tôt le calife avait ensuite officieusement reçu le nom 
de « représentant de Dieu » (khaltfa Allâh), substitué au titre originel de «repré­
sentant [ou successeur] de l’Envoyé de Dieu » (khalifa Rasûl Allâh), et certains 
califes abbassides devaient aller jusqu’à se prévaloir eux-mêmes de l’épithète 
« le pouvoir de Dieu sur terre », tandis qu’ils s’arrogeaient des « surnoms de 
règne » évoquant le soutien qu’ils recevaient de Dieu pour accomplir leur 
tâche. On les vit ainsi s’appeler al-Mansûr ou « celui qui reçoit le secours de 
Dieu », al-Mutawakkil ‘ala Allâh ou « celui qui fait confiance à Dieu », al-

347

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Muktadir bi-Allâh ou « celui qui tire sa puissance de Dieu ». La relative sobriété 
qui restait cependant encore de mise fut abandonnée au cours du Xe siècle quand 
les califes essayèrent de compenser la perte de leur autorité réelle. On se mit à 
appeler le souverain « Sa Présence Sainte et Prophétique », tandis que les émirs 
investis de quelque puissance et les grands fonctionnaires eux-mêmes recevaient 
des surnoms de plus en plus développés.

L’enflure ne fit ensuite que croître, dans l’entourage du souverain de 
Bagdad comme dans celui du calife fatimide ou dans les États reconnaissant 
l’autorité nominale de l’un ou de l’autre. A la fin du XIe siècle le grand sultan 
saldjoukide était déjà appelé « le sultan magnifié, l’auguste roi des rois, le sei­
gneur des rois des nations, le roi de l’Orient et de l’Occident, le maître des 
Arabes et des Persans, le pilier de l’Islam et des musulmans, l’ennoblissement de 
ce monde et de la religion, le bras droit du calife de Dieu, prince des Croyants ». 
Moins d’un siècle plus tard, il faudra une innombrable série de titres simples et 
composés pour annoncer la gloire d’un simple petit souverain artukide * d’Ana­
tolie, appelé en 1166 dans une inscription de Mayyâfârikîn « notre maître l’émir, 
le maréchal très illustre, le seigneur, victorieux, vainqueur, savant, juste, cham­
pion de la foi, l’étoile de la religion, la noblesse de l’Islam, la distinction de 
l’imâm, celui qui tient les humains sous son patronage, la lumière et la couronne 
de l’empire, la splendeur et l’ornement de la Communauté, l’orgueil et la majesté 
de la nation, le pôle des rois et des sultans, le défenseur des champions de la foi, 
le subjugueur des infidèles et des polythéistes, le porte-parole des armées des 
musulmans, le viatique du califat, le roi du Diyâr Bakr *, l’émir de l’Irak, de la 
Syrie et de l’Arménie, le parangon des marches, la sphère des hautes qualités, 
[...] l’étincelle de l’émir des Croyants ».

Parmi les formules ainsi utilisées dans les textes épigraphiques ou le voca­
bulaire des chancelleries, les plus significatives se retrouvaient également sur 
les monnaies que chaque dynaste local frappait à son nom tout en y reconnais­
sant la suzeraineté du calife.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

La majesté du souverain ne se manifestait pas seulement lors des audiences 
où l’entouraient ses courtisans et panégyristes. Elle apparaissait aussi au-dehors 
du palais lors de sorties qui, à partir d’une certaine époque, étaient devenues 
aussi traditionnelles que les réceptions. Ces parades, liées à l’accomplissement 
par le calife de ses devoirs d’imâm, nous sont à vrai dire mal connues pour Bag­
dad et Samarra où l’on sait pourtant que le calife, lorsqu’il quittait son palais, 
passait à cheval entre deux haies de gardes, suivi de ses dignitaires et précédé du

348

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

préfet de police portant la lance qui constituait un des insignes du pouvoir, 
pour arriver ensuite à la grande mosquée à la tête de son cortège et de ses trou­
pes. Mais dans la capitale fatimide les défilés solennels, qui nous ont été décrits 
avec un vrai luxe de détails par les chroniqueurs, se déroulaient bien plus sou­
vent. Aux sorties de caractère religieux qui marquaient le début du mois de 
ramadan ou bien la célébration de la Prière du vendredi tout au long de ce 
même mois comme aux deux fêtes de la Rupture du Jeûne et des Sacrifices, 
s’ajoutaient des processions civiles qui avaient lieu pour le premier de l’an, pour 
l’Onction du Nilomètre *, pour l’ouverture du canal au début de la période 
d’inondation du Nil et pour la fête shi'ite de l’Étang de Khumm. Ces proces­
sions donnaient au calife et aux gardes l’occasion de sortir les armes et les harna­
chements de parade qui étaient préparés longtemps à l’avance ; elles étaient 
suivies, derrière les rangs des eunuques de première catégorie et des dignitaires 
associés au cortège, d’une fanfare et d’un détachement d’environ cinq cents 
hommes d’armes qui donnaient à l’ensemble une allure militaire et ajoutaient 
à l’enthousiasme soulevé à cette occasion dans les rues du Caire. Mais là encore 
les renseignements d’ordre topographique manquent pour se représenter la 
scène avec précision et c’est seulement dans le cadre récemment étudié de la 
ville royale antérieure de Mahdiya que l’on peut proposer une restitution 
vraisemblable du trajet suivi par les processions triomphales.

Aussi bien les sorties souveraines varièrent-elles de fréquence et d’éclat 
selon les lieux et les époques. Dans les débuts de l’Islam par exemple la grande 
mosquée était contiguë au palais et le calife se contentait d’y accéder par une 
porte réservée pour y prononcer, selon la tradition du Prophète, le sermon 
rituel : le défilé proprement dit se trouvait donc réduit à sa plus simple expres­
sion. Plus tard, à Bagdad comme à Samarra, c’était une bonne partie de la capi­
tale que le souverain devait traverser pour accéder à la mosquée et l’occasion 
s’offrait alors à certains plaignants de s’approcher de lui et de lui présenter des 
requêtes. A la fin du IXe siècle où il s’était renfermé de nouveau dans son palais, 
il y dirigeait la Prière dans une mosquée intérieure qui avait rang de grande 
mosquée sans que le peuple y eût accès. A partir du début du Xe siècle enfin, 
c’était de façon exceptionnelle qu’il prenait la parole dans cette mosquée elle- 
même, vivant alors à l’écart de l’aristocratie, prisonnier désormais des gens à qui 
il avait délégué, bon gré mal gré, la majeure partie de ses pouvoirs et qui allaient 
jusqu’à le séparer de ses anciens dignitaires.

Une autre occasion de paraître publiquement et d affirmer devant le 
peuple sa qualité de chef de la Communauté était fournie au calife par l’obli­
gation où il se trouvait de diriger en principe le Pèlerinage annuel à la Mekke.

349

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

o 50 100 500 mUuïi__ 1_j----1----1--- 1--- 1----L_i----1

46. PLAN DE LA VILLE ROYALE DE MAHDIYA AUX- SIÈCLE 
(Daprès A. Lézine, Mahdiya.)

Occupant une presqu'île de la côte tunisienne 
qu'il avait été facile de fortifier en barrant 
risthme et en élevant un rempart tout autour 
du rocher, la première résidence du mahdi 
fatimide se signalait encore par la disposition 
intérieure de ses palais. Les deux palais d'Abû 
l-Kâsim (A) et de* Ubayd Allâh (B) devaient 
en effet occuper, d'après une toute récente resti­

tution, les deux côtés d'une place monumen­
tale (C) reliée par une large avenue (D) à la 
grande mosquée (E) d'une part et à la grande 
porte (F) de la ville d'autre part. Le tracé de 
la côte, aujourd'hui un peu modifié, permet néan­
moins de reconnaître en outre sur ce plan les 
traces de l'arsenal (G), élément indispensable 
à la puissance de cette ville royale.

Sans doute ne s’en acquittait-il point de façon régulière. Seuls certains souve­
rains abbassides eurent à cœur de se rendre dans la Ville sainte aussi souvent 
qu’ils le pouvaient : Hârûn al-Rashîd en particulier aurait eu soin, chaque année, 
de conduire alternativement la Guerre légale et le Pèlerinage. Mais lorsque le 
calife ne se dérangeait pas lui-même, il se faisait au moins représenter par un 
personnage qu’il désignait et qui devait recevoir vraisemblablement une investi­
ture officielle au moment des solennités qui accompagnaient à Bagdad le départ

350

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

de la caravane. Ce chef du Pèlerinage portait un titre peu à peu dévalué, mais 
qui avait été d’abord fort honorifique si l’on songe que le futur al-Mansûr 
l’avait revendiqué du temps que régnait son frère al-Saffâh : c’était en effet le 
représentant visible à la Mekke du calife. La présence morale du souverain 
était de plus symbolisée par un parasol, dont les Karmates réussirent à s’emparer 
en 930, et par des étendards califiens que nous voyons représentés encore, 
à l’époque du calife al-Nâsir lidin Allâh, sur des certificats de pèlerinage por­
tant l’image du mont ‘Arafa.

Les activités guerrières étaient encore pour le souverain une occasion de 
sortir du cadre étroit de la vie palatine. Dès l’origine, les califes assumant la 
responsabilité de la Guerre légale contre les infidèles ainsi que celle de la répres­
sion des révoltes avaient été en principe des chefs de guerre. A ce titre ils 
passaient régulièrement en revue les troupes qui recevaient alors leur paie. La 
cérémonie avait lieu généralement sur les vastes esplanades et avant-cours 
s’étendant au voisinage immédiat de la ville royale ou parfois encloses dans 
ses murs. Le fait est attesté à l’époque d’al-Mansûr, mais aussi d’al-Muktafi 
qui se rendait pour ce défilé sur la grande place qui servait aussi d’hippodrome.

Il était rare cependant, à l’époque abbasside, que le calife commandât en 
personne aux armées et l’exemple de Hârûn al-Rashîd, qui dirigeait lui-même, 
une année sur deux, les attaques contre les Byzantins et qui mourut à Tûs alors 
qu’il y allait combattre un rebelle du Khurâsân, ne fut pas souvent suivi. Ses 
fils néanmoins l’imitèrent en quelques occasions et al-Ma’mûn mourut lui 
aussi loin de l’Irak, à Tarsus d’où il surveillait les opérations en territoire byzan­
tin, tandis qu’un peu plus tard al-Mu‘tasim réussissait une campagne auda­
cieuse en s’emparant d’Amorium. Au cours de semblables déplacements le 
prestige souverain ne perdait pas ses droits et on nous décrit l’immense tente 
noire où Hârûn, installé sur des divans et des coussins noirs également, entouré 
de ses auxiliaires et de ses principaux dignitaires, donnait encore audience peu 
avant de mourir. Mais en général, au rx® siècle, le calife ou bien déléguait un 
« régent », tel le fameux al-Muwaffak, pour mater les rebelles, ou bien chargeait 
le secrétaire à l’armée de préparer les campagnes militaires. Tout au plus al- 
Muktafî se dérangea-t-il lui-même pour accueillir à Rakka, en Syrie, les géné­
raux vainqueurs des bandes karmates, à qui il décerna des distinctions et en 
compagnie desquels il rentra à Bagdad pour faire supplicier les vaincus. Il 
faudra par la suite, au début du x® siècle, une situation désespérée pour que le 
calife al-Muktadir se décide à sortir lui-même de la capitale à la tête des troupes

351

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

restées fidèles, et cette décision lui sera fatale. S’il n’en alla pas de même chez les 
Umayyades d’Espagne, émirs et califes, qui payèrent davantage de leur per­
sonne, à l’instar de leurs ancêtres de Syrie et en raison de leur établissement 
dans une marche-frontière de l’empire, les Fatimides ne montrèrent pas plus 
de zèle à défendre eux-mêmes leur cause par les armes.

Une autre tendance s’était manifestée toutefois dès l’apparition des pre­
mières dynasties provinciales indépendantes, appuyées comme celles des Sama- 
nides ou des Ghaznawides sur les victoires initiales de leurs fondateurs ainsi que 
sur le solide noyau des troupes d’esclaves et d’affranchis qui leur permettaient 
de maintenir leurs conquêtes. Les émirs et sultans qui régnèrent alors étaient 
avant tout des chefs militaires habitués à prendre l’initiative des opérations. La 
situation se perpétua avec l’immixtion de tribus turques constituées portant au 
pouvoir leurs propres chefs, et l’ardeur guerrière des Berbères, jointe aux 
ressources des corps de gardes d’esclaves, contribua de même à assurer en 
Occident, en Espagne comme au Maghreb, le triomphe de bien des pouvoirs 
locaux. Dès ce moment, et peut-être plus encore pendant cette période post- 
saldjoukide où des États islamiques rivaux eurent à la fois à lutter entre eux et 
à riposter aux entreprises de diverses croisades, on vit pour un temps les apti­
tudes militaires devenir les qualités essentielles de souverains qui s’apparentaient 
à leurs contemporains chrétiens grandis au sein des luttes de l’Europe féodale. 
Chacun s’appuyait d’abord sur son solide château fort ou sur la citadelle de sa 
capitale, propre à résister à une guerre de siège comme à servir de base aux 
coups de main offensifs. Chacun y méditait son triomphe à partir d’une poli­
tique personnelle de combats et de ruses diplomatiques, tout en justifiant son 
attitude par la valeur légale et religieuse de la Guerre sainte dont on n’avait 
jamais autant vanté la nécessité. Et le mythe princier de l’époque, si différent 
dans son incarnation pratique de celui que connaissait l’âge d’or impérial, 
apparaît excellemment dans un « manuel du prince » contemporain où l’on voit 
les premiers chapitres, rédigés dans l’esprit des anciennes traditions islamiques 
et orientales, céder bientôt la place à des conseils réalistes qui traitent en quinze 
points des difficultés rencontrées par chaque dynaste isolé dans sa principauté et 
devant y faire face aux ambitions extérieures à force de ruses diplomatiques et 
de stratagèmes guerriers. Les développements consacrés aux aspects pratiques 
de l’entretien et de l’équipement des forteresses y voisinent avec les ruses suggé­
rées pour les temps de siège et l’ensemble reflète le climat de la Syrie divisée des 
croisades, dans laquelle luttèrent entre eux tant de petits princes locaux en 
attendant les efforts concertés de reconquête menés par un Nûr al-Dîn ou par 
un Saladin. Ce fut dans ces régions d’ailleurs qu’allait ensuite atteindre à une

352

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

sorte de perfection l’organisation d’un État islamique à base militaire, celui des 
Mamlouks, qui allait pendant plus de deux siècles modeler la physionomie 
d’une classe dirigeante islamique constituée par des « hommes de sabre », choisis­
sant elle-même, au milieu d’intrigues sanglantes, le souverain sorti de ses rangs.

Sans être le plus souvent chef militaire, le calife abbasside de la grande 
époque considérait néanmoins de son devoir de présider aux punitions exem­
plaires qui suivaient généralement tout triomphe remporté sur quelque groupe 
rebelle. Ces châtiments avaient lieu publiquement et occasionnaient de grands 
rassemblements de foule dans la capitale. C’est ainsi que le redoutable Bâbak, 
fait prisonnier sous al-Mu‘tasim, fut amené à Samarra pour y être supplicié. 
C’est ainsi également qu’après la capture du chef karmate de Syrie, al-Muktafî 
décida de frapper les esprits en procédant à Bagdad à une série d’exécutions 
capitales dont les chroniqueurs ont gardé mention. Il ordonna aux chefs et aux 
hommes de troupe de se présenter devant l’estrade qu’il avait fait dresser. Une 
nombreuse foule arriva. Le préfet de police de Bagdad et le secrétaire à l’armée 
vinrent prendre place sur l’estrade et on fit approcher les prisonniers qu’al- 
Muktafî avait ramenés de Rakka, ainsi que des Karmates emprisonnés qui 
avaient été arrêtés à Kûfa ; ils furent suivis du Karmate al-Husayn et de son 
oncle, portés sur une mule. Un groupe de trente-quatre prisonniers furent alors 
exécutés publiquement, après qu’on leur eut coupé les mains et les pieds ; puis 
ce fut le tour du Karmate et de son oncle, et, en fin de journée, on mit à mort les 
autres prisonniers au nombre d’environ trois cents, dit-on. Pour terminer, le 
corps du Karmate fut exposé sur un gibet à l’entrée de l’une des portes de 
Bagdad, selon un usage habituellement suivi pour les condamnés à mort.

Maître du châtiment, le calife était libre aussi d’accorder sa grâce à un 
rebelle. Il délivrait alors un aman * ou promesse de vie sauve, qui cependant 
n’était pas toujours respecté. Celui qui sollicitait un tel amân prenait généra­
lement la précaution d’exiger que l’acte fût effectivement signé du calife, comme 
fit le Alide Yahyâ ibn ‘Abd Allâh sous al-Rashîd. Mais cette garantie n’avait pas 
grande valeur et, en l’occurrence, la promesse dûment accordée n’empêcha point 
le califr de décréter quelques mois plus tard, après consultation d’une assem­
blée de cadis, que des faits nouveaux l’obligeaient à annuler l’amân : le mal­
heureux Alide fut alors jeté dans .une prison où il mourut.

Marqué par ses prérogatives et les diverses obligations qu’il devait assumer, 
l’emploi du temps du souverain islamique varia selon l’intérêt que les califes,

353

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



émirs et sultans portèrent personnellement aux affaires de l’État, selon la possi­
bilité aussi que les uns ou les autres purent avoir de gouverner réellement. 
On ne saurait en effet comparer la vie menée par le premier Umayyade 
Mu'âwiya, telle du moins que nous la décrit le chroniqueur al-Mas‘ûdî *, et 
celle de tel Abbasside de l’époque bouyide. Les tâches souveraines n’étaient 
plus, au milieu du x® siècle, comprises comme à la fin du vue et il n’était plus 
question pour le calife, à une époque où ses anciens subordonnés jouissaient 
à leur tour de leur propre pouvoir de décision, de recevoir par exemple 
lui-même, en cinq successives séances journalières, solliciteurs ou plaignants 
d’une part, courtisans, favoris et officiers de l’autre, tout en partageant ses 
heures entre les Prières rituelles et le soin de régler dans leurs moindres détails 
les affaires de l’empire et du gouvernement. Pas plus d’ailleurs ne lui convenait 
le programme idéal rempli, toujours selon des sources littéraires, par le 
deuxième Abbasside al-Mansûr qui, au vnie siècle, passait « tout le milieu de la 
journée à donner des ordres, à nommer et destituer des agents, à prendre des 
décisions pour la défense des frontières et pour la sécurité des routes, à contrô­
ler les recettes et les dépenses, à améliorer la sécurité et le bonheur de ses 
sujets », puis lisait chaque soir la correspondance des provinces et prenait soin 
de demander conseil au personnage qu’il avait retenu à la Cour pour qu’il 
passât la nuit auprès de lui. C’était désormais le grand émir qui connaissait la 
vie active d’un souverain, recevant chaque matin, aussitôt après la Prière, son 
propre vizir, puis faisant décacheter les lettres récemment arrivées, les lisant 
une à une et indiquant ensuite à son secrétaire particulier les réponses à leur 
frire avant de les contrôler et de les signer lui-même au cours de ses divertis­
sements de l’après-midi. Dernière étape d’une évolution qui avait auparavant 
été marquée par l’allègement progressif des obligations califiennes à mesure 
que s’institutionnalisait le rôle d’indispensable suppléant qu’était peu à peu 
devenu celui du vizir.

A moins donc que l’éminente personnalité du souverain réussît à s’imposer 
au milieu d’un système gouvernemental à la fois pesant et organisé, la plus 
grande partie de son activité se trouvait dérivée vers les modes variés de jouis­
sance et de divertissement qui correspondaient à l’image que l’on se faisait 
alors de la dignité royale. Ces divertissements, décrits souvent dans les textes 
littéraires, fournissaient les thèmes du décor des habitations princières comme 
de celui des précieux objets manufacturés. C’est là qu’on en peut trouver des 
représentations caractéristiques, quoique souvent empreintes des réminis­
cences de civilisations antérieures.

' Un des thèmes les plus fréquemment reproduits fut sans doute celui du

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

354

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

souverain portant une coupe à ses lèvres au milieu de danseuses, musiciens, 
échansons et autres serviteurs. Il avait été directement emprunté à une tradition 
iranienne dont les œuvres stéréotypées furent parfois recopiées exactement à 
l’époque islamique. Néanmoins ses interprétations abbassides ou ultérieures 
devaient également refléter certains aspects des festins et scènes de beuverie 
qui constituaient une des habituelles occupations du prince et de son entourage.

D’après les récits des chroniqueurs, le calife se livrant à de tels plaisirs 
donnait ordre généralement qu’on ne le dérangeât sous aucun prétexte. Seuls 
quelques personnages conservaient l’exceptionnelle autorisation de se rendre 
auprès de lui lorsqu’il était entouré des commensaux chargés de le distraire et 
d’organiser la fête en réglant ses diverses entrées. Mais pour ces privilégiés 
eux-mêmes les difficultés ne manquaient pas lorsqu’il s’agissait de s’adresser 
au maître tout-puissant que l’ivresse rendait plus prompt à la cruauté ou aux 
décisions irraisonnées et qui pouvait aussi bien distribuer des largesses que faire 
exécuter séance tenante le convive qui lui avait déplu. Pour échapper à sa colère 
il fallait avant tout faire usage d’une courtoise et parfaite connaissance de la 
psychologie royale, louée par exemple dans tel récit bien connu où l’on voit 
le calife al-Mu‘tasim apprécier l’éléjpnce avec laquelle le cadi Ibn Abî Du’âd 
avait su venir lui présenter des requêtes au cours d’une réunion d’intimes, 
sans en altérer l’ambiance de détente et de gaieté. Le souverain, après son départ, 
ne s’était-il pas lui-même écrié : « Par Dieu, un homme pareil est un ornement : 
on est heureux de l’avoir près de soi; il vaut des milliers de ses pairs. N’avez- 
vous pas remarqué comme il s’est présenté, comme il a salué, comme il a pris 
la parole, comme il a mangé et loué les mets ? Et cette aisance dans l’entretien! 
Et comme il a su rendre gai notre repas ! A un homme pareil on ne refuse rien 
qu’il demande, à moins d’être vil et d’extraction vulgaire. Par Dieu, il m’aurait 
demandé, dans cette même assemblée où nous sommes, la valeur de dix millions 
de dirhams, que je ne les lui aurais pas refusés, car je sais bien qu’en retour il 
m’aurait gagné des louanges en ce bas monde et une récompense dans l’autre. »

Pour les détails de ces séances, il est ensuite facile de céder au lyrisme des 
descriptions imaginaires dont un orientaliste d’esprit pourtant aussi critique 
et sérieux que M. Gaudefroy-Demombynes a jadis donné l’exemple, en bros­
sant le tableau suivant de l’une d’entre elles : « Une longue et mince pièce 
d’eau, lame d’argent lumineux où s’incrustent les nénuphars et les nymphées; 
à droite et à gauche, des ifs et des cyprès s’y mirent avec un sourire grave; 
à chaque bout, la montée de quelques marches de marbre; deux pavillons 
jumeaux ferment, durant le jour, leurs larges vérandas derrière le voile des 
boiseries délicates, où la fantaisie recouvre si bien un fond géométrique impec­

355

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

cable que l’œil s’y perd comme en la complication infinie d’un songe ; le soir, 
à l’heure où les parterres de fleurs achèvent d’exhaler leurs parfums, les pan­
neaux s’ouvrent, sous la brise du crépuscule, aux bruits lointains du fleuve. » 
N’est-ce point d’ailleurs le même penchant pour une mièvrerie subtile dont 
témoignait déjà l’authentique récit d’un chroniqueur ancien comme al-Tabarî, 
nous contant par exemple : « Je fus introduit, dit un visiteur, auprès du calife, 
qui était assis en une salle tapissée d’une étoffe rose; elle s’ouvrait délicieu­
sement sur un jardin d’où un arbre venait toucher de ses branches le ves­
tibule extérieur de la salle. Cet arbre était vêtu de roses, de fleurs de pêcher et 
de pommier. Comme la tapisserie de la salle, tout cela était rose; jamais je n’ai 
vu rien de si beau », jusqu’à ce qu’entrât un jeune esclave qui était vêtu de rose 
comme la salle rose et l’arbre rose.

De fait rien ne devait être ménagé pour ces séances en matière de luxe. On 
y connaissait l’éclairage fastueux des jardins abritant les divertissements noc­
turnes, jardins comptés parmi les sujets préférés des descriptions des poètes 
qui aimaient à en louer les pièces d’eau peuplées d’oiseaux aquatiques, les jets 
d’eau et les « canaux d’irrigation au milieu de la verdure, des palmiers et de la 
vigne qui porte des raisins blancs et noirs ». Autour de la scène s’entassaient les 
étoffes précieuses, tentures et tapis qui revêtaient les murs ou le sol et qui 
portaient habituellement des figures propres à susciter l’admiration des assis­
tants. Les costumes étaient coupés dans de lourds tissus brochés ou dans des 
soieries aussi impalpables que le légendaire châle rouge offert à al-Mutawakkil 
le soir de son assassinat. Les accessoires indispensables comptaient aussi bien 
des pièces d’orfèvrerie historiées dans la tradition sassanide que de précieux 
flacons de cristal et des plats en faïence chatoyante le plus souvent lustrée de 
reflets métalliques, les uns et les autres chantés en des vers célèbres où l’on 
retrouve par exemple « la coupe d’or, que la Perse orne de figures variées, au 
fond le chosroès et, sur les côtés, des vaches sauvages que les cavaliers guettent 
avec leurs arcs ». On consommait à profusion des mets variés et délicats, des 
boissons telles que « vin vieilli longtemps au fond d’une amphore, bouillon­
nant sans qu’on voit de flamme », fait pour réjouir l’œil par sa couleur et l’âme 
par sa chaleur généreuse. Il s’y mêlait les vapeurs odorantes des cassolettes 
et brûle-parfums, auxquelles on ajoutait encore la senteur d’objets sculptés 
dans le camphre ou l’ambre gris ainsi que celle des fleurs jonchant le sol ou 
même parfois déversées en pluie sur les convives selon une tradition classique 
déjà dans l’Antiquité. Des moyens de distraction pouvaient être demandés à 
de somptueux jeux de trictrac ou surtout d’échecs dont les pions avaient été 
sculptés dans l’ivoire et le cristal de roche. Les amuseurs ne manquaient pas

356

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



non plus, parmi lesquels des acrobates et bouffons ou même ces bateleurs 
déguisés en animaux savants que nous font connaître certaines fresques. De 
coûteuses fantaisies étaient encore représentées par des fêtes de caractère 
exceptionnel, telles que fêtes nautiques avec barques chargées de musiciens 
et de chanteuses, qui comptaient parmi les plus prestigieux déploiements 
de luxe.

Ce raffinement du cadre s’accordait parfois avec le tour « littéraire » pris par 
certaines séances où avaient place de véritables « discussions dirigées » entre 
savants personnages ou bien de plus aimables concours de poésie qui valaient 
au triomphateur de généreuses récompenses. Mais il n’empêchait pas une 
grossièreté de mœurs dont il faut chercher la trace dans les libres expressions 
des vers bachiques arabes ou dans l’humour épais de bons mots et d historiettes 
s’amusant à travestir en grotesques bouffons de savants et dignes personnages. 
Une brutalité cruelle y faisait aussi écho aux caprices de la toute-puissance 
souveraine et aux événements tragiques de la vie politique. Certes la présence 
du bourreau à l’arrière-plan n’empêchait pas les plaisirs califiens de ne guère 
différer en nature de ceux que prenaient les joyeux compagnons de l’époque 
dans des tavernes réputées, auprès de ces « corps gisants » d’amphores dont les 
ruines de Samarra nous ont conservé des vestiges gracieusement peints et dont 
un poète tel qu’Abû Nuwâs * sut si bien vanter les charmes en disant :

Dans la joie, je ne cesse d’aspirer l’âme de l’amphore 
et de boire son sang au creux de sa blessure, 
jusqu’à ce que je me sente double, deux âmes en un corps, 
et qu’à mes côtés gise l’amphore, corps sans âme.

Certes encore les récits anciens qui nous sont parvenus récits à préten­
tions historiques et non contes folkloriques plus tardifs semblables à ceux qui 
ont trouvé place dans le recueil des Mille et une mâts — sont presque tous 
faussés par les opinions de ceux qui nous les ont transmis dans leurs chroniques 
et anthologies. Littérateurs et rapporteurs obéissaient en effet à des desseins 
de propagande et aimaient à jeter le discrédit sur la mémoire de tel souverain, 
transformé par eux, pour n’avoir point appartenu à la même secte religieuse, 
en fantoche ou en ivrogne à l’image de l’autoritaire et orthodoxe al-Muta­
wakkil que se plurent à charger caricaturalement mu tazihtes et shi ites. Il 
n’est point nécessaire non plus de prendre au pied de la lettre 1 horreur de 
certains détails, comme la scène relatée par al-Isfahâm à propos du calife 
al-Saffâh se faisant servir un repas sur les corps des Umayyades qu’il avait 
fait massacrer et s’écriant ensuite que jamais il ne s’était délecté davantage.

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

357

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Mais même en tenant compte de telles exagérations, le climat de bien des 
épisodes n’en demeure pas moins pénible lorsque les plaisirs des réunions 
joyeuses s’y entremêlent de scènes d’orgie et d’assassinat, ou se caractérisent au 
mieux par la douceur de « la détente faisant suite à l’angoisse », comme le rap­
pelle le titre d’un célèbre recueil littéraire de l’époque. Rares sont les notes sim­
plement sentimentales ou parfois mélancoliques que l’on trouve par exemple 
dans l’évocation de la tristesse d’une esclave chanteuse brisant son luth pour 
rester fidèle au souvenir de son premier maître ou dans les pressentiments de 
quelque favorite inquiète. De telles nuances disparaissent le plus souvent au 
profit de contrastes plus violents. Et les personnages féminins eux-mêmes, dont 
les charmes tenaient une grande place dans les divertissements — même si la 
beauté des éphèbes leur fut souvent préférée —, figurent dans les récits moins 
par le biais de telles évocations délicates que par celui des allusions lascives et 
des propos obscènes rapportés à l’envi par poètes et littérateurs.

A ces divertissements cachés dans le cadre fastueux du palais s’ajoutaient 
les plaisirs sportifs qui offraient au souverain l’occasion de faire paraître à 
l’extérieur, plus librement que dans les grandes sorties de parade, la magni­
ficence de sa suite. Telle était la chasse, occupation « royale » s’il en fut, appré­
ciée selon une tradition fort ancienne en Orient et spécialement illustrée par 
les innombrables représentations sassanides du roi tirant à l’arc sur oiseaux 
et gazelles ou bien se mesurant à pied, avec son glaive, à des fauves dressés. 
Distraction en même temps que manifestation symbolique de puissance, la 
chasse était également considérée comme un entraînement profitable pour un 
homme chargé de responsabilités gouvernementales. Non seulement elle lui 
valait la gloire et bien des souverains furent réputés dans les annales pour leur 
courage à traquer les bêtes fauves ; mais « à chasser constamment, dit un auteur 
ancien, le souverain retire de multiples satisfactions dont la moindre est de lui 
faire voir, à lui et à son escorte, les régions de son territoire favorables à la mise 
en valeur, avec ce qu’il y faudra ajouter ou retrancher [...] Il n’est point de 
souverain qui, sorti à la chasse, n’en soit revenu sans quelque profit. Qu’il 
s’agisse de ses montures, il les entraîne et les tient en main quand elles ont 
tendance à s’emballer; quant à son appétit charnel, il l’oublie, les humeurs 
nocives de son corps, il les élimine, les articulations de ses membres, il les assou­
plit. S’il arrive que le cas d’un opprimé lui soit méconnu, la chasse donne à la 
victime la possibilité de rencontrer son seigneur et de lui exposer le préjudice 
qu’il a subi; ainsi obtient-il réparation. Quand, enfin, le prince s’adonne à la 
poursuite du gibier, il augure, de sa réussite, de multiples avantages, sans la 
moindre idée de'gain matériel. »

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

35»

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

Cette passion de la chasse, qui s’adressait aussi bien à la chasse à courre 
qu’aux techniques de l’art de volerie, transparaît dans les traités écrits alors 
par des spécialistes comme dans les images plus lyriques de poèmes cynégé­
tiques en honneur depuis l’époque préislamique. Elle entraînait la présence, 
dans la suite de tout prince, d’une troupe de piqueurs, fauconniers et autres 
organisateurs professionnels des chasses souveraines. Elle motivait l’aména­
gement, au sein des villes royales, de véritables jardins zoologiques où étaient 
rassemblés des animaux sauvages plus ou moins rares, selon un usage qui 
remontait, semble-t-il, aux souverains sassanides.

Il s’y ajoutait un goût non moins vif de l’équitation, des exercices de vol­
tige et surtout de la pratique du jeu de polo qui offrait l’occasion de multiples 
prouesses en champ dos. Au voisinage de tout palais se trouvait ainsi un 
hippodrome, ou maydân, qui était parfois utilisé pour la revue des troupes, mais 
qui permettait aussi au prince de se livrer à son sport favori en compagnie de 
qudques intimes ou dignitaires. C’est à l’hippodrome par exemple que l’on 
vit en 908 des conjurés tenter sans succès d’assassiner le jeune calife al-M.uk- 
tadir qu’ils cherchaient à éliminer de la scène politique. Là encore se situeront 
bien des épisodes de l’histoire ultérieure des émirs et sultans qui ne cesseront, 
eux non plus, de s’exercer à ce jeu, noble par excellence, que les traités écrits 
à l’intention des cavaliers et officiels mamlouks mentionneront toujours parmi 
les principales activités des classes militaires dirigeantes.

Mais si certains divertissements correspondaient à une activité sportive 
nécessaire pour un souverain digne de ce nom, la pratique des plaisirs et le goût 
du luxe constituaient surtout les indispensables attributs de la puissance et de 
la majesté princières, dans le dessein de faire impression sur les sujets comme 
sur les Cours étrangères. Ainsi s’explique en partie que les califes, lorsqu’ils 
furent en butte aux difficultés financières, n’admirent jamais de diminuer leurs 
dépenses somptuaires en « réduisant leur train de vie », pourrait-on dire, mais 
préférèrent considérer semblable éventualité comme le signe d’une inacceptable 
déchéance. Ainsi s’explique aussi qu’une fois privés de tout rôle gouverne­
mental, ils se fussent complus dans cette vie artificielle qui satisfaisait leur 
prestige et correspondait donc à l’idée très haute qu’ils ne cessèrent jamais 
de se faire de leur rôle de successeurs du Prophète et chefs indispensables 
de la Communauté.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CHAPITRE IX

LA VILLE ET 
LES MILIEUX URBAINS

A
 CÔTÉ du milieu palatin, le milieu urbain constituait le second élément 
important de la société islamique médiévale. Il comprenait certes la 
foule anonyme des travailleurs — cette ‘âmma que tant de textes anciens 

opposent à l’aristocratie des gens de qualité ou khâssa —, mais on y trouvait 
surtout, issus de la classe secrétariale comme de l’aristocratie marchande de 
la cité, les membres d’une véritable élite intellectuelle ainsi que les représen­
tants par excellence de la communauté islamique en tant que telle, ces hommes 
de science et de religion, distingués à la fois par leurs connaissances théoriques 
et leurs talents personnels, que nous avons vus fréquenter à l’occasion la Cour 
du prince, mais garder le plus souvent à son égard une prudente méfiance.

Tous habitaient, non loin de la ville royale ou autour de l’hôtel du gou­
vernement qui était généralement intérieur à l’agglomération urbaine, la « ville 
islamique » au sens large, centre à la fois politique, économique, religieux, 
intellectuel et artistique, où confort et sécurité permettaient au musulman 
d’accomplir son idéal de vie. C’était là que se manifestait l’autorité du prince 
ou de son délégué, là que les marchands échangeaient et que les artisans tra­
vaillaient, là qu’on accomplissait la Prière rituelle, seul signe visible de l’unité 
de la Communauté, là qu’on élaborait les détails de la Loi, là qu’on écrivait, 
qu’on construisait et qu’on décorait, là aussi qu’abondaient eaux courantes 
et biens de consommation à côté de ces objets de visite et de dévotion sur 
lesquels reposait bien souvent le prestige légendaire et religieux de la cité. Et 
la ville islamique avait une plus grande importance encore du fait qu’en ces 
pays, arides où l’Islam s’était répandu, l’habitat restait clairsemé et les petites 
bourgades souvent inexistantes. La ville, moyenne ou grande, concentrait,

361

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ainsi qu’on l’a vu en évoquant les productions artisanales ou industrielles, 
toute activité autre que le travail des agriculteurs et la transhumance nomade.

D’où cette idée, largement répandue, que de pareilles cités auraient toutes 
présenté un même visage typique et facilement définissable, répondant aux 
besoins précis de la société musulmane. Toutes par exemple se seraient carac­
térisées par la place que grandes et petites mosquées, madrasas, couvents, 
bains et autres organes liés à la vie religieuse non loin de souks ou bazars systé­
matiquement groupés le long de rues étroites, y auraient tenue sous la protection 
d’une enceinte fortifiée, d’une résidence souveraine et parfois d’une citadelle 
abritant à l’occasion le palais princier. Le trait le plus frappant de ce tableau 
idéal aurait tenu à la fixité d’éléments fondamentaux, demeurés semblables À 
eux-mêmes à travers les siècles, à l’instar de cet appel à la Prière qui continue 
encore aujourd’hui de retentir cinq fois par jour au-dessus des maisons 
anciennes ou modernes et à l’instar aussi de cette langue arabe, la langue par 
excellence du culte et de la Révélation, qui reste commandée dans son évolu­
tion par la fixité de ses racines.

Pareille affirmation pourtant ne résiste point à sa confrontation avec la 
réalité des faits et avec les données archéologiques permettant de remonter 
ici ou là dans le passé de telle ou telle cité. Au cours des siècles, les villes isla­
miques furent multiples et différentes, variant d’une région et d’une époque 
à l’autre, même à l’intérieur de cette période médiévale qui fut continuellement 
dominée par l’emprise du rebgieux sur le social comme par la permanence 
d’un certain type d’économie. Elles grandirent en fonction de causes le plus 
souvent naturelles, marquées par les mutations et les grandes transformations 
historiques que connut le monde musulman lui-même. Il y eut parmi elles 
des villes méditerranéennes et des villes d’oasis, des villes commerçantes 
appuyées sur les avantages de leur cadre naturel et des villes refuges profitant 
au contraire de leur isolement, des capitales dynastiques vouées ensuite à un 
irrémédiable déclin et des villes sanctuaires continuant de jouir de leur ancienne 
célébrité. Elles naquirent et disparurent comme toutes les autres cités du monde, 
revêtant des aspects divers selon qu’elles avaient été créées de toutes pièces en 
quelque lieu jusque-là désert ou s’étaient au contraire superposées à d’anciens 
foyers actifs de civilisation.

L’existence de milieux urbains marqués par l’Islam et conservant en quel­
que période et quelque lieu que ce soit des manières de vivre et de penser pro­
fondément apparentées ne justifie en fait que dans l’abstrait la notion de cité 
islamique. Cette notion devient même source d’erreurs lorsqu’on l’identifie 
ayec tel ou tel exemple de ville choisi arbitrairement. Aussi bien doit-on se

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

362

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

méfier de la tendance qu’eurent certains à projeter dans le passé l’image de ces 
« médinas » populeuses et désordonnées que l’on voyait encore vivre au début 
du xxe siècle dans des pays islamiques lentement ouverts aux influences 
modernes. De même serait-il imprudent d’étendre indûment les résultats 
fournis par l’étude de cas urbains isolés, tels ceux qui ont montré par exemple 
l’impuissance des dirigeants islamiques à lutter contre une dégradation progres­
sive des principes de l’urbanisme * antique, sans tenir compte des efforts 
positifs accomplis en d’autres cas par ces mêmes dirigeants. Et à tout exposé 
visant à préciser ce que purent être les traits fondamentaux de la cité islamique 
car ils existent tout de même sous la diversité des réalisations concrètes, il 
sera sans doute bon de superposer des remarques plus précises visant à situer 
dans une perspective historique les visages originaux que cette même cité put 
revêtir au cours des siècles, sous l’effet d’une évolution lente, mais indéniable.

Centre politique, la ville islamique de la période classique possédait une 
résidence « émirale », siège de l’autorité d’un gouverneur plus ou moins indé­
pendant. Cette résidence se trouvait le plus souvent au centre des villes neuves 
fondées après la conquête, mais pouvait aussi être abritée dans une citadelle 
contiguë, ainsi qu’on le remarque dans telle ville iranienne comme Nîshâpûr 
ou syrienne comme Alep ou Damas. Le dernier cas fut d’ailleurs la règle aux 
époques d’affaiblissement du pouvoir central, lorsque la ville s’identifiait à un 
ensemble protégé par un rempart dont certains de ses quartiers débordaient, 
mais dont la sécurité restait indispensable à ses organes vitaux. Mais la ville 
fortifiée n’ayant jamais acquis comme dans l’Europe médiévale une autonomie 
lui permettant de se libérer de la tutelle du prince, la première place y demeura 
toujours réservée à un « hôtel du gouvernement » qui occupa certes au cours 
des siècles des lieux fort divers ainsi qu’une plus ou moins grande superficie, 
mais qui ne cessa de symboliser le rôle effectif du prince ou de son représentant 
dans la vie de la cité.

A cet édifice officiel se rattachaient, peut-on dire, les hôtels particuliers 
qui abritaient, à l’intérieur de la ville et parfois sur des terrains concédés par 
le prince à cet effet, les principaux membres de l’aristocratie militaire, entourés 
eux-mêmes de leur propre Maison et de leur propre clientèle d’hommes 
d’armes. L’importance prise à l’époque mamlouke par exemple par de telles 
habitations, réservées à des gens que leurs fonctions et leur origine étrangère 
séparaient du reste de la population urbaine, concourait à modeler la physio­

363

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



nomie de la ville où devaient être notamment prévus à leur intention de vastes 
esplanades et hippodromes, utilisés pour la revue des croupes ou l’accomplis­
sement des exercices équestres, et des souks spécialisés, les souks dits aux 
chevaux », où les cavaliers pouvaient se procurer tous les équipements néces­
saires. D’un autre côté, l’hôtel du gouvernement, qui avait, dans les premiers 
temps, suffi à loger les divers offices liés à l’exercice du pouvoir direct ou par 
délégation, ne demeura pas toujours seul à concentrer l’activité politique de 
la cité : aux époques zankide et ayyoubide en Syrie par exemple, il devait lui 
être adjoint un « palais de justice » installé dans un bâtiment indépendant 
extérieur à la citadelle et destiné aux séances de « redressement des abus » qui 
«'étaient alors développées dans le sens d’une sorte de justice féodale.

Mais la cité islamique classique n’était pas seulement marquée par son 
rôle de centre politique. Intense foyer de vie économique, lorsqu’il s’agissait 
d’une ville digne de ce nom et non d’une simple place forte, elle comprenait 
des marchés qui lin valaient son aspect pittoresque et animé. Les bou­
tiques, où des artisans vendaient les produits qu’ils fabriquaient eux-mêmes 
et où des marchands proposaient les marchandises qu’ils avaient achetées à 
l’extérieur, étaient groupées pour former ces souks que d’aucuns considèrent 
comme caractéristiques de la ville musulmane en insistant sur deux points 
quasi nécessaires à leurs yeux : spécialisation d’une part en tant que marches 
réservés à tel ou tel commerce et localisation d’autre part au centre de la ville, 
c’est-à-dire près de la grande mosquée.

Que les souks fussent spécialisés, le fait est certain, affirmé par les auteurs 
anciens qui relatent par exemple la fondation de Bagdad ou celle de Samarra, 
confirmé par l’examen des quartiers marchands de villes contemporaines aussi 
éloignées l’une de l’autre que Damas et Fès par exemple. Mais il s’agit là d’un 
phénomène, moins spécifiquement islamique qu’on ne veut parfois le croire. 
Peut-être hérité en partie d’habitudes antérieures, il résultait non de prescrip­
tions juridico-religieuses, mais d’influences parmi lesquelles avaient dû jouer 
le type d’économie en vigueur à cette époque, le caractère encore très rudimen­
taire de l’organisation marchande, l’absence de distinction entre commerce de 
gros et commerce de détail puisque fabricant et vendeur étaient souvent confon­
dus, l’usage même, très longtemps observé, de la vente aux enchères par l’inter­
médiaire de courtiers. Certes l’éthique islamique avait pu encourager le phé­
nomène par son double souci d’assurer la liberté de choix du client et d’exercer 
sur les transactions un contrôle facilité par le regroupement dans un même 
lieu des marchés de même catégorie. Mais on n’en a pas de preuve 
tangible.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

364

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Ni la spécialisation ni la concentration des souks autour de la grande mos­
quée n’étaient d’ailleurs toujours parfaites, loin de là, et cela pour plusieurs 
raisons. D’abord certains produits ne pouvaient être stockés ni vendus ni même 
fabriqués que dans des emplacements ou des locaux spéciaux. Sans parler des 
ateliers de potiers, teinturiers ou tanneurs, il y avait le cas des « fruits et légumes » 
qui, à Alep et dès les premiers temps, occupaient un marché particulier, la 
« halle aux pastèques », installé à une porte de la ville pour que soit facilité le 
trafic quotidien des maraîchers. Le marché des tissus précieux de son côté 
se tenait, dès une époque ancienne en Syrie, dans un bâtiment fermé et tout 
particulièrement surveillé, la kaysariya *. Les orfèvres disposaient aussi, en 
général, d’un souk aménagé à leur intention et permettant une meilleure pro­
tection de leurs objets et métaux de valeur.

Il arrivait d’autre part que de nouveaux quartiers se fussent créés rapi­
dement dans une ville, entraînant parallèlement la multiplication et la dispersion 
des marchés. Des cités telles que Bagdad ou le Caire, célèbres pour leurs conti­
nuelles transformations au gré des événements politiques, virent leurs souks 
se déplacer avec la même facilité. Ailleurs, lorsque le centre urbain demeurait 
le même, des faubourgs s’y ajoutaient bien souvent et des foyers commerçants 
secondaires, mais comprenant toujours les mêmes éléments essentiels, s’éta­
blissaient dans les quartiers neufs. En outre de nouveaux besoins pouvaient 
toujours apparaître, qui engendraient des activités artisanales auparavant moins 
en faveur, sinon même inconnues. L’installation de Turcomans dans les villes 
syriennes à l’époque saldjoukide eut par exemple pour conséquence de mul­
tiplier en ces lieux les « souks aux chevaux » déjà cités et ces nouveaux marchés 
se groupèrent non pas à proximité du centre, mais auprès de la citadelle ou 
dans les faubourgs excentriques qu’habitaient les nouveaux venus. De même 
vit-on à la même date s’installer à Damas, le long de la « route du Pèlerinage » 
qui sortait de la ville pour s’enfoncer vers le sud, nombre de marchands offrant 
aux pèlerins, dans le faubourg dit du Maydân, les objets de première nécessité 
que ceux-ci devaient acheter pour le voyage. Les souks étaient donc beaucoup 
plus mobiles qu’on ne le dit souvent et qu’il n’apparut aux historiens examinant 
la structure des villes musulmanes au début du xxe siècle. Nous venons de citer 
quelques exemples de transformations propres aux cités syriennes, mais ceux-ci 
ne frirent pas isolés. Si l’organisation des quartiers marchands est moins bien 
connue dans des villes telles que Bagdad, les quelques renseignements des 
chroniques montrent que là aussi il y eut des déplacements suivant, sur chaque 
rive, les mouvements de la population.

Quant à la situation occupée de préférence par les souks à l’intérieur de

365

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

la ville, elle n’était pas non plus aussi constante qu’on l’a cru. S’il arrivait sou­
vent que les boutiques les plus importantes et les plus actives fussent groupées 
autour de la grande mosquée, dont les portes étaient alors désignées par les 
noms des allées sur lesquelles elles ouvraient — tel était le cas à Damas, par 
exemple, ou dans la première Samarra —, cette règle n’était pas toujours obser­
vée. C’est ainsi que dans la Bagdad d’al-Mansûr les artisans et commerçants 
avaient été rejetés hors de la Ville ronde qui comprenait la grande mosquée et 
le palais. Ailleurs, en Iran notamment, les souks pouvaient être établis, comme 
à Nîshâpûr, dans un faubourg distinct à la fois de la basse ville et de la citadelle 
ou, comme à Herât, auprès des quatre portes menant aux différents faubourgs. 
Ailleurs encore, comme en Espagne à Cordoue, les souks s'étendaient entre 
la grande mosquée et la porte orientale de la ville, du côté opposé au palais 
qui avoisinait le sanctuaire à l’ouest. Des solutions différentes étaient ainsi 
adoptées selon les nécessités locales et il est finalement très difficile de dresser 
de ce point de vue un schéma type de la ville islamique ancienne. Son organi­
sation dépendait à la fois de sa nature, ainsi que de sa tendance à l’expansion ou 
au repliement, et de la place qu’y occupaient au début, et la mosquée, qui 
attirait les activités commerciales par son prestige de lieu de réunion, et la 
résidence princière, qui les écartait par crainte des mouvements populaires 
sans pouvoir pour autant se passer d’elles. Les souks n’étaient en fait proches 
de la grande mosquée que si cette dernière avait été construite loin du palais. 
Le groupement, que l’on a longtemps cru idéal, de l’ensemble des souks autour 
de l’association mosquée-palais, ne pouvait se maintenir dès que la ville attei­
gnait un certain degré de croissance.

En revanche, se trouvait toujours en bonne place dans la ville islamique 
le monument indispensable à sa vie religieuse et intellectuelle et destiné à 
s’agrandir avec le développement de sa population qu’était la mosquée ou 
djâmi ‘ utilisée pour la Prière commune du vendredi à midi. Toute agglomé­
ration importante devait être pourvue d’un tel édifice qui se distinguait des 
simples oratoires ou masdjid, fréquentés pour la Prière non solennelle, aussi 
bien par son rôle officiel que par l’ampleur de ses dimensions. L’importance 
qu’y revêtait chaque semaine le sermon de l’imam y imposait la présence d un 
minbar précieusement décoré, magnifié par le souvenir du temps où le calife 
y siégeait lui-même ou bien y envoyait son représentant pour haranguer ses 
sujets et recueillir à certaines occasions leurs doléances ou leurs prestations de 
serment. Le bâtiment lui-même restait fidèle, en dépit de variations locales, 
aux exigences du culte communautaire pratiqué du temps du Prophète dans la 
cour de son habitation en même temps qu’aux nécessités du faste princier qui

366

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

'30' : ”40' '• '*50' ' ' ’’6o'' • '80 ' ' ' '90 m ■ •

H * SS tZJ K3
Préislamiquc al-Walîd Matikshâh XII'

E3
Moderne

S
Indéiermine

eza
XIV'

47. PLAN DE LA MOSQUÉE DES UMAYYADES A DAMAS 
(D'après K.A.C. Creszoell, op. cit.)

Œuvre du calife al-Walid Ier qui la construisit 
en 703 de toutes pièces sur l'emplacement de 
l'ancien temple de Zeus Damaskènos, devenu 
entre-temps l'église Saint-Jean-Baptiste, la 
grande mosquée de Damas apparaît à la fois 
comme le prototype de la « mosquée umayyade 
basilicale •> et comme un monument remanié

bien souvent au cours des siècles. Sa nef axiale à 
toiture surélevée subit une complète transforma­
tion au moment où y fut insérée, en 1080-1083, 
une coupole centrale sur piliers massifs de type 
saldjoukide, remplacée à la suite de l'incendie 
de 1893 par une toiture moderne.

s’y déployait à l’époque classique. Une vaste salle de prière, interprétée 
en milieu umayyade comme une salle basilicale à nef axiale élargie et 
en milieu abbasside comme un majestueux ensemble de travées orientées 
parallèlement au mur du fond ou mur kibla, s’y accompagnait généralement 
d’une de ces cours à portique couvert périphérique dont le climat des pays 
subdésertiques fait apprécier l’agrément et la commodité. L’imitation de cer­
tains usages palatins y avait fait figurer la réduction d’abside devenue, sous le 
nom de mihrâb, l’emplacement privilégié vers lequel devaient se diriger les

367

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

regards des croyants, pour imiter les gestes de l’imâm comme pour chercher 
dans cette niche vide un symbole de l’inaccessibilité divine. L’habitude de 
l’appel à la Prière s’était d’autre part combinée à d’anciennes réminiscences 
architecturales pour justifier la présence, à l’extérieur, d’une ou de plusieurs 
de ces tours, rondes ou quadrangulaires selon les régions et les époques, que

368

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

<- 48. PLAN DE LA MOSQUÉE 
D’IBN TULUN AU VIEUX-CAIRE

(D’après K.A.C. Creswell, ibid.)
Construite entre 876 et 879 par un ancien officier 
turc des Abbassides, devenu en Égypte un 
dynaste semi-indépendant, la mosquée de la 
ville royale d'al-Katà’ï, fondée par Ibn Tûlûn 
près de Fustât, reflète dans son plan l’imitation 
consciente de la mosquée d’al-Dja'fariya ou 
Abû Dulaf à Samarra. De dimensions moins 
imposantes, elle comporte en effet, à l’intérieur 
de deux enceintes successives, le même type de 
salle de prière peu profonde et de portiques à 
double rangée d’arcades, dont la couverture 
reposait sur de lourds piliers rectangulaires de 
brique cuite, cantonnés de colonnettes.

49- PLAN RESTITUÉ 
DE LA GRANDE MOSQUÉE 

DE KAIROUAN EN 862 
(D’après A. Lézine, Architecture de l’Ifriqiya.)
Ce spacieux édifice dont la salle de prière avait 
été légèrement agrandie par rapport à la pre­
mière construction aghlabide de 836, superposée 
elle-même à une ancienne fondation de 774 aux 
dimensions vraisemblablement plus réduites, 
constitue un excellent exemple de mosquée de la 
période classique. Dans l’ordonnance d’une 
salle de prière à colonnes, mettant en œuvre un 
procédé habituel pour les monuments de pierre, 
on reconnaît le maintien de traditions umayyades 
telles que l’orientation des nefs perpendiculaires 
au mur kibla autour d’une nef axiale élargie et 
surtout l’utùisation de motifs de coupole déjà 
illustrés par l’exemple de la mosquée de Médine.

l’on appelle des minarets *. Enfin l’espace spécial réservé au souverain, ou 
maksûra, qui fut par moments conçu comme une sorte d’enceinte grillagée en 
bois, en arriva aussi à tenir dans la structure du monument une place impor­
tante et à commander certains aspects de son évolution ultérieure.

Nombreux furent en effet les chefs-d’œuvre architecturaux réalisés à

369

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

5o. PLAN DE LA GRANDE MOSQUÉE 
DE CORDOUE ->

(D’après G. Marçais, l’Architecture 
musulmane d’Occident.)

Célèbre par la forêt de colonnes de sa salle de 
prière, la grande mosquée de Cordoue fut un 
monument tout particulièrement remanié au 
cours des siècles : en période islamique d’abord, 
où elle fit l’objet après sa fondation en 783 de 
trois agrandissements successifs (A), en 833, 
961 et 987, répondant à l’accroissement de popu­
lation de la ville ; après la reconquête ensuite, 
où sa transformation en cathédrale y entraîna 
de complètes modifications de structure. Son 
ordonnance primitive typiquement umayyade, 
avec nef centrale élargie, se distingue cependant 
aisément sur un plan (B) qui permet aussi 
d’apprécier le caractère somptueusement déco­
ratif de la section d’oratoire que fit construire 
al-Hakam II; on peut y reconnaître notamment 
l’ensemble de couvertures en coupole magnifiant 
l’emplacement du nouveau mihrâb.

A

1

- - -

1

2
- - - -

s

-P
1]
II

4

4 1

:

•

■

► 1

3

rih —1

»' !
!

1
■1

H!

«

ï
l’époque classique sur le thème initialement simple de la mosquée, devenu 
ensuite pour tout dynaste l’occasion de se singulariser par une construction 
plus prestigieuse encore que celles de ses prédécesseurs ou rivaux. Dans la 
construction solide de ce lieu de réunion par excellence, qui abritait à l’origine 
le Trésor des musulmans comme le tribunal du cadi ou le cercle d’enseignement 
du professeur, se trouvaient chaque fois matérialisées la grandeur et la richesse 
du prince comme celles de la ville. En même temps un sentiment du sacré qui 
allait grandir à mesure que l’on s’éloignait de l’Islam primitif et que la Maison 
de la Communauté se trouvait réservée à des fonctions uniquement religieuses 
explique le respect dont les grandes mosquées commençaient d’être entourées 
et qui allait leur valoir d’échapper, mieux que les palais, à la ruine et aux 
dégradations.

Certes il serait fastidieux d’évoquer dans le détail les plus célèbres de ces 
édifices, ceux qui, comAie les mosquées de Damas, de Samarra, du Caire, de 
Cordoue ou de Kairouan, perpétuent le souvenir de l’art des premiers Umayya­
des, des grands -Abbassides, des Toulounides et Fatimides, des Aghlabides et 
des Umayyades d’Espagne. Notons pourtant que, selon les régions, furent

370

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

371

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



mises à profit des ressources architecturales diverses. Formes et types de décor 
passaient et repassaient d’une technique à l’autre, aboutissant chaque fois à 
l’une de ces réussites originales qui allaient être imitées chacune dans son aire 
géographique. D’où le développement plus tardif d’édifices peu à peu éloignés 
du prototype normatif des premiers siècles et devenus, par contamination 
avec d’autres types monumentaux comme la madrasa et le mausolée ou par 
exagération de certains traits locaux, aussi divers les uns des autres que ceux 
que l’on connaîtra sous le nom de mosquées mamlouke, ottomane ou safavide 
par exemple.

Chaque ville ne possédait tout d’abord qu’une seule grande mosquée. 
Mais lorsqu’elle atteignait une certaine ampleur, d’autres pouvaient être érigées 
ou aménagées pour suppléer le premier édifice. C’est ainsi que la métropole 
de Bagdad au Xe siècle ne possédait pas moins de quatre, puis cinq sanc­
tuaires de ce genre. A l’époque cependant le cas était rare et la période 
post-saldjoukide seulement verra se multiplier les mosquées dans les cités 
islamiques.

De nombreux oratoires de petite superficie et d’aspect plus modeste 
étaient d’autre part disséminés dans la ville où ils servaient aux Prières jour­
nalières accomplies en privé. Leur existence nous est attestée dès une époque 
ancienne. Il faut cependant attendre le xue siècle pour trouver, dans l’inven­
taire des monuments d’Alep laissé par un administrateur des souverains ayyou­
bides, une liste impressionnante d’édifices de ce genre, appartenant aussi bien 
à la section intra muros qu’aux faubourgs de la ville. Nombre d’entre eux 
étaient situés dans le quartier commerçant plein d’activité : ils y occupaient 
parfois le premier étage d’une maison ; parfois encore ils se présentaient comme 
de simples pièces, pourvues d’une petite niche constituant le mihrâb et d’un 
balconnet servant éventuellement à lancer l’appel à la Prière, ou bien se trou­
vaient intégrés à d’autres édifices tels que collèges, couvents ou mausolées.

A la même époque d’ailleurs s’étaient multipliés dans les cités islamiques 
les monuments religieux secondaires. Outre les mausolées, organisés parfois 
comme de véritables complexes architecturaux, on comptait parmi eux 
les hôtels pour tribunaux religieux, les couvents qui hébergeaient les 
membres d’ordres mystiques en plein développement, les hôpitaux* 
ou dispensaires, les écoles coraniques et surtout les madrasas destinées à l’en­
seignement des sciences religieuses et spécialisées chacune dans l’enseignement 
de branches différentes du droit ou de la Tradition, tous édifices se présentant 
toujours comme-des fondations, privées ou royales, construites et entretenues 
sur des sommes réservées à cet effet selon le système des wakfe.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

372

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

51 PLAN DE LA MOSQUÉE ABBASSIDE DE NAYIN 
(D'après S. Flury, in Syria, 1930.)

Ornée de décors de stuc dont le style a été invo­
qué pour permettre de dater du Xe siècle l'en­
semble de la construction) la mosquée de Nâyin 
illustre la vitalité en Iran du type de la mosquée 
classique avec sa salle de prière à nef axiale élar-,

gie et ses profonds portiques entourant une petite 
cour quadrangulaire. Les colonnes ont été rem­
placées dans cette architecture de brique par des 
piliers massifs) parmi lesquels les plus anciens 
affectaient une forme circulaire.

Les constructions funéraires avaient été à l’origine limitées par les pres­
criptions interdisant de bâtir au-dessus des sépultures. D où cet aspect dé­
pouillé des premiers cimetières musulmans, vastes terrains parsemés de 
pierres dressées et situés au-dehors du périmètre bâti, qui allait se conserver 
dans certains pays pauvres et traditionalistes. Mais on n’avait pas tardé à voir 
apparaître en Iran des tombeaux monumentaux princiers, contemporains des 
premiers mausolées d’imâms shTites que l’on vénérait en Irak, et ces édifices 
qui pouvaient se dresser dans la solitude devinrent le plus souvent les noyaux de 
faubourgs habités ou même de localités nouvelles. En même temps s’était 
développé dans les cimetières le goût des tombes marquées par des éléments

373

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



S2. PLAN DE LA MADRASA FUNÉRAIRE D’IBN AL-ADI M A ALEP 
{D'après f. Sauvaget, Alep.)

Petite madrasa syrienne avec mausolée dont le 
plan, typique de Vépoque ayyoubide, révèle le 
caractère fonctionnel et la sévère sobriété. A côté 
de la salle à coupole (A) abritant dans un angle 
du monument le tombeau du fondateur se recon­
naissent, d'un côté le motif monumental d'une salle 
de prière à coupole (B) flanquée de deux salles

de cours (C) couvertes de même façon, de 
l'autre un iwân (D) utilisé pendant la belle 
saison. Les cellules d'habitation (E), moins 
hautes de plafond, étaient réparties sur deux 
étages et le vestibule d'entrée (F) s'accompa­
gnait d'un portail.

sculptés en forme de stèles, de cippes, de prismes ou de cénotaphes, recouverts 
eux-mêmes parfois de coupoles ou de ces tours cylindriques, parfois de plan étoilé 
et à toiture conique, dont les plus anciens spécimens se situèrent dans le Djur- 
djân et le Djilân . Tous ces monuments funéraires variés, qui devenaient ainsi 
peu à peu inséparables du paysage urbain, se combinaient en outre à d’autres 
édifices à mesure que les puissants ou célèbres personnages susceptibles de voir 
leur mémoire ainsi commémorée tenaient à profiter après leur mort du voisi­
nage des madrasas, couvents ou hôpitaux dont ils avaient voulu s’acquérir 
les mérites en assurant leur construction.

374

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Ces dernières fondations avaient introduit dans la ville, au milieu de 
maisons souvent légèrement bâties, les silhouettes de constructions plus dura­
bles sinon toujours plus somptueuses. Leurs plans assez simples à l’origine, 
puisqu’il s’agissait toujours de juxtaposer des cellules d’habitation pour étu­
diants, soufis ou malades et des pièces communes servant de locaux de réunion

53. PLAN DE L'HOPITAL D'ARGHUN AL-KAMILI A ALEP 
(D'après J. Sauvaget, ibid.)

Œuvre mamlouke du XIVe sièclet cet édifice 
apparenté dans sa composition à une tnadrasa 
témoigne de recherches architecturales plus sé-

rieuses, inspirées à la fais par les nécessités d'un 
fonctionnement complexe et par le désir d'imiter 
les riches fondations contemporaines du Caire.

roi

nr

T

rMifjn

mnr

o 5 10

n

__r
3

20 nx U

375

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

S4. PLAN DE LA MADRASA Ç1FTE 
MINARELI A ERZURUM 

(D'après R. H, Ünal,
Monuments islamiques anciens d’Erzurum.) 
Madrasa d'Anatolie élevée sans doute au début 
du XIVe siècle sous l'effet d'influences locales et 
iraniennes conjuguées. Son histoire est assez 
compliquée et ne permet pas de déterminer avec 
certitude si son premier état s'accompagnait de 
la présence d'un mausolée. Mais il est intéressant 
de remarquer l'ordonnance régulière de la cour 
centrale entourée de portiques interrompus 
par quatre iwâns disposés en croix. Une seconde 
série de cellules occupait le premier étage.

et de salles de prière, s’apparentaient à ceux des demeures privées. C’est là qu’il 
faut chercher l’explication de leurs premières structures, en dépit des discussions 
oiseuses qui furent à ce propos longtemps soulevées chez les archéologues. 
Il est évident aujourd’hui que la madrasa, comme d’ailleurs le couvent de 
soufis ou l’hôpital, n’eut pas toujours partout l’apparence d’un édifice à cour 
centrale sur laquelle ouvraient quatre îwâns, apparence qui ne lui fut jamais non 
plus réservée. Mais les habitudes locales, se combinant avec la tendance à imiter 
ici ou là quelques monuments servant de modèles, lui valurent une grande 
variété de structure selon les fieux. Qu’il s’agisse en tout cas des modestes madra­
sas syriennes ayyoubides, des constructions contemporaines plus grandioses 
élevées dans l’Anatolie saldjoukide ou des édifices mamlouks dont la madrasa du 
sultan Hasan au Caire constitue à juste titre l’exemple le plus fameux, nous nous

376

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

trouvons toujours devant des monuments embellissant la cité post-saldjoukide 
par le soin avec lequel y étaient décorées leurs façades et transposé, pour de 
petites constructions urbaines répétées à de nombreux exemplaires, le thème du

SS- PERSPECTIVE ISOMÉTRIQUE RESTITUÉE 
DU BAIN D’AL-SULTAN A DAMAS

(D’après M. Ecochard
La vue en élévation permet d’apprécier à sa 
vraie valeur architecturale un de ces monuments 
fonctionnels bien conçus, quoique extérieurement 
peu esthétiques, que Ton rencontrait en grand 
nombre dans la ville islamique post-saldjoukide. 
Il s’agit ici d’un bain public de belle qualité, 
construit en 1303 et amélioré encore au XVe siè­
cle par le sultan mamlouk Ka’it Bây, qui 
alliait les caractéristiques des bains d plan centré

et C. Le Cœur, op. cit.)
et des bains à plan rectiligne représentés à 
l’époque. On y remarque, à la suite d’une salle 
de déshabillage particulièrement spacieuse, la 
succession de petites salles tiède, chaude et très 
chaude sous lesquelles passaient les conduits de 
fumée assurant le chauffage par le sol (la cons­
truction sur hypocaustes est alors abandonnée), 
tandis que l’étuve recevait en outre directement 
la vapeur d’une chaudière contiguë.

377

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

portail triomphal qui avait été longtemps réservé au palais ou à la mosquée. 
Ainsi ces divers édifices, qui étaient pourvus chacun d’un oratoire identifié 
parfois à une véritable mosquée, donnaient à la ville post-saldjoukide un de ses 
aspects les plus significatifs et commandaient en quelque sorte son urbanisme 
sans que leur essor dût être considéré comme typique de la ville islamique en 
général.

Auparavant la vie religieuse et intellectuelle ne connaissait en effet d’autre 
cadre que mosquées, oratoires et parfois maisons privées dans lesquels ensei­
gnaient les hommes de loi. Tout au plus peut-on attribuer encore à l’influence 
des prescriptions religieuses la multiplication des bains à étuve, ou hammâm, qui 
permettaient d’accomplir l’ablution majeure imposée avant la Prière en cas de 
souillure préalable et qui étaient donc considérés par certains comme de véri­
tables annexes des lieux de prière. Mais, de même que les hammâms, avant 
d’être ainsi adoptés par l’Islam, appartenaient à une civilisation plus ancienne où 
l’on sait la place tenue par les thermes, de même la ville islamique s’était inspirée 
sur bien des points de la ville hellénistique ou byzantine à laquelle elle s’était 
jadis peu à peu substituée.

•

De l’héritage antérieur relevaient notamment certains types de quadril­
lage régulier de rues et de quartiers dont il sera question plus loin et qui furent 
plus fréquents dans la cité islamique ancienne qu’on n’a souvent voulu le dire. 
Mais cet héritage joua surtout en faveur d’une abondante adduction de l’eau 
à la cité et de sa généreuse distribution à tous les édifices publics et privés. 
Fontaines et bassins, accompagnés souvent de ces inscriptions dédicatoires qui 
en reliaient les bienfaits aux accents lyriques du Coran sur le thème de l’eau ou 
aux injonctions pieuses faisant de cette aumône le premier acte de générosité 
recommandé, se situaient en effet dans la ligne de constructions antiques comme 
les nymphées. De même en allait-il pour citernes et aqueducs qui ne sauraient 
être portés au seul crédit de la civilisation islamique et dont on doit se contenter 
de souligner avec quelle maîtrise nouvelle et quels perfectionnements techniques, 
attestés par exemple dans les travaux hydrauliques des Aghlabides en Tunisie 
récemment étudiés, ils furent soit améliorés dans les sites anciennement habités, 
soit créés de toutes pièces dans les localités nouvellement fondées.

L’eau était amenée de fort loin, mise en réserve, distribuée et comptabi­
lisée pourrait-on dire grâce à un système de châteaux d’eau et de répartiteurs 
secondaires dont le fonctionnement est bien connu pour les villes de Damas et 
Alep. Des canaux, alimentés comme à Damas par de simples saignées à des

378

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

cours d’eau ou comme à Hama par l’utilisation de machines élévatoires, canaux 
dont on a vu l’importance dans la mise en œuvre des terres, occupaient là encore 
une place de premier plan que venait parfois suppléer, dans certains sites ur­
bains défavorisés, le recours au transport de l’eau par des bêtes de somme. Des 
règlements minutieux semblables à ceux que l’on connaissait pour l’irrigation 
des oasis assuraient la bonne marche de cette organisation plus marquée de 
préoccupations édilitaires, empruntées peut-être à l’Antiquité mais intégrées 
aux habitudes islamiques, qu’on ne le souligne habituellement.

Le même éclectisme pratique soucieux de faire fructifier un patrimoine 
antérieur s’était d’ailleurs également manifesté dans le domaine religieux. 
L’exemple le plus frappant en est fourni par le cas des <> villes saintes » adoptées 
par l’Islam où l’on doit ranger aussi bien la Mekke, au Haram déjà sacré du 
temps du paganisme, que les cités palestiniennes révérées par la tradition juive 
et chrétienne, telles que Jérusalem ou Hébron *. Le cas de la Mekke est assu­
rément unique, puisque l’islamisation du lieu de culte y fut l’œuvre du Prophète 
lui-même, superposant l’enseignement du Coran à des rites dont il assurait la 
complète transposition. Mais l’ambivalence des sentiments développés pendant 
le Moyen Age islamique à l’égard des « gens du Livre », dont bien des traditions 
scripturaires avaient été assumées sous une forme ou une autre par la nouvelle 
religion, aboutit à l’adoption également durable des sanctuaires auxquels se 
rattachaient des souvenirs juifs ou chrétiens.

Le cœur de la Jérusalem musulmane resta ainsi toujours constitué par l’an­
cienne esplanade du Temple, sur laquelle devaient s’élever, à partir du début 
du vme siècle, les plus célèbres monuments religieux de l’Islam après la Ka‘ba 
de la Mekke et la mosquée de Médine, à savoir cette Coupole du Rocher et cette 
Mosquée lointaine qui brillent encore aujourd’hui d’un incomparable éclat en 
dépit des destructions et des remaniements dont elles furent 1 objet. Et le fait 
d’islamisation d’un lieu de culte préexistant, qu’on observe avec la même netteté 
dans le cas du Haram d’Hébron ou dans les divers sanctuaires des Sept Dor­
mants *, dominait de même la structure des nombreuses autres agglomérations 
urbaines où la grande mosquée s’éleva tout naturellement, comme à Damas, à 
l’emplacement ëxact qui avait été celui de temples païens ou chrétiens antérieu­
rement vénérés. Là encore cependant le tournant marqué dans l’évolution de 
la civilisation islamique par les transformations de 1 époque post-saldjoukide 
devait avoir ses répercussions sur la physionomie de la cité. Ce fut à partir du 
XIIe siècle que se multiplièrent dans les agglomérations urbaines de toute ori­
gine les résurgences d’anciens sanctuaires ou lieux de pèlerinages. Vénérés par 
une piété populaire parfois superstitieuse, ils furent soit adoptés tels quels,

379

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



portail triomphal qui avait été longtemps réservé au palais ou à la mosquée. 
Ainsi ces divers édifices, qui étaient pourvus chacun d’un oratoire identifié 
parfois à une véritable mosquée, donnaient à la ville post-saldjoukide un de ses 
aspects les plus significatifs et commandaient en quelque sorte son urbanisme 
sans que leur essor dût être considéré comme typique de la ville islamique en 
général.

Auparavant la vie religieuse et intellectuelle ne connaissait en effet d’autre 
cadre que mosquées, oratoires et parfois maisons privées dans lesquels ensei­
gnaient les hommes de loi. Tout au plus peut-on attribuer encore à l’influence 
des prescriptions religieuses la multiplication des bains à étuve, ou hamtnâm, qui 
permettaient d’accomplir l’ablution majeure imposée avant la Prière en cas de 
souillure préalable et qui étaient donc considérés par certains comme de véri­
tables annexes des lieux de prière. Mais, de même que les hammams, avant 
d’être ainsi adoptés par l’Islam, appartenaient à une civilisation plus ancienne où 
l’on sait la place tenue par les thermes, de même la ville islamique s’était inspirée 
sur bien des points de la ville hellénistique ou byzantine à laquelle elle s’était 
jadis peu à peu substituée.

•

De l’héritage antérieur relevaient notamment certains types de quadril­
lage régulier de rues et de quartiers dont il sera question plus loin et qui furent 
plus fréquents dans la cité islamique ancienne qu’on n’a souvent voulu le dire. 
Mais cet héritage joua surtout en faveur d’une abondante adduction de l’eau 
à la cité et de sa généreuse distribution à tous les édifices publics et privés. 
Fontaines et bassins, accompagnés souvent de ces inscriptions dédicatoires qui 
en reliaient les bienfaits aux accents lyriques du Coran sur le thème de l’eau ou 
aux injonctions pieuses faisant de cette aumône le premier acte de générosité 
recommandé, se situaient en effet dans la ligne de constructions antiques conune 
les nymphées. De même en allait-il pour citernes et aqueducs qui ne sauraient 
être portés au seul crédit de la civilisation islamique et dont on doit se contenter 
de souligner avec quelle maîtrise nouvelle et quels perfectionnements techniques, 
attestés par exemple dans les travaux hydrauliques des Aghlabides en Tunisie 
récemment étudiés, ils furent soit améliorés dans les sites anciennement habités> 
soit créés de toutes pièces dans les localités nouvellement fondées.

L’eau était amenée de fort loin, mise en réserve, distribuée et comptabi­
lisée pourrait-on dire grâce à un système de châteaux d’eau et de répartiteurs 
secondaires dont le fonctionnement est bien connu pour les villes de Damas et 
Alep. Des canaux, alimentés comme à Damas par de simples saignées à des

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

378

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

cours d’eau ou comme à Hama par l’utilisation de machines élévatoires, canaux 
dont on a vu l’importance dans la mise en œuvre des terres, occupaient là encore 
une place de premier plan que venait parfois suppléer, dans certains sites ur­
bains défavorisés, le recours au transport de l’eau par des bêtes de somme. Des 
règlements minutieux semblables à ceux que l’on connaissait pour l’irrigation 
des oasis assuraient la bonne marche de cette organisation plus marquée de 
préoccupations édilitaires, empruntées peut-être à l’Antiquité mais intégrées 
aux habitudes islamiques, qu’on ne le souligne habituellement.

Le même éclectisme pratique soucieux de faire fructifier un patrimoine 
antérieur s’était d’ailleurs également manifesté dans le domaine religieux. 
L’exemple le plus frappant en est fourni par le cas des <> villes saintes » adoptées 
par l’Islam où l’on doit ranger aussi bien la Mekke, au Haram déjà sacré du 
temps du paganisme, que les cités palestiniennes révérées par la tradition juive 
et chrétienne, telles que Jérusalem ou Hébron *. Le cas de la Mekke est assu­
rément unique, puisque l’islamisation du lieu de culte y fut l’œuvre du Prophète 
lui-même, superposant l’enseignement du Coran à des rites dont il assurait la 
complète transposition. Mais l’ambivalence des sentiments développés pendant 
le Moyen Age islamique à l’égard des « gens du Livre », dont bien des traditions 
scripturaires avaient été assumées sous une forme ou une autre par la nouvelle 
religion, aboutit à l’adoption également durable des sanctuaires auxquels se 
rattachaient des souvenirs juifs ou chrétiens.

Le cœur de la Jérusalem musulmane resta ainsi toujours constitué par l’an­
cienne esplanade du Temple, sur laquelle devaient s’élever, à partir du début 
du vme siècle, les plus célèbres monuments religieux de l’Islam après la Ka‘ba 
de la Mekke et la mosquée de Médine, à savoir cette Coupole du Rocher et cette 
Mosquée lointaine qui brillent encore aujourd’hui d’un incomparable éclat en 
dépit des destructions et des remaniements dont elles furent l’objet. Et le fait 
d’islamisation d’un lieu de culte préexistant, qu’on observe avec la même netteté 
dans le cas du Haram d’Hébron ou dans les divers sanctuaires des Sept Dor­
mants *, dominait de même la structure des nombreuses autres agglomérations 
urbaines où la grande mosquée s’éleva tout naturellement, comme à Damas, à 
l’emplacement exact qui avait été celui de temples païens ou chrétiens antérieu­
rement vénérés. Là encore cependant le tournant marqué dans l’évolution de 
la civilisation islamique par les transformations de l’époque post-saldjoukide 
devait avoir ses répercussions sur la physionomie de la cité. Ce fut à partir du 
XIIe siècle que se multiplièrent dans les agglomérations urbaines de toute ori­
gine les résurgences d’anciens sanctuaires ou lieux de pèlerinages. Vénérés par 
une piété populaire parfois superstitieuse, ils furent soit adoptés tels quels,

379

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

quand il s’agissait de souvenirs bibliques, soit revêtus de noms nouveaux pour 
devenir autant de monuments commémoratifs continuellement visités. Et leur 
intégration allait de pair avec la vogue croissante que connaissaient par ailleurs 
les objets de dévotion ou d’intercession de caractère plus récent, que l’on comp­
tait au nombre des titres de fierté d’une ville et qui se réclamaient du souvenir 
d’anciens combattants de la Guerre sainte, d’hommes de religion célèbres par 
leurs vertus, sinon par leurs miracles, et des nombreux imâms ou autres per­
sonnages du martyrologe shi'ite.

•

Aussi bien les éléments constitutifs de la cité islamique paraissent-ils ainsi 
s’être conjugués au cours des siècles selon les lois d’équihbres différents. Les 
premiers de ces équilibres furent ceux qui se manifestèrent, dès l’expansion de 
l’Islam, dans les deux catégories de villes qui prédominèrent alors, villes neuves 
d’une part et villes conquises adoptées par les nouveaux maîtres d’autre part. 
Dans le premier cas, impossible à séparer du processus bien connu de sédentari­
sation des nomades, on se trouvait en présence de fondations commandées par 
des besoins stratégiques et plus précisément par la nécessité, inhérente à toute 
campagne militaire prolongée, de faire hiverner les troupes en des lieux sûrs spé­
cialement choisis à cet effet. Lorsque les combattants arabes commencèrent à 
séjourner dans les pays conquis, en Syrie, en Irak ou en Égypte, ils s’installèrent 
en effet dans des camps qui furent d’abord provisoires et qui leur servaient de 
bases de départ pour leurs expéditions saisonnières, en même temps qu’ils leur 
assuraient les moyens d’une liaison constante avec la capitale de l’empire tou­
jours située en Arabie. Ces camps, où les guerriers étaient répartis par tribus, 
devinrent rapidement des établissements fixes : ce furent, en Irak, les nouvelles 
villes de Basra puis de Kûfa, en Égypte celle de Fustât, en Syrie celle de Djâ- 
biya que cependant les conquérants abandonnèrent ensuite pour se fixer dans 
l’ancienne capitale syrienne ou même se disperser dans toute la province — la 
situation particulière de cette dernière fondation s’expliquant sans doute par 
le fait que les troupes arabes ne continuèrent pas longtemps en Syrie à guerroyer 
activement contre des armées byzantines parties se retrancher derrière l’Ama- 
nus après avoir évacué le pays sans lutte sérieuse. Un peu plus tard, en Iran et 
au Maghreb, d’autres camps furent créés à leur tour, tel Kairouan dans la plaine 
intérieure de l’Ifrîkiya, dont la prospérité grandit jusqu’à l’époque ziride, et 
tels ces centres établis dans les provinces iraniennes qui n’eurent jamais qu’une 
existence précaire au milieu des révoltes fréquentes de la population auto­
chtone non convertie.

380

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



De tous ces camps, seuls ceux qui profitèrent ensuite de circonstances 
historiques favorables ainsi que des avantages d’un site bien choisi purent deve­
nir de véritables agglomérations arabo-musulmanes. L’exemple typique est celui 
de Basra qui grandit comme centre actif d’une région de palmeraies etconuneport 
sur le golfe Persique mettant en relation la Mésopotamie ou les provinces de 
l’Iran méridional avec l’Arabie et les lointaines côtes de l’Inde ou de l’Afrique. 
Mais d’autres encore connurent un destin brillant lié à 1 essor de la région où ils 
avaient été implantés et par conséquent marqué de son originalité. Tous cepen­
dant n’en présentaient pas moins à l’origine nombre de traits communs qui se 
retrouvaient d’une fondation à l’autre et étaient dus à la similitude de vocation 
guerrière prévalant en chaque cas. Il y avait ainsi la présence nécessaire, au 
centre du camp, du lieu de la Prière commune voisinant avec la résidence de 
l’émir et bénéficiant de la protection des divers contingents militaires. Il y 
avait aussi le maintien, dans la disposition d’ensemble, d une influence teibale 
dominante selon laquelle les quartiers bâtis, qui avaient succédé aux simples 
cercles de tentes nomades, restaient réservés chacun à un groupe de familles 
ou de clans apparentés. .

Un type de « ville neuve » islamique, propre au Ier siècle, s était donc 
répandu dans tout l’empire à côté des villes conqtuses. Mais les différences 
n’allaient pas tarder à s’estomper entre ces fondations artificielles, peuplées 
des seuls combattants arabes et de leurs familles, et les villes qui restaient en 
majorité livrées à leurs habitants non convertis. A mesure que 1 islamisation 
produisait ses effets, à mesure que les villes nouvelles voyaient aflluer vers elles 
des autochtones chassés comme en Irak par la ruine de leurs premières rési­
dences, à mesure aussi que les anciennes cités conservées se laissaient,gagner 
par le prestige de la religion islamique triomphante, les oppositions préalables 
disparaissaient. D’un côté des reconstructions de plus en plus monumentales en 
venaient à magnifier l’apparence des grandes mosquées ou des demeures emi- 
rales rustiques bâties d’abord dans les pauvres camps nomades de Basra et de 
KAfa D’un autre côté le centre de la ville se transformait peu à peu, comme on 
le vit à Damas où l’établissement d’une résidence prindère au voisinage de 
l’église Saint-Jean-Baptiste fut bientôt suivi de la confiscation de l’église elle- 
même, reconstruite de fond en comble pour devenir une mosquée. Des mosquées 
imposantes furent ainsi érigées, sous l’impulsion du calife umayyade al-Walîd, 
dans les prindpales agglomérations syro-palestimennes et y remplacèrent bien­
tôt, comme à Alep, les médiocres oratoires fondés d’abord par les conquérants 
à l’entrée de chaque ville. Enfin, sous l’effet de tendances contraires, la popu­
lation raniment convertie à l’Islam en vint à repousser, dans les villes anden-

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

381

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

nés, les non-musulmans dans les quartiers périphériques, tandis que, dans les 
villes nouvelles, les clients convertis se groupaient autour des tribus auxquelles 
ils s’étaient affiliés et que les non-musulmans eux-mêmes s’introduisaient dans 
ces villes-camps tout en s’y installant un peu à l’écart.

Aussi bien vit-on naître alors, par le fait d’une symbiose qui ne mit pas 
plus d’un demi-siècle à se réaliser, le type de la ville umayyade qui allait, comme 
le palais construit à cette époque, servir pour une part de modèle aux réalisa­
tions abbassides. Ses traits d’urbanisme les plus caractéristiques tenaient aux 
rapports l’unissant aux villes antiques qui l’avaient précédée, parfois sur le 
même site comme on l’observe par exemple à Alep, Damas ou Lattakiye qui 
conservent encore sous leur plan actuel des traces de leurs plans hellénistiques 
étudiées notamment par J. Sauvaget. Mais cette continuité d’une tradition 
syrienne antérieure est encore plus frappante à observer dans les cités créées 
alors par la seule volonté des nouveaux maîtres. On voit ainsi la petite ville 
umayyade de ‘Ayn al-Djarr — l’actuel site de ‘Andjar dans la haute plaine de 
la Bikâ‘ où l’on procède à des dégagements encore incomplets, mais déjà extrê­
mement suggestifs — reproduire le schéma d’une ville antique pourvue d’une 
enceinte rectangulaire et traversée par deux rues axiales se coupant à angle 
droit en un point central marqué d’un tétrapyle. Le groupe à cette époque 
indissociable du palais émiral et de la grande mosquée y occupait simplement 
un des quatre quartiers déterminés par le croisement des deux voies principales. 
Des lotissements imités des insulae antiques y regroupaient d’autre part les 
habitations moins luxueuses, tandis que l’ensemble était dominé par ce thème 
classique des avenues à colonnades bordées de boutiques, que l’on accuse bien 
souvent l’urbanisme musulman d’avoir négligé alors qu’on le voit ici utilisé 
dans son acception la plus classique.

56. PLAN DE LA VILLE UMAYYADE DE ‘ANDJAR -* 
(Plan inédit dressé par V ingénieur H. Kalayan.)

La permanence, en pleine époque umayyade, des 
traditions inspirées par Vurbanisme antique 
apparaît de manière saisissante sur ce plan 
dressé grâce aux récentes fouilles menées à 
‘ Andjar par M. M. Chehab, Directeur général 
des Antiquités du Liban, qui nous Va gracieu­
sement communiqué. On y retnarque la comparti­
mentation régulière du terrain obtenue par la 
rencontre de deux avenues se croisant à angle 
droit, ainsi que la localisation dans la moitié 
orientale de la ville des bâtiments de caractère

public ou princier. Le principal palais à double 
salle d* audience basilicale (A) avoisine la grande 
mosquée (B) non loin du carrefour central 
marqué par un tétrapyle. Des rangées de bou­
tiques (C) bordent les avenues à colonnades, 
tandis que les habitations ordinaires sont grou­
pées en insulae (D). Deux bains apparaissent 
non loin de V enceinte nord, Vun très simple (E) 
et Vautre vraisemblablement d'usage princier 
(F), caractérisé par les dimensions de sa salle de 
repos et de déshabillage.

382

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Certes l’exemple fourni en ce sens par ‘Ayn al-Djarr est pour le moment 
unique et on doit le regretter. Il n’y eut pas de fouilles menées sur l’emplace­
ment incertain de Ramla *, la création citadine plus tardive enPalestine du calife

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

383

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Sulaymân. Il n’y eut pas non plus d’investigation complète du site de Wâsit, 
place forte bâtie en Irak pour y abriter le gouverneur umayyade de cette sédi­
tieuse province. Il est trop tôt enfin pour enregistrer les résultats des travaux 
récemment entrepris à l’intérieur de la « ville » qui fut fondée par le calife 
Hishâm, selon le texte même d’une inscription, près de l’un de ses domaines 
agricoles et qui était bien distincte en ce cas du palais lui-même se dressant à 
une courte distance : cette ville sise en pleine steppe, au lieu dit Kasr al-Hayr 
l’Oriental, était d’ailleurs beaucoup moins importante que celle de ‘Ayn 
al-Djarr, puisqu’une enceinte carrée de cent soixante mètres seulement de 
côté suffisait à l’enfermer, tandis que la première occupait un rectangle de 
trois cent dix sur trois cent soixante-dix mètres. Mais, en dépit de ces inconnues 
encore fâcheuses, le témoignage de ‘Ayn al-Djarr ne saurait être sous-estimé 
et prend toute sa valeur lorsqu’on le rapproche de faits urbains islamiques plus 
tardifs, où transparaîtra encore le même souci d’ordre et de géométrie des 
tracés.

•

La ville umayyade était toutefois restée représentée par des ensembles 
architecturaux de moyenne importance, liés à cet effort de colonisation et de 
mise en valeur des terres syriennes dont on a vu le rôle dominant dans la pros­
périté de la période. Avec l’étonnant développement économique de l’Empire 
et de l’État abbassides apparurent ensuite des fondations urbaines d’une tout 
autre ampleur, créées elles aussi par souverains et gouverneurs pour des raisons 
à la fois économiques et politiques, comportant donc encore un élément mili­
taire considérable, mais faisant preuve en même temps d’une grandeur de 
conception particulièrement significative.

La ville umayyade se situe ainsi à l’origine de toute cette série de cités isla­
miques de la période classique qui, loin d’illustrer le type de la ville-médiévale 
aux rues tortueuses et aux édifices publics noyés dans l’enchevêtrement des 
maisons, connurent une forme d’urbanisme régulier. Les larges voies recti­
lignes d’une fondation abbasside comme Samarra en Irak, l’avenue royale 
bordée de boutiques unissant en Afghanistan le palais ghaznawide de Lashkari 
Bazar à la ville de Bust ou bien la disposition étudiée des monuments officiels 
de la ville fatimide de Mahdiya en Tunisie peuvent par exemple être invoquées 
en ce sens. Seuls plus tard les troubles et l’insécurité constante des époques de 
morcellement de l’empire, à la suite des grandes invasions nomades et de la 
misère générale qui s’ensuivit, entraînèrent le cloisonnement intérieur de 
telles cités en quartiers protégés chacun par une porte ainsi que leur resserre­

384

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ment à l’abri d’un château fort jouant à la fois le rôle de citadelle et celui de 
résidence royale.

Auparavant le premier exemple des cités abbassides avait été fourni par 
la fameuse Ville ronde d’al-Mansûr, dans la mesure où cette ville royale 
de plan géométrique fut un moment ouverte aux activités commerciales et 
artisanales destinées à essaimer dans ses alentours. Le destin de Bagdad se 
sépara ensuite de celui de la fondation d’al-Mansûr, bientôt réservée à l’usage 
souverain, puis pratiquement abandonnée et finalement ruinée par le 
siège désastreux qui entraîna la mort du calife al-Amîn. Ce fut le destin propre 
à l’agglomération gigantesque née en dehors de l’enceinte circulaire de 
connaître une existence particulièrement agitée, mais de survivre aussi, par-delà 
les siècles, aux derniers représentants de la dynastie abbasside. Son centre se 
déplaça peu à peu à l’ouest puis à l’est du fleuve, à la suite de la fondation de 
palais sur la rive gauche, puis du développement en ce heu de quartiers urbains 
aux riches hôtels, que des ponts de bateaux reliaient désormais à la rive droite. 
Lorsque les califes, après avoir passé quelque trente ans dans leur ensemble 
de Samarra, revinrent au ixe siècle s’installer à Bagdad, ils établirent désormais 
leur résidence en fonction de la population nouvelle, dans un palais situé au 
sud de la rive orientale et loin des quartiers septentrionaux peu à peu délaissés. 
D’autres éléments monumentaux essentiels, tels que marchés ou lieux de pèle­
rinage, s’y étaient également transportés. Mais ces « Bagdad » successives, 
reconstruites non loin les unes des autres, superposées même au cours des 
siècles dans un espace relativement restreint, nous restent pratiquement 
inconnues, faute de vestiges archéologiques expressifs ayant pu survivre au 
développement, sur le même site, d’une ville moderne appelée à son tour depuis 
quelques décennies à une remarquable croissance.

Heureusement, deux autres fondations urbaines califiennes dans la même 
province d’Irak, celles de Rakka et de Samarra, nous offrent, sous des noms 
peut-être moins célèbres, des ruines plus üsibles pour quiconque les observe 
d’avion.

Des deux ensembles, Rakka n’a encore été que fort peu étudié. Samarra 
en revanche, fondée en 836 par le calife abbasside al-Mu tasim et agrandie 
par les califes suivants avant de retourner pratiquement au désert, a fait 1 objet 
de nombreuses investigations, même si celles-ci restent de peu d importance 
eu égard à la superficie jadis bâtie. Elle fournit un excellent exemple de métro­
pole abbasside au développement aussi soudain que bref, à partir des exigences 
d’une ville-camp qui n’avait plus rien de commun avec les agrégats de pauvres 
huttes dans lesquelles se sédentarisaient les nomades arabes delà conquête et

385

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



qui était née tout entière de la volonté d’al-Mu‘tasim abandonnant Bagdad 
prompte aux révoltes, pour des raisons de sécurité.

La Samarra d’al-Mu‘tasim, marquée par son palais et sa grande mosquée, 
était en effet une cité organisée de manière stricte. Les monuments principaux, 
reliés par des avenues, y tenaient la première place. Tout autour, les contin­
gents de la garde étaient répartis dans divers quartiers en fonction de leur 
origine : là les Turcs dont « les concessions, dit le géographe al-Ya‘kûbî *, 
furent isolées de celles des autres particuliers, de façon à les mettre bien à 
l’écart et à ne pas les mélanger à des groupes déjà arabisés » ; à côté d’eux des 
mercenaires du Farghâna ; ailleurs des Iraniens originaires de diverses pro­
vinces ; là encore, les Maghrébins, car la garde d’al-Mu‘tasim ne comportait 
pas uniquement, tant s’en faut, des Turcs. Quant au contingent spécialement 
chargé de la protection du souverain, il occupait le voisinage immédiat du palais. 
D’autres quartiers avaient été réservés à la population arabisée et le contact 
évité dans la mesure du possible entre des éléments ethniques différents. Enfin, 
dans les marchés prévus auprès de la grande mosquée, « chaque spécialité de 
commerce avait été établie à part [...] à l’instar des décisions prises pour les 
marchés de Bagdad », précise le même al-Ya‘kûbî. Bref, l’ensemble avait été 
dessiné par les soins du souverain et selon un plan extrêmement strict, en 
attendant de s’agrandir démesurément sur une vingtaine de kilomètres le long 
du Tigre, derrière un système de canaux protecteurs, par la multiplication 
de résidences souveraines accompagnées chacune de la naissance de nouveaux 
noyaux commerçants.

Les mêmes traits se retrouvaient à la même époque dans les grandes cités 
fondées au-dehors de l’Irak. Sans insister sur le cas de Kairouan par exemple 
qui grandit auprès des palais aghlabides, puis fatimides, le cas le plus suggestif 
est sans doute celui de Fustât-le Caire dont le prestige vint relayer, à partir de 
l’époque fatimide, celui de la métropole bagdadienne. Là aussi nous avons 
affaire à une succession de fondations, puisque, à la ville-camp de Fustât 
établie elle-même non loin d’une vieille cité égyptienne, s’était ajoutée, au 
IXe siècle, la « résidence royale » édifiée par Ibn Tûlûn à l’image de Samarra et 
embellie par ses descendants, qui avait pris le nom d’al-Katâ’i‘, « les Conces­
sions », et qui s’était vu doter d’un palais ainsi que d’une grande mosquée 
encore célèbre aujourd’hui. Au Xe siècle devait être ensuite fondée par les 
conquérants fatimides la ville du Caire qui comportait elle aussi de nouveaux 
palais et une nouvelle grande mosquée et qui devint le principal centre urbain. 
Son développement, comme celui de Bagdad, fut suivi et durable, peut-être 
même plus continûment brillant, tandis que s’y relayaient de puissantes dynas-

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

386

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ties et que son activité de capitale se maintenait jusqu’à nos jours. Mais il est 
frappant de retrouver, à l'origine de son destin, ce caractère de « camp fortifié ,
royal » doublé d’une ville active qui était devenu la norme à partir de cette 
époque et n’excluait pas, au moment de la fondation princière, les raffinements 
techniques d’un projet longuement réfléchi. _ /

Rien n’était en effet laissé au hasard dans les créations dynastiques de cette 
époque de grande prospérité. Le soin avec lequel on consultait les astrologues 
eux-mêmes pour faire naître la nouvelle cité sous un horoscope favorable s’ajou­
tait encore aux minutieuses prévisions demandées aux maîtres d œuvre et aux 
autres représentants de tous les corps de métiers. Suivait ensuite rapidement 
l’essor démographique des faubourgs, et ce que l’on peut ainsi appeler la « ville 
abbasside », puisque ses premiers spécimens remontent aux califes de ce nom, 
se mit à fleurir un peu partout dans l’empire à mesure que la vie des provinces 
s’y modelait de plus en plus sur celle de l’Irak. Du moins le sait-on pour cer­
taines provinces et l’imagine-t-on pour d’autres, comme 1 Iran, sur lesquelles 
nous manquent également les données des textes et les renseignements des 
archéologues.

•

Le sort de ces villes abbassides, le plus souvent « créées » ou « fondées » à 
nouveau non loin d’une ancienne cité, fut ensuite très variable, car leur déve­
loppement à longue échéance dépendait des conditions historiques, c’est-à-dire 
de la vitalité des dynasties auxquelles elles étaient liées. Les villes d’Irak furent 
en particulier très instables. Si Basra, dont nous avons déjà évoqué la situation 
géographique privilégiée, maintint pour cette raison son importance au cours 
de la période médiévale, Kûfa fut éclipsée par Bagdad, laquelle commença 
elle-même à décliner au xi® siècle quand, avec le morcellement de l’empire, 
la capitale tendit à retomber au rang d’une simple cité provinciale. Au Maghreb, 
la même évolution marqua le destin de Kairouan et de Fès par exemple, supplan­
tées l’une par Mahdiya, puis Tunis, et l’autre par la nouvelle fondation deMarra- 
kech, tandis qu’en Égypte au contraire l’agglomération le Caire-Fustât, loin de 
souffrir sérieusement de la chute des Fatimides, affirmait une prééminence que 
les Ayyoubides, puis les Mamlouks devaient porter à son apogée. Quant aux 
villes syriennes, en majorité des villes antérieures à l’Islam et seulement trans­
formées après la conquête telles que Damas, Alep, Homs, Hama et d’autres 
encore, elles s’affirmaient au contraire d’une remarquable stabilité. Certes les 
fondations typiquement umayyades de Ramla, cAyn al-Djarr et Kasr al-Hayr 
l’Oriental avaient disparu, non sans avoir connu en plein Moyen Age un tem-

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS /

387

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

57. L'ENTRÉE MONUMENTALE FORTIFIÉE DE LA CITADELLE D’ALEP 
{D'après J. Sauvaget, Alep.)

Sur cette coupe où se distinguent les construc­
tions ayyoubides et les adjonctions mamloukes 
(indiquées par des hachures)3 on remarque 
l'importance des fortifications accumulées à 
l'époque des croisades pour renforcer le site 
naturel de la citadelle d'Alep. Le pont menant à

la porte principale, qui était précédée d'une 
barbacane, aboutissait à une série de passages 
coudés et hérissés d'obstacles divers qui défen­
daient l'accès à la plate-forme supérieure. Le 
tout était construit en belle pierre et surmonté 
d'une salle monumentale d'audience.

poraire renouveau. Mais les autres cités dont le rôle avait diminué pendant la 
grande époque abbasside, en raison de la suspicion où était tenue la province 
umayyade par excellence, redevinrent des centres très actifs quand de nouveaux 
petits royaumes se furent organisés autour d’elles. Un type de ville apparut alors, 
sensiblement différent de la métropole abbasside et plus proche de la ville féo­
dale de l’Europe occidentale, qu’il ne faut pas limiter aux régions syriennes, 
mais dont il est tentant d’aller chercher les exemples dans cette province rela­
tivement bien connue du point de vue historique et géographique.

Ces villes syriennes, que l’on peut choisir comme exemples typiques de 
la ville post-saldjoukide, nous sont en effet encore accessibles aujourd’hui grâce 
aux vestiges archéologiques qui nous en ont été conservés et grâce aussi aux 
descriptions de leur état ancien que nous ont laissées des auteurs souvent fort 
bien informés. Elles se présentaient comme des villes fortifiées, pourvues de

388

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

solides murailles et d’impressionnantes citadelles dont le plus beau specimen, 
à côté de ceux de Damas, Homs, Baalbek ou Bosra, est sans doute la majestueuse 
forteresse d’Alep, dressée encore aujourd’hui au-dessus de son glacis circulaire.

5«. PLAN DE LA VILLE D’ALEP AU XP SIÈCLE 
(D’après J. Sauvaget, ibid.)

Type de cité hellénistique adopté par les con­
quérants arabes et transformé au cours de 
quatre siècles de vie islamique. Le premier 
plan orthogonal est encore reconnaissable dans 
cette ville aux maisons de pierre. La mosquée 
primitive (A) a été remplacée au début du 
VIII' siècle par une grande mosquée (B) 
élevée sur le site de l’ancienne agora, tandis 
qu’un musallâ (C) était aménagé en dehors

de la section bâtie. La halle aux fruits (D) 
est restée proche de l’enceinte, d’origine byzan­
tine. La citadelle (E), devenue au X' siècle, 
sous la dynastie hamdanide, une ville royale, 
s’est enrichie de fortifications imposantes. Quant 
au fossé, il fut creusé par les Byzantins lors du 
siège d’Alep en 962; il constituera par la suite 
la limite orientale de la ville.

389

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Les citadelles abritaient le plus souvent des palais souverains, tandis que les 
troupes des Turcomans qui constituaient les gardes royales étaient cantonnées 
Hans des faubourgs extérieurs. Mais cet accent mis sur les défenses militaires, 
en raison des guerres incessantes menées alors contre les Francs, n empêchait 
pas les cités d’être en même temps des centres intellectuels et économiques. 
L’ampleur des souks qui débordaient le centre de la ville pour s’étendre dans 
les quartiers suburbains, la multiplication des funduks destinés aux marchands 
musulmans ou étrangers peuvent en être prises pour signes, de même quel’accrois- 
sement constant du nombre des monuments religieux secondaires parsemant 
alors une cité par ailleurs protégée et intérieurement divisée en quartiers clos.

Aussi bien le tracé des rues s’était-il à cette époque sensiblement modifié par 
rapport à celui des agglomérations plus anciennes. On l’observe par exemple 
dans une ville telle que Damas où l’on vit non seulement une rue étroite et 
sinueuse remplacer l’avenue à colonnades qui traversait jadis la ville de part 
en part, mais les anciens îlots réguliers des maisons s’estomper peu à peu sous 
des constructions qui ne permettent plus de retrouver qu’avec peine leur décou­
page ancien. Alors la ville islamique commença de prendre cet aspect désor­
donné qui, pour beaucoup, la caractérise et dont les villes syriennes fournissent 
des spécimens, existant aussi à de multiples exemplaires dans d’autres provinces 
du monde musulman.

On peut expliquer cette transformation à la fois par les dangers croissants 
auxquels les citadins devaient faire face aux époques de troubles — et qui se 
retrouvent assez semblables en Orient et en Occident — et par l’esprit de la Loi 
islamique elle-même qui répugnait à intervenir directement dans l’organisation 
urbaine lorsque le prince n’était plus assez puissant pour jouer à titre personnel 
son rôle de mécène fondateur. En même temps des conditions de vie nouvelles, 
notamment l’absence de tout moyen de transport à roue, aidaient à oblitérer peu 
à peu le souvenir de la ville antique dont le schéma directeur avait jusqu’alors 
servi de base. Ajoutons que dans les quartiers ainsi repliés sur eux-mêmes les 
membres des diverses confessions ou même des diverses sectes islamiques ne 
se mêlaient pas. Les chrétiens et les juifs avaient leurs propres quartiers et, s’il 
existait des shi'ites — il y en avait encore un certain nombre dans les villes 
d’Irak alors qu’en Syrie ils étaient réduits à se cacher ou à dissimuler leurs convic­
tions —, ils étaient également regroupés dans un secteur particulier de la ville. 
Les notables d’autre part avaient leurs hôtels situés dans des quartiers « résiden­
tiels » distincts de ceux qu’habitaient les éléments populaires. De véritables 
barrières sociales s’ajoutaient donc aux distinctions confessionnelles pour 
concourir à la cristallisation d’une cité cloisonnée et rétrécie, incapable ensuite

390

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

de sortir, à moins de révolution politique importante et jusqu’à l’époque moderne, 
du cadre trop rigide dans lequel elle s’était elle-même enfermée.

Dans cette ville islamique ancienne dont nous venons de voir surtout s’affir­
mer le double et successif caractère de métropole impériale d’abord, puis de 
petite ville féodale ensuite, coexistaient, ainsi qu’on l’a dit, les gens de diverses 
classes, si tant est qu’il soit possible de parler, dans la civilisation musulmane 
médiévale, de classes sociales déterminées. Les limites que l’on peut essayer 
de tracer ne sont en effet jamais bien nettes et si, à certaines époques, on constate 
dans certains milieux comme celui des secrétaires une conscience de classe, 
cette mentalité disparaît dans un contexte socio-historique différent. Par ailleurs 
les conceptions islamiques ne nous aident pas à trouver un critère. Si en effet, 
à propos du mariage par exemple, certains juristes distinguent entre Kurayshi­
tes, Arabes et non-Arabes, d’autres adoptent des séparations différentes. Aux 
distinctions sociales fondées sur la richesse, la fonction eu le mode de vie, se 
mêlent toujours des distinctions confessionnelles ou ethniques situant en fait 
la ligne de rupture, entre le musulman et le juif lorsqu’il s’agit de marchands, 
ou entre le sunnite fidèle et le sectaire au loyalisme douteux lorsqu’il s’agit de 
secrétaires par exemple. De la sorte, l’étude de la société revêt en pays d’Islam 
une complexité toute particulière et on trouvera préférable de parler plutôt de 
milieux que de classes proprement dites.

Parmi ces milieux sociaux plus spécialement urbains, celui des hommes 
de science et de religion venait en premier pour le rôle que ses membres jouaient 
dans la cité. Proches en effet du souverain qu’ils rencontraient à l’occasion, 
mais proches aussi des travailleurs avec lesquels ils étaient souvent en rapports, 
liés en tout cas au centre cultuel et communautaire représenté par la mosquée 
— dont le calife ou tout autre détenteur du pouvoir ne se désintéressait jamais, 
mais qui restait surtout le centre de la vie citadine —, soutenus dans leurs idées 
par le petit peuple qui se montrait rarement indifférent aux discussions des 
juristes et des théologiens, ces savants et « pieux personnages », ainsi qu’on 
les désigne souvent, étaient pour la ville islamique qui les abritait une 
population aussi permanente et aussi typique en son genre que l’entourage du 
prince.

C’était à eux que s’adressaient, de leur vivant, les marques de respect et 
d’hommage de leurs contemporains, eux aussi dont les tombes devenaient des 
objets de vénération que l’on visitait. Au point que, dans la mentalité de l’époque.

391

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



le prestige de toute cité, et sans doute le meilleur garant de son vrai caractère 
islamique, tenait au nombre ainsi qu’à l’autorité des hommes de religion qui y 
étaient nés, y avaient vécu et enseigné, y étaient enterrés ou meme y avaient 
simplement séjourné, ne fût-ce que temporairement. Car ces gens si profondé­
ment liés à la vie de villes qui se glorifiaient de leur présence étaient en meme 
temps des voyageurs infatigables, prêts à glaner la science ou à répandre leurs 
doctrines partout où leur qualité de musulmans suffisait à les faire adopter 
comme membres de plein droit d’une communauté vivante, partout aussi ou 
ils pouvaient établir ce lien de filiation directe entre maître et disciple qui était 
à la base de tout enseignement en pays islamique.

Aussi bien trouve-t-on dans la littérature arabe médiévale le reflet de cette 
situation. Non seulement les personnalités éminentes ayant illustre chaque 
branche dès activités religieuses ou scientifiques alors à l’honneur y furent 
mentionnées dans de véritables répertoires biographiques *, classés par géné­
rations ou « couches » (tabakât) et réservés chacun à une de ces branches : volu­
mes consacrés à des juristes de tel rite, à des médecins, à des mystiques, etc. ; 
mais encore les récits des chroniqueurs et annalistes contenaient toujours, au 
milieu de leurs relations des événements politiques et des faits de guerre, des 
obituaires annuels où une place de choix était réservée aux savants. Les « Histoi­
res » de villes elles-mêmes, dont le plus célèbre exemple est fourni par 1 His­
toire de Bagdad d’al-Khatîb al-Baghdâdî *, se présentaient essentiellement, 
après une introduction topographique et historique plus ou moins développée, 
comme des dictionnaires biographiques à classement alphabétique contenant 
les noms de ces mêmes personnages, de préférence spécialistes des sciences 
religieuses, qui avaient participé à la vie intellectuelle et religieuse de la 
cité. Il n’était pas enfin jusqu’aux livres consacrés à vanter les « mentes » au 
sens large de ces mêmes cités ou jusqu’aux « guides du pèlerin », faits pour 
offrir à la piété des fidèles des listes de « visites pieuses » à accomplir en tel 
ou tel lieu, qui ne fussent d’abord remplis par la louange de ces célébrés
défunts. ...

Parmi eux on comptait d’abord des traditionmstes, collecteurs en milieu 
sunnite des paroles ou « dicts » du Prophète et de ses Compagnons dont on a 
vu l’importance théologique et juridique. Ils avaient pour fonction non seule­
ment de réunir ces paroles éminentes, mais de les classer, d’en apprécier la valeur 
respective et d’éliminer les textes non authentiques qui auraient pu venir s’intro­
duire dans l’ensemble de leurs citations. Leur mise en œuvre de procédés juges 
aujourd’hui insuffisants — car ils reposaient d’abord sur l’examen de « chaînes » 
de garants — s’apparentait à une véritable science généalogique et consti­

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

392

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

tuait un aspect fondamental de leur activité, consacrée par ailleurs à la simple 
mémorisation ou notation par écrit des paroles elles-mêmes. Comme les autres 
savants, mais peut-être encore plus que les autres — car le système des chaînes 
de garants impliquait la transmission du témoignage par rencontre directe 
—, ils avaient donc l’habitude de visiter les diverses métropoles du monde 
islamique pour ajouter toujours de nouvelles paroles à leurs collections. Cette 
« quête » donnait sa physionomie particulière à l’auditoire des grands maîtres 
qui était en partie composé d’étrangers à la région.

A côté de ces spécialistes qui, à partir du Xe siècle, avaient définitivement 
établi les méthodes propres à leur discipline, se rencontraient les savants plus 
particulièrement occupés à scruter le texte coranique lui-même, le plus souvent 
pour en préciser les variantes de lecture fondées elles aussi sur la Tradition ou 
en aplanir les difficultés grammaticales et lexicographiques * en recourant au 
matériel fourni par la littérature archaïque et en rejoignant ainsi le travail 
accompli par philologues et lettrés de formation plus profane. Des témoignages 
de leurs efforts préliminaires, pour inventorier par exemple les expressions ou 
les termes typiques figurant dans le Coran, sont parvenus jusqu’à nous sous 
forme de listes sur parchemin comparables à nos modernes « concordances ». 
Certains d’entre eux appartenaient en outre à cette catégorie des « lecteurs » 
de Coran qui jouèrent un rôle de premier plan dans les débuts de l’Islam, 
quand les lectures coraniques n’étaient pas encore fixées de façon définitive. Ils 
formaient encore au Xe siècle une corporation respectée, dont les membres 
devaient avoir une connaissance approfondie du texte révélé. D’autres encore 
tenaient le rôle plus modeste, mais quasi officiel, de ces « récitateurs » qui, 
d’après al-Makdisî, passaient leur temps dans les mosquées à lire des textes 
édifiants.

Mais les Commentaires proprement dits du texte coranique restaient l’apa­
nage d’exégètes qui se distinguaient surtout par leurs opinions théologiques et 
leur appartenance aux diverses sectes religieuses se partageant alors le monde 
de l’Islam. C’est dans l’ambiance des controverses qui se déroulaient entre 
mu'tazilites, shi'ites et traditionalistes par exemple, au moment où certains 
esprits commençaient d’appliquer aux questions religieuses une dialectique 
refusée par nombre d’autres, qu’il faut situer les plus représentatives de ces 
entreprises, accomplies tantôt par des penseurs qui faisaient appel à l’interpré­
tation symbolique ou figurée, tantôt par des hommes restés fidèles à une concep­
tion littéraliste et à des explications plus strictement philologiques. De leurs 
opinions et de la faveur que celles-ci rencontraient dans telle région ou telle 
ville dépendait en fait la publicité assurée à leur enseignement, qu’ils pouvaient

393

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



aussi bien donner au grand jour que réserver, dans leur propre demeure, au 
groupe étroit de leurs sympathisants.

Non moins importants étaient enfin les jurisconsultes qui mettaient au 
point les détails des dispositions juridiques et qui, surtout, rendaient des consul­
tations sur les cas difficiles se posant aux cadis. Comme enseignants, leur acti­
vité restait privée, et comme jurisconsultes, leur fonction n’avait non plus rien 
d’officiel. Les cadis, lorsqu’ils étaient embarrassés, s’adressaient à eux, chacun 
choisissant tel juriste de sa connaissance en qui il avait confiance. Mais il 
n’existait pas, à l’époque classique, de mufti * officiel et le cadi restait libre, après 
consultation, de prendre lui-même la décision qui lui paraissait la meilleure. 
Rappelons toutefois que juristes et traditionnistes pouvaient être à l’occasion 
chargés par le calife d’examiner des questions importantes ou de réfuter des 
doctrines considérées par ce dernier comme pernicieuses. Al-Ma’mûn ainsi 
s’entoura, lorsqu’il voulut imprimer au régime une direction nouvelle, des 
avis de juristes et théologiens de tendance mu'tazilite. Al-Mutawakkil à son 
tour, lorsqu’il mit fin à cette expérience, pria des traditionnistes réputés de 
rassembler les arguments qu’ils pouvaient opposer à la doctrine condamnée. 
Les traditionnistes et les jurisconsultes se trouvèrent ainsi très tôt amenés à 
prendre position sur des questions doctrinales qui, plus tard, apparaîtront 
comme étant du domaine réservé aux spécialistes de la théologie dogmatique.

Cette théologie, on le sait, ne s’imposa que progressivement en tant que 
science autonome, se heurtant à l’opposition des tenants du traditionalisme, des 
hanbalites notamment, qui l’estimaient inutile, sinon néfaste. Ce fut cependant 
par le moyen d’un véritable enseignement dispensé à la grande mosquée ou 
dans d’autres locaux de caractère religieux que les théologiens au sens propre, 
c’est-à-dire surtout dans l’Irak des Xe et XIe siècles les ash'arites, cherchèrent 
à diffuser leur doctrine. Ces hommes de religion dont la compétence s’étendait 
souvent à plusieurs domaines ne manquaient pas d’utiliser, comme moyen de 
propagande, les sermons qu’ils pouvaient être autorisés à prononcer lors de 
la Prière du vendredi. Et à une époque de luttes religieuses particulièrement 
violentes, les souverains désireux de prendre parti de façon autoritaire en faveur 
de quelque doctrine, choisirent d’assurer à ses partisans le privilège de telles 
fonctions de prédication ou d’enseignement. Ce fut l’attitude des Saldjoukides 
lorsqu’ils voulurent condamner tout d’abord l’ash'arisme que combattaient 
les hanbalites, puis se rallier à cette école en lui donnant le moyen de diffuser 
ses thèses.

De l’ingérence du pouvoir dans l’orientation juridico-théologique résulta 
bientôt le soudain développement de ces madrasas qui étaient soumises à son

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

394

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

contrôle direct et fondées pour assurer de convenables moyens d’existence aux 
professeurs ou étudiants qui y résidaient. On a certes discuté la question de 
savoir si les plus anciennes de ces madrasas avaient été destinées à l’enseigne­
ment de la théologie ash’arite, comme on l’a affirmé naguère, ou à celui du 
droit seul. Il ressort de récentes études que les professeurs des collèges de Bagdad 
furent effectivement d’abord des juristes, mais que peu à peu ces juristes sha- 
fi’ites, gagnés par la propagande ash’arite, utilisèrent leur enseignement à 
répandre les idées ash’arites qui, à leurs yeux, étaient étroitement liées aux 
notions de droit qu’ils inculquaient et correspondaient à l’application d’une 
même méthode de raisonnement. La madrasa ne fut d’ailleurs jamais 
un instrument de propagande purement shafi‘ite-ash‘arite. Les collèges 
créés en Syrie aux xne et XIIIe siècles appartenaient aussi bien à l’école 
hanafite, et seuls les malikites et hanbalites furent longtemps réduits, en ce 
domaine, à des moyens restreints. En fait les madrasas étaient destinées à 
former une élite intellectuelle acquise aux principes sunnites que défendaient, 
de manière parfois un peu diverse, toutes les grandes écoles juridiques.

L’existence des madrasas, notons-le, ne supprimait pas pour autant l’en­
seignement qui pouvait continuer d’être donné dans les mosquées où aupara­
vant chaque professeur avait son « cercle », emplacement réservé dans tel angle 
de l’édifice ou au pied de tel pilier. Même après l’apparition des collèges officiels, 
tout étranger qui séjournait un moment dans une ville conservait, semble-t-il, 
le droit de s’installer dans quelque coin de la salle de prière pour y donner un 
cours. Mais les nouvelles fondations officielles assuraient l’existence d’un ensei­
gnement permanent, approuvé et rétribué par les autorités. Aussi bien les 
chaires étaient-elles généralement dévolues à vie et la leçon inaugurale donnée 
par un nouveau professeur se faisait-elle en présence du souverain qui venait 
honorer tel ou tel savant, personnage apprécié de lui dont il avait le plus souvent 
imposé la nomination après avoir provoqué de ses libéralités la construction de 
l’édifice où il allait enseigner. C’était en fait la rupture avec les anciennes 
habitudes selon lesquelles les cours, même donnés dans des oratoires ou 
dans des monuments funéraires apparaissant déjà comme des embryons de 
collèges, n’étaient d’aucune manière subventionnés par le gouvernement.

Que l’enseignement fût en tout cas purement privé comme dans les pre­
miers siècles ou dispensé dans les madrasas officielles, il reposait toujours sur les 
mêmes méthodes. Il consistait essentiellement à faire lire et à commenter le texte 
d’un ouvrage dont l’auteur était soit le professeur, soit un de ses propres maîtres. 
Ceux des étudiants qui étaient capables de lire correctement le texte ainsi expli­
qué recevaient l’autorisation de le transmettre et d’en expliquer à leur tour le

395

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



contenu à d’autres : c’était là une « licence » (idjâza) d’enseigner, mais limitée 
à un ouvrage précis. Certains de ces ouvrages n’avaient au reste jamais ete rédi­
gés par leur auteur : il s’agissait plutôt de « cours » que des disciples s étaient 
chargés par la suite de consigner par écrit, en vertu de l’autorisation d enseigne­
ment qui leur avait été donnée. Cette habitude fut ensuite abandonnée lorsque 
l’usage du papier permit de multiplier les copies d’un même ouvrage. L ensei­
gnement néanmoins resta toujours fondé sur la lecture de textes faisant autorité, 
dont les auditeurs devaient assurer la plus grande diffusion possible.

L’exercice de l’esprit de critique n’en était point pour autant totalement 
absent. Les auteurs, juristes, philologues ou autres, passaient leur temps a se 
reprendre les uns les autres et à améliorer la formulation de leurs idees parfois 
différentes. Si leurs discussions restaient limitées à un cadre étroit, elles tai­
saient preuve d’une extrême subtilité. Certains d’entre eux ne manquaient pas 
non plus à l’occasion de.se fonder sur leur réflexion personnelle, tel le géographe 
al-Makdisî qui était resté fidèle au système de lecture coranique utiliseen Syrie, 
son pays, mais qui avait adopté en matière de droit l’école d Abu Hanifa, 
école des Irakiens. Même si certaines écoles de pensée dominaient plus spécia­
lement en diverses villes ou régions, il existait toujours des esprits assez indé­
pendants pour s’en écarter et adhérer volontairement a un système different.

Hommes de religion tenant une place de premier plan dans la ville, suion 
spécialistes en sciences religieuses, tels étaient aussi les cadis qui représentaient, 
on l’a vu, l’appareil judiciaire de l’État et avaient donc, eux, une fonction oth- 
cielle Leur tâche d’arbitre exigeant valeur humaine et sens de 1 équité pluto 
que compétence juridique proprement dite était peu appréciée des juristes 
de formation qui en refusèrent bien souvent, d’après les sources anciennes, la 
responsabilité. Ainsi aurait agi Abû Hanîfa que ce refus, peut-etre légendaire 
aurait fait jeter en prison. On sait en outre de façon certaine que des juristes 
shafi'ites, en Irak au Xe siècle, considéraient comme indigne d eux une: charg 
qui n’exigeait point expressément de connaissances techniques et don, a 
l’occasion, avaient bénéficié des hommes peu instruits. N y aurait-il pas eu au 
dire des chroniqueurs un marchand d’étoffes ainsi recompense par Ibn al-bu- 
rât pour avoir protégé le vizir lors d’une précédente disgrâce ? Cette nom- 
nation aurait marqué, pour la fonction de cadi, le début de la eca ence, m 
ce ne dut être là qu’un phénomène passager car les postes de cadis allaient en 
au contraire occupés, à une époque légèrement postérieure, pai: de ventabes 
hommes de science, parfois juristes renommés, parfois encore choisis dans 
rangs des prédicateurs ou des anciens « témoins professionnels ».

Le cadi percevait un salaire qui variait évidemment selon les régions et

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

396

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

les périodes ; il n’excéda jamais, semble-t-il, deux cents dinars par mois, mais 
il est difficile de savoir ce qui revenait au magistrat lui-même car il devait, sur 
la somme qui lui était allouée, rétribuer ses divers auxiliaires, plus ou moins 
nombreux selon les cas. On a vu qu’autour de lui gravitait le monde des « té­
moins professionnels », ces notables qui l’assistaient dans les audiences, ainsi 
que celui des avocats qui pouvaient intervenir au cours des procès. En tout cas 
la doctrine exprimée par certains juristes, selon laquelle la fonction de cadi 
devait être exercée de façon bénévole, ne fut apparemment jamais appliquée. 
Le cadi était payé, quoiqu’il touchât une somme minime et que ce salaire 
insuffisant expliquât en partie la corruption régnant dans ce milieu.

A côté de ses responsabilités judiciaires déjà examinées, les fonctions plus 
spécialement « urbaines » du cadi varièrent de façon notable selon les lieux et 
les périodes sans qu’on puisse établir de règles précises. S’il arrivait par exem­
ple que le cadi s’occupât lui-même de l’organisation intérieure de la cité, 
charge qui ailleurs pouvait être confiée au muhtasib, il arrivait aussi qu’il 
fit fonction d’imâm et dirigeât la Prière. Mais dans les localités importantes 
il existait un personnage spécialisé dans ce rôle et rétribué pour assurer l’exer­
cice du culte, sans doute après désignation par le cadi. Le cadi exerçait en effet 
dans les villes une sorte de contrôle sur les « ministres du culte » tels que muez­
zins et prédicateurs venus finalement prendre place, après avoir été d’abord 
indépendants, dans une sorte de hiérarchie urbaine.

La fonction de muezzin par exemple était régulièrement et personnelle­
ment attribuée, d’autant qu’elle exigeait des aptitudes particulières. Celui qui 
l’obtenait percevait un salaire modique mais constant. Chargé de proclamer 
cinq fois par jour l’appel qui avertissait les fidèles de l’heure de la Prière et qui 
rythmait en quelque sorte la vie quotidienne de la cité, il devait savoir moduler, 
d’une voix claire et bien timbrée, les formules répondant à des options reli­
gieuses précises. Mais il était également tenu d’observer des usages réglés avec 
minutie dans les ouvrages de droit, où l’on voit par exemple figurer des recom­
mandations de ce genre : « Est répréhensible la pratique des muezzins qui se 
renvoient mutuellement l’appel à la Prière. Le sont encore l’allongement exces­
sif qu’ils donnent aux mots de ce texte, le fait qu’ils se détournent de la direc­
tion de la Mekke de toute leur poitrine dans la déclamation de la formule : 
« Venez à la Prière! » et « Venez au succès ! », le fait que chacun d’eux lance son 
appel à la Prière pour lui seul et sans attendre que l’autre ait terminé, si bien que 
les assistants sont troublés pour répondre correctement à cet appel parce que 
les voix s’entremêlent. Tous ces procédés sont des actes répréhensibles et dont 
il faut avertir les intéressés. »

397

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



sermonnaires et les ascètes, sans que nous sachions d’ailleurs très exactement 
comment étaient choisis les représentants de ces deux dernières catégories.

Les soufis et les mystiques se distinguaient à l’époque par leur costume, 
la fameuse robe de laine, ainsi que par un mode de vie qui s’accommodait tantôt 
de la solitude dans laquelle certains d’entre eux pérégrinaient d’un lieu à un 
autre, tantôt de l’existence dans une communauté régie par des règles plus ou 
moins strictes et groupée surtout autour de la personnalité révérée d’un maître.

Mais leurs mœurs n’étaient pas toujours sans reproche. Certains prétendus 
ascètes, exploitant la crédulité de leurs admirateurs, ne méprisaient point la 
bonne chère et « l’appétit des soufis » passera en proverbe. On leur reprochait 
aussi de pratiquer la magie et d’abuser le peuple par leur charlatanisme. Du 
fait qu’ils vivaient en groupe, ils étaient également accusés souvent de pédérastie 
et on ne manque pas, dans les anthologies, d’historiettes portant sur ce thème, 
qui montrent le dévot résistant héroïquement à la tentation ou plus générale­
ment y succombant; quelques-uns d’entre eux, particulièrement ignorants, 
auraient même vu, dit-on, dans cette pratique une règle religieuse. Au xie siècle 
toutefois, au temps du mystique al-Hudjwirî, l’idée se répandit que la véritable 
dévotion exigeait la continence, rarement respectée dans les premiers siècles 
où les soufis étaient le plus souvent mariés, et certains d’entre eux resteront 
alors célibataires ou se contenteront de contracter des mariages de pure forme.

Ce fut dans ce milieu qu’apparurent des personnages auxquels on conféra 
la qualité de saints en raison des prodiges qui leur étaient attribués et du pou­
voir que, disait-on, ils possédaient de faire exaucer les prières. Dès le xie siècle 
plusieurs degrés existaient dans la « sainteté » ainsi reconnue, depuis le rang 
des « meilleurs » et des « substituts » jusqu’à celui du personnage qu’on appelait 
le « pôle » et qui était censé gouverner le monde et le soutenir avec l’aide des 
autres saints. Mais on touchait là à des spéculations cosmologiques qui n’avaient 
guère d'effet dans la réalité. S’il reste certain que nombre de dévots jouissaient 
d’un respect unanime et que leurs tombes, notamment celles des fondateurs 
d’ordre, étaient régulièrement visitées, nous manquons de détails sur la manière 
dont on observait à l’époque les pratiques de ce « culte des saints » qui s’adres­
sait d’ailleurs aussi à des docteurs réputés ou même à des souverains s’étant 
signalés par leur ardeur à défendre militairement le domaine de 1 Islam.

•

De ces hommes de religion, essentiellement imprégnés de culture juridique 
ou théologique, même s’ils étaient les uns portés vers la réflexion, les autres

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

400

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

vers l’application pratique ou encore vers l’ascétisme — sans que d’ailleurs 
ces tendances différentes se soient jamais exclues —, se distinguaient dans la 
ville les secrétaires et les marchands, c’est-à-dire les hommes formés aux diver­
ses techniques de l’administration et du commerce et aux sciences profanes 
que celles-ci supposaient. C’étaient là dans leur ensemble des gens riches, influents 
et cultivés, qui avaient vu leur importance grandir à mesure que le phénomène 
urbain connaissait dans l’Empire abbasside une ampleur croissante, à mesure 
aussi que s’étaient effacées les premières barrières existant entre conquérants 
musulmans et non-Arabes. On pourrait à certains égards les ranger sous l’éti­
quette de « bourgeois ». Mais ce terme impliquerait une participation active 
aux affaires de la ville, qui se manifesta seulement en pays d’Islam dans quelques 
cas bien déterminés, lorsque des périodes d’anarchie permirent à des milices 
locales de substituer pratiquement leur pouvoir à celui de la force émirale contrô­
lée ou non par le pouvoir central. De plus cette appellation risquerait d’intro­
duire une notion étrangère aux catégories d’ordre proprement islamique exis­
tant dans la société de l’époque.

Il ne faudrait pas non plus exagérer l’originalité en tant que classe urbaine 
de ces administrateurs et grands marchands qui avaient généralement reçu, 
en sus de leur éducation spécialisée, une formation juridico-théologique compa­
rable à celle des hommes de religion. Non seulement ils manifestaient souvent 
le goût, commun à l’époque, des discussions religieuses, mais leurs divertisse­
ments profanes étaient également partagés par des docteurs qui se targuaient 
eux aussi d’être de beaux esprits. A partir du XIe siècle enfin un rapprochement 
encore plus net se fit sentir entre administrateurs et docteurs, solidaires dans 
leur opposition à une classe militaire étrangère et non arabophone, celle des 
« hommes de sabre » qui était désormais juxtaposée dans la ville à celle des 
« enturbannés ».

Néanmoins, au Xe siècle encore les secrétaires, dont nous avons déjà évoqué 
la place dans l’entourage du souverain ainsi que les activités professionnelles 
fondées sur un type irano-mésopotamien de culture, formaient, au sein des 
milieux cultivés, un groupe conscient de ses traits distinctifs qu’il soulignait 
par certains détails de costume, comme le port de la longue tunique. A ce groupe 
appartenaient aussi bien de simples employés aux écritures que les scribes atti­
trés de tel puissant personnage ou bien les responsables des grands services 
de l’administration centrale et provinciale. Des liens étroits existaient en outre 
entre ces derniers personnages et leur clientèle particulière de lettrés à la recher­
che de mécènes, sinon d’emplois dans les bureaux de l’État, ainsi que les divers 
trafiquants, marchands et changeurs * de plus ou moins grande envergure, qui

401

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

essayaient grâce à eux de réaliser de fructueuses opérations commerciales ou 
bancaires avec l’appui direct ou détourné des services officiels.

Moins bien connus, les négociants, qui différaient essentiellement des bou­
tiquiers et des artisans vendant eux-mêmes les produits de leur travail, jouaient 
un rôle essentiel dans la ville en se livrant au commerce interurbain et parfois 
même international dont on a vu plus haut l’importance, dès une époque ancienne, 
dans les pays d’Islam. Le développement constant de leurs affaires nous est 
attesté par les traités que les juristes devaient consacrer, dès la fin du vnie siècle, 
aux problèmes du gain et aux conditions de sa licéité, même si l’organisation 
interne de leur commerce, à l’époque classique, nous est en fait encore mal 
connue.

Parmi ces négociants figuraient à la fois de grands commerçants, qui avaient 
évidemment besoin de capitaux importants et devaient non seulement s’associer 
selon des formules diverses, mais encore faire à l’occasion d’importants emprunts, 
et des banquiers professionnels qui avaient pour tâche essentielle de bailler 
aux premiers les fonds nécessaires. Les grands commerçants eux-mêmes pré­
sentaient plusieurs types qu’un récent ouvrage sur le capitalisme en pays d’Islam 
distingue, d’après un manuel de commerce du XIe siècle, en énumérant succes­
sivement « le marchand entrepositaire qui achète à bon prix et revend en conjonc­
ture de hausse, qui doit savoir prévoir la conjoncture et espacer ses achats 
conformément à celle-ci [...] le commerçant voyageur et exportateur qui doit 
disposer d’une documentation à jour sur les prix dans les pays d’écoulement 
de ses marchandises et les droits de douane de façon à pouvoir calculer correc­
tement ses prix et son bénéfice en prenant en considération les frais de trans­
port, qui doit aussi avoir un agent sûr dans le pays en question ainsi qu’un maga­
sin où il puisse décharger ses marchandises sans crainte [...] enfin le commerçant 
commanditaire qui doit se choisir un agent sûr ». Il s’y ajoutait les marchands 
étrangers, le plus souvent occidentaux et spécialement italiens, qui pour la 
plupart ne pénétraient pas profondément dans les régions musulmanes. Se 
contentant en effet de prendre livraison, non loin des côtes, des produits appor­
tés de l’intérieur par le trafic caravanier, ils fréquentaient néanmoins, à partir 
du XIe siècle, les ports égyptiens et à partir du XIIe siècle les grandes villes 
d’Égypte et de Syrie où ils avaient obtenu de disposer d’entrepôts autonomes 
appelés funduks.

Dans ces milieux urbains commerçants tenaient également leur place, 
mais depuis beaucoup plus longtemps, des Orientaux chrétiens et juifs dont 
on parvient difficilement à évaluer l’importance selon les époques en raison 
des lacunes de la documentation actuelle. En pleine époque abbasside les négo-

402

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

dants et banquiers juifs auraient été particulièrement actifs, on l’a souvent 
souligné, et il est exact que les documents provenant de la Geniza du Caire nous 
montrent le bien-fondé de cette affirmation. Un peu plus tard au contraire les 
traités fiscaux qui nous sont parvenus ne mentionnent plus explicitement aucune 
activité juive. Mais il serait dangereux, comme l’a montré C. Cahen, de tirer 
de ce dernier indice des généralisations trop hâtives. En dépit des mesures 
prises par Saladin, les juifs continuaient certainement de son temps à commer­
cer dans les villes, tandis que les chrétiens, plus discrets, occupaient surtout le 
rôle d’intermédiaires entre les Européens et les musulmans. Encore faut-il 
noter que les marchands appelés du nom énigmatique de Karimis, qui déte­
naient pendant la période ayyoubide et mamlouke le monopole de fait du trafic 
de la mer Rouge, c’est-à-dire notamment du transit des épices dans le Proche- 
Orient, étaient au XIVe siècle, au moment de leur pleine prospérité, uniquement 
des musulmans. Mais on ne saurait affirmer que leur association, qui opérait 
dans une zone interdite pendant les croisades aux tributaires, avait son pendant 
ailleurs dans le monde musulman.

A côté des négociants figuraient les changeurs, ou plus particulièrement 
les personnages chargés dans les divers chefs-lieux d’évaluer la valeur exacte 
des pièces que les contribuables apportaient pour se libérer de leurs dettes 
envers le Trésor. Ces djahbadh, comme on les appelle, qui assumaient une fonc­
tion officielle et constituaient d’indispensables auxiliaires des agents de l’autorité, 
étaient aussi des hommes d’affaires, souvent chargés également de la ferme des 
impôts. Ce fut à des changeurs de cette espèce, devenus en quelque sorte les 
banquiers attitrés de la Cour, que le califat dut s’adresser au début du Xe siècle 
pour obtenir des prêts nécessaires à l’équilibre du budget.

De leur côté les artisans ou les marchands étrangers à une ville avaient de 
tout temps recours à des intermédiaires, les crieurs publics, qui écoulaient leurs 
produits auprès des clients et leur fournissaient le cas échéant les marchandises 
dont ils pouvaient eux-mêmes avoir besoin. Il est difficile de dire si ces courtiers 
intervenaient dans toutes les branches du commerce ou seulement dans le com­
merce des vêtements et des étoffes à propos duquel ils sont généralement signa­
lés. Les quelques textes qui les évoquent indiquent en tout cas qu’ils étaient fort 
entreprenants, cherchant à s’assurer le monopole de la vente de certains pro­
duits fabriqués ou importés. Les manuels de hisba réagissaient contre cette 
tendance en affirmant la liberté pour chaque marchand de choisir le courtier 
qu’il désirait sans être obligé de s’attacher un intermédiaire attitré. Mais les 
clients, de leur côté, semblent s’être fiés volontiers à ces courtiers qui consti­
tuaient un élément essentiel de la vie marchande et dont le nombre ne fit sans

403

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



doute que croître avec le temps, même si leur statut ne fut jamais nettement 
défini Leur activité donnait du reste lieu à quantité de contestations et litiges, 
d’opérations frauduleuses aussi qui étaient plus ou moins liées aux manœuvres 
d’accaparement ou de vente forcée pratiquées par certains détenteurs du pou­
voir, et la responsabilité des parties en présence devait être fixée par les juris­
consultes dans des consultations dont le texte nous est parfois parvenu.

Le commerce était en tout cas à l’origine des grosses fortunes qui se consti­
tuèrent dans l’Irak abbasside dès la fin du IXe siècle et tinrent souvent le calife 
lui-même à leur merci. Les hommes d’affaires ainsi en rapport avec les autorités 
gouvernementales constituaient d’importants « groupes de pression », comme 
on dirait maintenant, qui étaient liés à divers milieux politiques ou sectaires. 
Pour conserver leur fortune, ils la plaçaient pour une bonne part en objets de 
valeur ou en terres. Les domaines soumis à la dîme constituaient en effet au 
Xe siècle une excellente source de revenus, à condition que les services adminis­
tratifs ne se montrassent pas trop pointilleux dans le calcul ou le contrôle des 
contributions versées. Ces domaines pouvaient en outre être confiés temporai­
rement à des représentants, de même que les bijoux ou autres matières pré­
cieuses pouvaient être déposés chez des amis sûrs pour éviter les prélèvements 
et confiscations qui survenaient à tout moment et menaçaient des richesses amas­
sées le plus souvent avec une rapidité surprenante.

Le type parfait des hommes d’argent de cette époque fut le fameux joaillier 
Ibn al-Djassâs dont les chroniqueurs nous rapportent comment il réussit à 
s’attribuer des pierres précieuses faisant partie du trousseau donné par le Tou­
lounide Khumarawayh à sa fille lorsqu’elle fut demandée en mariage par le calife 
al-Mu‘tadid : chargé d’escorter la fiancée d’Égypte en Irak, il réussit à la persua­
der de lui confier ces pierres qui pourraient lui être utiles en cas de revers de 
fortune et, la princesse étant morte la première, il conserva le riche dépôt. On 
nous rapporte aussi les mesures de confiscation dont il fut à deux reprises 1 objet 
et surtout la manière dont il sut se défendre contre son plus redoutable ennemi, 
le vizir Ibn al-Furât. « Ce dernier, raconte-t-il, m’avait fait subir un traitement 
odieux et m’avait insulté d’une façon scandaleuse et humiliante, ordonnant à 
ses agents de placer mes propriétés sous séquestre et d’entraver mes transactions 
commerciales, de sorte que mon chiffre d’affaires tomba à un niveau très bas et 
que ma fortune fut menacée. Je lui dépêchai quelques amis pour trouver un 
terrain d’entente et lui fis offrir une somme dont le montant suffit habituelle­
ment à apaiser les rancunes. Les choses en restèrent là quelque temps et je pris 
patience jusqu’au moment où le danger devint pressant. » Il réussit alors à forcer 
de nuit la porte du vizir et eut avec lui une explication franche : « Agis avec moi,

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

404

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



lui dit-il, selon les principes que te dicteront la générosité et la grandeur d’âme, 
sinon, je vais de ce pas chez le calife et je lui remets un billet à ordre de deux 
millions de dinars payable en or, à valoir sur ma caisse. A peine cette somme 
sera-t-elle en sa possession que tu pourras mesurer ma puissance, car je lui 
aurai certainement dit : « Prends cet argent, nomme un tel premier ministre 
» et livre-lui Ibn al-Furât. »

Les mêmes riches citadins, qui ne manquaient pas d’influence sur les 
cercles gouvernementaux et qui commandaient bien souvent par leurs cons­
tructions la physionomie architecturale de la cité, exerçaient encore leur 
emprise sur la vie intellectuelle. Nombre de lettrés en effet, sinon parmi les 
hommes de religion qui réussissaient généralement à se procurer grâce à leur 
science un gagne-pain, du moins parmi les essayistes, grammairiens ou poètes 
qui éprouvaient des difficultés matérielles beaucoup plus grandes, en étaient 
réduits pour vivre à quêter les largesses de tels personnages. Il n’était pas rare 
qu’on les vît errer de ville en ville jusqu’au moment où ils trouvaient l’occasion 
de faire « subventionner » leurs œuvres. Une sorte de mécénat exercé par l’oli­
garchie urbaine existait ainsi à côté du mécénat souverain. On en trouve aisé­
ment trace dans certains volumes littéraires qui ne font par exemple que 
rapporter les discussions ayant eu lieu, sur les sujets les plus variés et de la 
part de commensaux visiblement stipendiés, en présence de vizirs ou de 
hauts secrétaires recevant dans leurs hôtels particuliers. Un célèbre ouvrage 
d’al-Tawhîdî, le Livre du plaisir et de l'intimité, rend ainsi compte d’une série de 
causeries qui auraient été suscitées au Xe siècle par un vizir bouyide, lequel ne 
faisait en cela que suivre l’exemple donné, à la fin du VIIIe siecle, par les 
fastueux « protecteurs des lettres et des arts » que furent les Barmakides.

•

La vie intellectuelle de la cité n’était pas seulement dominée par l’acti­
vité des cercles religieux traditionnels d’une part et par celle des mécènes 
influents et fortunés d’autre part. C’était encore dans la ville que travaillaient 
nombre de spécialistes des sciences profanes, qui pouvaient appartenir à des 
milieux différents. Parmi eux figuraient ces grammairiens, tels al-Khalîlet Sîba- 
wayh *, qui commencèrent à poser les bases de leur science et à dresser en de 
volumineux dictionnaires les premiers inventaires de la langue arabe. Parmi 
eux figuraient aussi ces traducteurs, le plus souvent chrétiens, tel Hunayn 
ibn Ishâk *, qui furent à certaines époques, notamment au temps du calife 
al-Ma’mûn, favorisés par le pouvoir et qui mirent à la portée des penseurs musul­

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

405

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

mans toute une série d’ouvrages philosophiques ou scientifiques grecs, parfois 
déjà traduits en syriaque *. Certains furent attachés aux bibliothèques des 
ralifes et des souverains, mais il existait en dehors du palais, entre le IXe et le 
XIe siècle, diverses catégories de bibliothèques constituées par de grands per­
sonnages ou par les tenants de divers mouvements religieux et qui profitaient 
aussi de l’actif commerce de librairie, employant copistes et enlumineurs, 
pratiqué dans des métropoles comme Bagdad et le Caire. Les principales de 
ces fondations furent des centres de diffusion de la pensée shi’ite, comme la 
Maison de la Sagesse instituée au Caire en 1005 par al-Hâkim ou la Maison de 
la Science créée à Bagdad en 991 par le vizir bouyide Sâbûr, mais d’autres avaient 
été organisées par des lettrés sunnites. Peu à peu cet effort de documentation, 
qui s’était d’abord poursuivi dans une atmosphère de relative liberté, devait 
être assumé par les madrasas post-saldjoukides et tomber alors sous l’emprise 
des maîtres ès sciences juridiques et religieuses.

Auparavant bien des traducteurs avaient été aussi des savants au sens 
étroit du terme. Ces spécialistes de disciplines diverses, partagés le plus souvent 
entre des spéculations abstraites et la réalisation d’applications pratiques sus­
ceptibles de les faire apprécier de leurs contemporains, jouissaient souvent de la 
protection des princes, même lorsqu’ils travaillaient, comme les chirurgiens 
et médecins par exemple, dans des organes fondamentaux de la cité. Si l’astro­
nomie se développa en Irak au ixe siècle, ce fut grâce au secours du calife 
al-Ma’mûn qui fonda un observatoire à Bagdad, en même temps qu’il en créait 
un autre à Damas, tandis que bien plus tard une nouvelle impulsion devait être 
donnée à de telles recherches par les souverains mongols.

Mais il ne faut pas méconnaître l’influence profonde qu’exerça la vie cul­
tuelle ou sociale islamique sur l’orientation des curiosités de tous ces savants. 
L’arithmétique et l’algèbre profitèrent ainsi dans leur développement des néces­
sités de calculs souvent compliqués demandés soit par le règlement des succes­
sions selon les systèmes prévus par le droit, soit par l’établissement de certains 
impôts. La géométrie était indispensable aux agents de l’État chargés d’évaluer 
la surface des terres soumises aux diverses taxes fiscales. L’étude des cycles astro­
nomiques était encouragée par le calcul des heures de la Prière ou des mois de 
Jeûne, même si l’on préférait, dans la plupart des régions, l’observation directe 
du ciel aux prévisions théoriques, tandis que l’usage fort répandu des horos­
copes invitait à des recherches sur les conjonctions d’astres.

Ainsi s’explique en partie le juste renom des physiciens et mathématiciens 
que l’on trouvait en pleine époque classique dans les villes abbassides d’Irak 
et qui se confondaient parfois avec ces ingénieurs, « mécaniciens » et fabricants

406

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

spécialisés d’instruments de mesure dont on a vu les œuvres tenir une place 
importante parmi les productions du monde islamique médiéval.

Aux Xe et XIe siècles, leurs sciences favorites étaient également pratiquées 
dans l’Égypte fatimide, au Maghreb et en Iran, selon une mentalité et des 
méthodes qu’illustra la personnalité d’un des meilleurs savants de cette époque, 
le grand al-Bîrûnî * qui s’intéressa à l’astronomie indienne, à la culture des 
peuples « anciens » et aux sciences naturelles sans oublier la pharmacologie. 
De leur côté l’alchimie et la médecine rencontraient une constante faveur. 
Si l’alchimie, à laquelle est attaché le nom de Djâbir, ne réussit jamais à 
se hausser au niveau d’une science véritable, la médecine comptait depuis une 
époque ancienne des praticiens attentifs. Il existait, avant la conquête musul­
mane, une école à Djundîshâpûr en Iran, à laquelle appartenaient les fameux 
médecins des premiers califes abbassides, membres de la famille des Bakhtî- 
shû‘. Par la suite de nombreux savants, parmi lesquels le grand Avicenne, 
devaient exercer cet art, quoique de façon généralement empirique et en cher­
chant la meilleure manière d’agir sur les tempéraments individuels. Dès la 
fin du VIIIe siècle, un hôpital était créé à Bagdad sur le modèle de celui qui 
devait avoir existé très anciennement à Djundîshâpûr et au début du Xe siède, 
on comptait dans la ville cinq nouvelles fondations de ce genre, qui bénéficiaient 
de dotations faites par de riches personnages. Ces établissements se multi­
plièrent bientôt dans les autres grandes villes du monde islamique et on en 
trouvait au XIIe siècle aussi bien au Caire et à Alexandrie, où Ibn Djubayr les 
visita, qu’à Alep ou Damas où les constructions monumentales qui les abri­
taient nous ont été conservées, sans oublier leur existence dans des villes ira­
niennes comme Rayy ou anatoliennes comme Divrigi.

Toujours dans les milieux urbains instruits écrivaient la plupart des auteurs 
de livres « profanes » destinés à assurer ensuite le renom de la prose littéraire 
arabe. Certes leurs œuvres ne manquaient point de lien avec la science religieuse 
traditionnelle. Des chroniques historiques furent ainsi rédigées en appendice 
à de véritables traités de théologie, soit qu’elles eussent été conçues comme des 
« histoires universelles » remontant à la création avec un évident présupposé 
religieux, soit qu’elles apparussent plutôt comme des récits isolés composés à 
la gloire des martyrs d’un parti religieux sectaire. De même un collectionneur 
d’anecdotes ou de maximes portant sur des sujets très divers pouvait-il se 
montrer dans ses écrits, comme le fit Ibn Kutayba, un théologien de formation. 
De même découvre-t-on un cadi de métier dans tel conteur narrant comme 
al-Tanûkhî * des scènes de la vie sociale qui avaient été empruntées à des époques 
différentes et qui lui permettaient de vanter à chaque occasion le thème de la

407

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

« confiance en Dieu ». De même enfin voit-on dans un géographe comme 
al-Makdisî se révéler non seulement un observateur des mœurs, des coutumes et 
des faits économiques, mais aussi un homme de religion soucieux de relever 
dans ses écrits les divergences doctrinales locales qu’il avait pu remarquer.

Toutefois la principale production des lettrés de ce genre, si l’on en écarte 
les écrits des penseurs imprégnés de philosophie hellénistique — que ce fussent 
des philosophes véritables ou des adeptes de mouvements sectaires —, ressor- 
tissait d’une manière générale au genre désigné sous le vocable assez large 
d’adab *, c’est-à-dire d’écrits destinés à former un type d’honnête homme 
essentiellement citadin, appelé adîb, se caractérisant par ses bonnes manières, 
son langage raffiné et ses qualités mondaines. Si l’adab, où s’illustrèrent des 
littérateurs tels qu’al-Djâhiz et al-Tawhîdî, comprenait des ouvrages qui em­
brassaient la somme des connaissances nécessaires dans un métier déterminé, 
celui de secrétaire ou de cadi par exemple, il était le plus souvent représenté 
par des recueils d’histoires amusantes ou émouvantes groupées autour d’un 
thème. Ces histoires pouvaient avoir été rassemblées par exemple pour vanter 
une classe sociale ou en faire un objet de satire, pour discuter des mérites de 
catégories telles que celles des Arabes et des non-Arabes, pour blâmer un dé­
faut comme l’avarice ou illustrer un sujet tel que celui des « fausses angoisses », 
pour enfin relater des traits d’esprit et des reparties humoristiques "prises par­
fois sur le vif. On y ajoutera les textes moralisateurs dont le type reste le Livre 
de Kalîla et Dimna avec ses nombreuses fables et surtout les séries de contes 
plus ou moins merveilleux dont certains sont à l’origine des fameuses Mille et 
une nuits. Aux IXe et Xe siècles remontent notamment des récits romanesques 
qui avaient pour thème les souvenirs d’expéditions maritimes aventureuses 
dues à l’essor contemporain du grand commerce. Tels sont les récits apparte­
nant au cycle de Sindbâd le Marin ou les histoires anonymes colportées sur la 
Chine ou l’Inde, sans compter maintes relations qui ont pris place le plus sou­
vent dans la littérature géographique postérieure. Mais d’autres contes mettaient 
en scène la population islamique urbaine proprement dite, que dépeignirent 
d’autre part, à partir du Xe siècle, ces exercices de virtuosité littéraire à inten­
tions polémiques connus sous le nom de « séances ». La même littérature comp­
tait encore de nombreux « romans d’amour » qui pour la plupart ne nous ont 
pas été conservés, mais dont on sait au moins la faveur qu’ils rencontraient 
dans les milieux bagdadiens de l’époque et dont on peut trouver les titres dans 
la précieuse nomenclature laissée au Xe siècle par le libraire-bibliothécaire 
Ibn al-Nadîm *.

A ces recueils et romans venaient se joindre des anthologies poétiques éga-

408

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Iraient pleines d’anecdotes, qui sont pour nous aujourd’hui autant de documents 
d’histoire sociale quand elles rassemblent, comme le fameux Livre des chansons 
d’al-Isfahânî, les vers les plus célèbres mis en musique au Xe siècle ou quand 
elles traitent, comme cela arrivait également, d’un sujet aussi délicat que la 
nature et les manifestations de la passion amoureuse, objet de tant de poèmes. 
De la masse de telles anthologies poétiques se dégage, au XIe siècle en Espagne, 
le fameux Collier de la colombe où le théologien Ibn Hazm réunit de précises 
descriptions des états amoureux, des historiettes vivantes et des vers de l’au­
teur lui-même, réalisant un livre rare dans la littérature arabe par l’exactitude 
de l’analyse psychologique, la netteté des jugements portés et le caractère émou­
vant de maints récits retraçant des expériences personnelles. Le souci d’ana­
lyser le comportement humain, pour instruire et distraire grâce à l’utilisation 
d’un mélange de prose et de vers susceptible de séduire le lecteur — souci 
qui caractérise essentiellement la littérature d’adab —, trouve sans doute là 
une de ses expressions les plus réussies, que rehaussaient encore un remarqua­
ble esprit de logique et une préoccupation réelle d’édification morale.

A ce moment, peut-on dire, parvenait à son apogée avant de sombrer 
dans le maniérisme une prose élégante qui avait profité de l’éducation progres­
sive des milieux urbains et notamment du rôle qu’y avaient à cet égard et dès 
l’origine joué les scribes cultivés. Les plus anciens monuments de la prose 
arabe littéraire remontent en effet, on ne saurait l’oublier, aux secrétaires ira­
niens arabophones de la fin de l’époque umayyade et du début de 1 époque 
abbasside que furent par exemple ‘Abd al-Hamid et Ibn al-Mukaffa . A eux 
revint l’initiative de rédiger les premières épîtres « composées » qui rem­
placèrent alors avantageusement les collections décousues de discours, prover­
bes, sentences et récits isolés que l’on connaissait seules auparavant. A Ibn 
al-Mukaffa‘ surtout revint le mérite d’avoir traduit et adapté un recueil d’origine 
indo-iranienne, le fameux Livre de Kalila et Dimna déjà cite, qui introduisit 
dans la littérature arabe le genre du conte à intention didactique. En meme 
temps s’exerçait l’influence d’autres secrétaires, auteurs de manuels techniques 
ou de libres chroniques historiques telle celle d’al-Sûlî *, chargés aussi de rédiger 
des lettres circulaires de caractère politique où ils rivalisaient dans 1 art de 
s’exprimer avec élégance, concourant tous au développement d’une prose raffinée 
qui apprenait à véhiculer les connaissances les plus diverses tout en restant 
volontairement amusante et primesautière.

Dans la ville encore s’était assouplie, au sein des milieux lettrés, une langue 
poétique que l’on a vue abandonner peu à peu, sauf dans le panégyrique de cour 
et la satire officielle, les thèmes de la vie bédouine pour ceux de la vie raffinée

409

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

des sédentaires et surtout les charmes de la nature cultivée. Certes les antho- 
logues continuaient de recueillir et commenter les vestiges des anciens poèmes, 
révérés pour l’aspect pré-coranique de leur langue comme pour la fixité des 
figures de rhétorique que la critique littéraire ne cessait de cataloguer. Mais les 
incidences de l’existence quotidienne et les aspects du monde ambiant péné­
traient peu à peu un domaine tout d’abord réservé au culte des grandeurs pas­
sées. L’ode fit place à des œuvres plus courtes et de genres plus différenciés, 
consacrées les unes à l’exaltation de l’ascétisme comme chez Abû l-‘Atâhiya *, 
les autres à la description de scènes de chasse ou de scènes de beuverie 
comme chez Abû Nuwâs, tandis que d’autres enfin se confondaient avec de 
petites épigrammes d’inspiration amoureuse comme celles que composa Ibn 
al-Ahnaf. Une poésie moderniste vit ainsi le jour, au temps de Hârûn al-Rashîd, 
qui se développa au cours du ixe siècle pour revenir ensuite à un cadre plus 
conventionnel — sorte de néo-classicisme illustré surtout par les panégyriques 
du grand al-Mutanabbî —, tandis qu’une poésie à tendance philosophique et 
moraliste était cultivée en Syrie par l’aveugle al-Ma‘arrî dont on a déjà évo­
qué la tendance sceptique, et que les luttes politico-religieuses alimentaient la 
verve ou au contraire la nostalgie de poètes de tendance shi'ite tels que 
Di'bil au temps d’al-Ma’mûn ou al-Sharîf al-Murtadâ deux siècles plus 
tard.

La diversité des genres allait ainsi de pair avec l’expression de sentiments 
non moins variés et, parmi les thèmes choisis, l’évocation de l’amour et des 
divertissements qui l’accompagnaient tenait la première place. En dehors, 
pourrait-on dire, d’un Islam dont les prescriptions étaient en ce cas volontiers 
ignorées, se trouvait donc affirmée, dans la cité comme dans le palais, l’impor­
tance d’une vie de plaisirs modelée alors pour une bonne part par les mœurs 
apparemment dissolues de la société : aventures scabreuses des débauchés 
en quête de femmes ou de mignons, intrigues qui se poursuivaient dans le 
secret des demeures privées, scènes plus grossières des tavernes, chantées par 
les poèmes bachiques, et des maisons de prostitution dont le fisc, à défaut de 
la Loi, n’ignorait pas l’existence.

La vie ne réside que dans le vin et les baisers,
Dans la poursuite d’une gazelle novice à qui l’on demande 
ce qui n’est pas licite

trouve-t-on alors répété à satiété dans les vers de bien des poètes.
A la peinture de ces distractions faciles ne se limitait cependant pas une

410

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

poésie qu’animaient aussi, on vient de le voir, des sentiments religieux teintés 
de renoncement mystique ou d’attachement partisan à certaines sectes. Surtout, 
la description même de la passion amoureuse, considérée comme fatale, s’y 
nuançait non seulement de réactions personnelles parfois délicates, comme la 
mélancolie résignée de Bashshâr * ou les plaintes d’Ibn al-Ahnaf, mais encore 
du reflet de certaines discussions à la mode dans les cercles cultivés de la 
société, s’interrogeant sur la nature de l’amour et sur son caractère louable 
ou blâmable. Le but suprême en était-il la « fusion des âmes » défendue par 
certains et s’agissait-il là d’une passion asservissante et humiliante ou d’un 
sentiment doué de valeur morale? Les réponses différentes proposées selon 
les milieux se retrouvent derrière les élans de poètes essentiellement perméables 
aux questions philosophico-religieuses que l’on se posait alors et le fait 
mérite qu’on s’y arrête dans la mesure où il trouve des parallèles ou des prolon­
gements dans la société médiévale d’Occident.

Si en effet les penseurs arabes imprégnés d’hellénisme étaient portés à 
voir dans l’amour un élan animant la création entière et permettant d’atteindre 
l’Ame universelle, les hommes de religion étaient beaucoup plus réticents à 
l’endroit d’une passion qu’ils appréciaient seulement si elle était permise par 
la Loi. Leur position, souvent ambiguë, reposait en réalité sur cette idée qui 
sera exprimée nettement au XIe siècle par l’Andalou Ibn Hazm : « L’amour est 
un don de Dieu quand il est licite, mais c’est une épreuve quand il est illicite », 
épreuve qui, selon certains, pouvait valoir le martyre. Le juriste bagdadien 
Ibn Dâwûd n’avait-il pas en effet, vers 900, découvert cette parole du Prophète : 
« Quiconque, étant tombé amoureux et ayant renoncé à sa passion, sut la taire 
et en périr, doit être considéré comme un martyr. » Par là il encourageait ses 
contemporains au refus de toute passion illicite, après avoir donné l’exemple, 
mais il accordait aussi à la passion amoureuse une place toute particulière. 
N’en était-il pas venu, pour défendre sa conception d’amour platonique, à 
recommander le renoncement comme le seul moyen « d’éterniser le désir de 
celui qui le possède avec le désir de celui qui en est l’objet »? Il avait même entre­
pris d’attribuer pareille attitude à des poètes bédouins archaïques, ceux qui, 
disait-on, avaient pratiqué l’amour udhrite *, quoique son interprétation se 
trouvât contredite par tous les textes évoquant la situation de ces amants de 
l’ancien temps, non pas adeptes volontaires du renoncement, mais victimes 
de leur constance en des situations désespérées, tel Madjnûn, le « fou » de Laylâ.

L’attitude d’Ibn Dâwûd ne semble avoir d’ailleurs rencontré qu’un succès 
limité chez les « raffinés » du Xe siècle qui, tout en rejetant un libertinage exces­
sif, ne répugnaient nullement aux satisfactions sensuelles qui ne sont enta­

411

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



chées, en milieu islamique, d’aucun préjugé moral défavorable. Aussi bien 
F « affleurement courtois » dont parlent certains spécialistes occidentaux, et 
qui n’est certes pas contestable, ne fut-il tout au mieux qu’un phénomène 
limité, ne reflétant point la mentalité courante et ne préservant pas la poésie 
plus que la prose de l’usage d’accents réalistes et de formules triviales qui défient 
volontiers la décence.

•

En face des milieux urbains instruits qui ont laissé tant de témoignages 
divers de leurs préoccupations, les artisans et ouvriers vivant dans leur voisi­
nage constituaient une population humble, au mode de vie simple, sur laquelle 
nous sommes mal renseignés. Certains d’entre eux certes nous sont connus par 
leurs œuvres. Des recueils de signatures dressés ces dernières années ont même 
pu faire sortir de l’anonymat des fabricants d’astrolabes, qui étaient d’ailleurs 
aussi des savants, des armuriers, des sculpteurs sur bois, des artisans du métal 
ou même des maçons. Sans oublier ces verriers, céramistes ou autres artistes, 
dont les noms attendent encore d’être relevés et classés à leur tour systémati­
quement.

Mais l’organisation des ateliers et d’une manière générale celle du travail 
restent très imprécises à nos yeux et sans doute la faute n’en revient-elle pas moins 
à la réalité elle-même qu’à la rareté des documents conservés. Il semble seule­
ment établi de manière à peu près sûre que cette organisation était rudimen­
taire. L’artisan était un « maître » qui avait tout juste auprès de lui quelques 
ouvriers et quelques apprentis. Les manufactures d’Ëtat, celles qui étaient notam­
ment chargées de la confection des tissus de soie brochés d’or, présentaient vrai­
semblablement des capacités plus importantes. Mais dans l’ensemble les établis­
sements spécialisés, tels que sucreries, poteries, verreries ou tanneries, restaient 
de dimensions modestes et n’utilisaient qu’un outillage grossier. Celui-ci était 
demeuré à peu près stationnaire depuis l’Antiquité quoique l’abondance de 
la main-d’œuvre et son excellente qualité eussent permis un niveau de produc­
tion dont on a plus haut passé en revue la richesse et la variété. Seuls l’emploi 
de matériaux précieux et la minutie du travail conféraient aux objets fabriqués 
leur valeur, tandis que les rares progrès techniques accomplis, comme on l’a vu, 
dans le domaine des installations mécaniques et hydrauliques aidaient à la réali­
sation de quelques objets de luxe sans être mis pour autant au service des tra­
vailleurs eux-mêmes.

Les petites gens qui œuvraient dans ces conditions pénibles, artisans et 
boutiquiers, car l’un n’allait pas sans l’autre et chacun vendait en général les

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

412

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

produits de son industrie, constituaient un monde pittoresque et varié, avec 
une volontaire diversification des métiers. De ces derniers, les listes anciennes 
qui nous sont parvenues, concernant des villes et des époques différentes, concor­
dent toutes sur ce point. Et à côté de ce qu’on peut appeler les métiers de base, 
correspondant à des industries spécialisées, existaient nombre d’activités 
secondaires touchant principalement le domaine du vêtement ainsi que celui 
de l’alimentation *. Si l’on en croit en effet des traités de hisba du xne siècle, 
renforcés par le témoignage des contes et historiettes évoquant la vie quotidienne, 
il existait partout, non seulement des foumiers, bouchers, épiciers, marchands 
de légumes et autres détaillants peuplant les rues passantes, mais aussi quantité 
de porteurs d’eau, de marchands de boissons et surtout de « traiteurs », rôtis­
seurs, pâtissiers et « gargotiers » proposant aux clients des aliments tout préparés 
et des plats typiques, parmi lesquels cette fameuse bouillie de céréales, la 
harissa, qui se trouvait à la base de la nourriture populaire.

De tous ces métiers de plus ou moins bon rapport, dont certains étaient 
liés au commerce de luxe tandis que d’autres concouraient à faire du souk un 
lieu bruyant et animé où se pressait la foule, certains se distinguaient en outre 
parce qu’on les considérait traditionnellement comme « vils » : c’étaient ceux 
de tisserands, de ventouseurs ou barbiers, et de tanneurs. Il a été récemment 
montré qu’on ne pouvait donner de raison précise à ce dédain dont on trouve 
pourtant le reflet dans la Tradition et dans des proverbes qui nous sont parvenus. 
Hérité sans doute de conceptions depuis longtemps répandues dans l’Orient 
ancien, et contraire en principe à l’égalitarisme musulman, il n’en cherchait 
pas moins sa justification dans des versets coraniques établissant une hiérarchie 
parmi les croyants. On arriva ainsi, en milieu sunnite du moins car les shi'ites 
avaient pris le contrepied de ces mesures discriminatoires, à rejeter dans une 
classe inférieure tous ceux qui pratiquaient ce genre de métiers, ce qui condui­
sait pratiquement à récuser leur témoignage en justice et à leur interdire d’épou­
ser les femmes appartenant à un autre milieu. Ainsi se trouvaient-ils rangés au 
côté de ceux qui violaient les interdits légaux d’ordre social ou sexuel, usuriers, 
accapareurs ou prostituées par exemple, sans compter les diverses espèces de 
malandrins que recherchait la police et qui appartenaient parfois à de véri­
tables groupements organisés.

D’une manière générale, le monde des artisans était d’ailleurs méprisé 
des autres éléments citadins, notamment par des hommes de religion de tendance 
intellectualiste, tels les mu'tazilites, qui les accusaient d’être, dans leur igno­
rance, une proie facile pour les partisans des doctrines les plus simplistes, y 
compris l’anthropomorphisme. La réaction prouve à quel point le peuple subis-

413

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



sait alors l’influence des divisions religieuses, tandis que recherchaient avec 
insistance son approbation des jurisconsultes et surtout des sennonnaires qui 
parfois se mêlaient aux conteurs, jongleurs et autres baladins pour se découvrir 
aux carrefours et dans les marchés quelque auditoire complaisant. Les propa­
gandistes du mouvement shi'ite sembleraient notamment avoir voulu se gagner 
de tels soutiens en donnant au monde du travail une dignité qu’il ne possédait 
pas auparavant, raison pour laquelle on a parfois lié l’origine des corporations 
en pays d’Islam à la diffusion des idées défendues par les Karmates et les Fati­
mides. Le problème est en réalité beaucoup plus complexe et reste encore aujour­
d’hui mal éclairci à partir d’observations de caractère surtout négatif.

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

59. LE COMPLEXE COMMERCIAL D’ALEP A LA FIN DU MOYEN AGE 
(D’après J. Sauvaget, ibid.)

a. Souk aux toiles d’emballage. — b. Souk des 
brocanteurs. — c. Souk du khân de la douane.
— d. Souk aux cordes. — e. Souk vieux. 
—f. Souk aux basanes. — g. Souk de Damas.
— h. Souk du khân des chaudronniers. —i. Souk 
des cordonniers. — j. Souk aux chaudrons.
— k. Souk des droguistes. — 1. Souk vieux 
d’Istanbul. — m. Souk aux draps. — n. Souk 
neuf d’Istanbul. — o. Souk aux foulards.
— p. Souk des orfèvres. — q. Souk des bro­
canteurs. — r. Souk des marchands de bonnets.
— s. Souk de la coudée. — t. Souk du bain.
— u. Souk aux enchères. — v. Souk au savon.
— w. Souk aux manteaux.
I. Souk du khân des pelletiers. — 2. Le khân 
aux soies. — 3. Le khân neuf. — 4- Le khân des 
Vénitiens. — 3. Le khân des fabricants de fil 
d’or. — 6. Le khân aux cordes. — 7. Le khân

de la douane. — 8. Le khân des chaudronniers.
— 9. Le khân des fabricants de vases à traire.
— ro. Le khân au burghul. — II. La kaysariya 
des graveurs de cachets. — 12. Le khân au 
savon. — 13. La kaysariya des pelletiers.
— 14. Le khân des pelletiers.
Le centre commercial et artisanal d’Alep, tel 
qu’il apparaissait d la fin du Moyen Age, ne se 
constitua que progressivement, par adjonction 
aux souks existants d’imposants caravansérails 
urbains construits aux époques mamlouke et 
ottomane. Dans les temps plus anciens, les 
marchés étaient seulement disposés le long des 
rues parallèles voûtées qui avaient pris la place 
de l’avenue antique à colonnades et dont la 
construction s’était faite par ajouts successifs tout 
au long du Moyen Age.

4M

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



o J

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Il semble par exemple que vers le xvie siècle les divers travailleurs étaient 
groupés en corporations leur imposant de respecter dans leurs modes de fabri­
cation un certain nombre de règles et de n’être admis dans un corps de métiers 
qu’à la suite d’une initiation. Mais, de pareilles initiations on ne trouve aucune 
trace aux époques antérieures, même s’il existait anciennement des personnages 
chargés, dans l’Orient comme dans l’Occident islamiques, soit de « surveiller » 
les souks et d’y réprimer les éventuelles pratiques répréhensibles, soit d’y avoir 
plus spécialement la responsabilité, vis-à-vis de l’État, d’une catégorie donnée 
de marchands ou d’artisans dont ils faisaient eux-mêmes partie. On ne sait rien 
non plus des règlements qui pesaient à l’époque classique sur les métiers et on 
ignore par exemple de quelle manière artisans et commerçants pouvaient obte­
nir la disposition d’une boutique dans des ensembles commerciaux nouvellement 
organisés sous contrôle officiel comme ceux delà Ville ronde d’al-Mansûr. Certes 
les règles suivies dans la répression des fraudes ou le contrôle de la fabrication 
pouvaient avoir été directement empruntées à des codes byzantins qui existaient 
dans les villes de Syrie et qui continuèrent à être en vigueur dans les pays restés 
hors du monde islamique ; mais la preuve d’un emprunt direct reste encore à 
établir. La fonction de syndic elle-même, dont on vient de faire état, ne se rat­
tache à aucune tradition ancienne précise. De même ne possédons-nous aucune 
trace à l’époque classique des associations de fraternité qui semblent avoir existé 
ensuite mais qu’il est, en tout état de cause, difficile d’identifier avec de véri­
tables « corporations » au sens médiéval du terme en Occident. Sans doute peut- 
on admettre que la liberté du travail ne fut pas complète dans les premiers temps 
de l’Islam, mais il est vraisemblable que les limites auxquelles elle se heurtait 
étaient définies directement par l’autorité gouvernementale qui intervenait 
dans le choix du personnage chargé de représenter tel ou tel corps de mé­
tiers. Les travailleurs eux-mêmes ne semblent jamais avoir eu l’occasion de se 
grouper pour défendre leurs intérêts.

•

Dans une société urbaine aussi différenciée, les niveaux de vie étaient éga­
lement marqués par de profonds contrastes opposant les classes inférieures à 
des privilégiés pourvus d’immenses richesses. Certes celles-ci se montraient 
fragiles et les « revers de fortune » qu’évoquèrent à l’envi poètes et littérateurs 
n’étaient point un vain mot lorsque aux effets de calamités diverses — pillages 
et destructions guerrières, épidémies fort fréquentes si l’on en croit les annalis­
tes, famines dues le plus souvent à l’irrégularité du climat — venaient s’ajouter

416

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ceux de l’arbitraire princier. Il suffisait par exemple qu’un personnage devînt 
vizir pour que tous ses collaborateurs et tous ses obligés — y compris d’obscurs 
artisans qui avaient pu lui rendre service auparavant — fussent promus à des 
fonctions rémunératrices ou eussent leur part de certains profits plus ou moins 
licites; mais la réciproque était vraie lors de la disgrâce du même vizir. Il suffi­
sait qu’un poème plût à quelque mécène pour que son auteur fût, pour un temps, 
délivré de tout souci matériel, mais la ruine pouvait ensuite lui venir aussi sou­
dainement que la prospérité. Il suffisait aussi d’un bouleversement politique, 
d’une révolte militaire, d’un de ces changements de dynastie si fréquents à 
certaines époques, pour que souffrit toute la population active d’une ville, et la 
vindicte souveraine s’abattant sur quelques grands, avec son cortège de confis­
cations, d’emprisonnements et même d’exécutions capitales, entraînait de sem­
blables catastrophes pour toute la clientèle des personnages visés.

Mais quelles que fussent les causes d’instabilité dans la structure des diver­
ses classes de la société, leurs pouvoirs d’achat demeuraient essentiellement 
divers et l’on peut essayer de se représenter, en pleine époque classique, ce 
qu’était l’éventail des gains. Certes, il ne faut pas se dissimuler que pareille 
détermination demeure approximative, même dans le cas des fonctionnaires 
dont les salaires sont souvent évoqués par les chroniqueurs, car les dignitaires 
de la Cour recevaient ou acquéraient des concessions foncières dont les revenus 
s’ajoutaient à leurs salaires normaux. Nous savons du moins qu’au haut de 
l’échelle le vizir, à la fin du ixe siècle, disposait de quelque deux cent mille dinars 
par an, qu’au début du xe siècle un Ibn al-Furât ajoutait aux huit cent mille di­
nars fournis par ses domaines personnels environ cent mille dinars corres­
pondant à un traitement qu’il touchait partie en espèces et partie en nature, 
tandis qu’on évaluait le revenu d’autres vizirs à environ cent mille dinars. Le 
contraste était patent avec le salaire des simples secrétaires du service central, 
qui se contentaient de cinq cents dinars, et celui des « directeurs de divans », qui 
ne dépassait pas, semble-t-il, cinq mille dinars. Au contraire les préfets fiscaux 
de province devaient fréquemment recevoir des sommes presque comparables, 
puisque les textes anciens nous parlent à leur sujet de revenus de quatre cent 
ou cinq cent mille dinars.

Les hommes de religion touchaient de leur côté des sommes très inferieures 
et le grand cadi de Bagdad recevait seulement six mille dinars par an, avec les­
quels il devait rétribuer jui-même son suppléant et les dix jurisconsultes qui 
l’assistaient. Quant aux hommes de la garde califienne, leur solde variait entre 
cent et cinq cents dinars environ, selon leur catégorie. Mais les soldes des mili­
taires augmentèrent au cours du Xe siècle, tandis que les traitements des secré­

417

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

taires et des cadis tendirent plutôt à diminuer, et il ne faut pas oublier que les 
hauts fonctionnaires et dignitaires entretenaient chacun une Maison et parfois 
une garde importante dont ils assuraient le salaire sur leurs propres revenus.

Pour apprécier d’autre part la valeur de ces revenus, il suffira de savoir 
que cent vingt dinars par an étaient considérés à la fin du IXe siècle comme suffi­
sants pour assurer la subsistance d’un homme seul et trois cent soixante pour 
assurer la subsistance d’une famille. Les simples ouvriers ou employés en tout 
cas étaient loin de toucher toujours pareilles sommes : on cite le cas d’un homme 
qui fut embauché par un boutiquier pour tenir les comptes et qui, nourri et 
habillé, recevait un dinar et demi par mois, ainsi que le cas d’un médecin qui 
visitait des malades pour un quart de dirham par consultation.

Aussi bien ces énormes écarts de gains et de fortunes expliquent-ils l’exis­
tence, au sein des grandes villes islamiques, d’une population pauvre et remuante, 
comparable dans son mode de vie à celle qui peuplait misérablement les cam­
pagnes, mais beaucoup plus efficace sur le plan politique aussi bien que reli­
gieux. Cette plèbe, faite surtout d’individus sans travail ou de gens pratiquant 
des métiers inférieurs décriés, se manifestait en certaines occasions avec vio­
lence. Ce fut elle par exemple qui, lors du siège de Bagdad par al-Ma’mûn, 
en 812-813, entreprit de combattre aux côtés des soldats réguliers du calife 
al-Amîn : des bandes de jeunes gens décidés à tout, avec un équipement rudi­
mentaire — on les appela « les nus » —, attaquèrent farouchement les assaillants 
surpris par leur réaction soudaine. Ces volontaires, qui se jetaient avec énergie 
dans la lutte contre un prince dont ils blâmaient sans doute les idées politico- 
religieuses, professaient en même temps le plus grand mépris pour les riches 
marchands qui, de leur côté, redoutaient leur turbulence et étaient prêts à pac­
tiser avec l’assaillant dans le désir de sauvegarder leurs biens. Ils n’étaient en 
fait que les premiers représentants historiquement connus de ces « errants », 
les ‘ayyârûn, qui à partir du XIe siècle entreprirent en Irak et en Iran de régner 
en maîtres dans des villes où le pouvoir central ne faisait plus sentir son autorité 
et qui en fait aboutirent à accroître l’anarchie en se heurtant à l’opposition des 
éléments aristocratiques. Ces « errants », proches des petits artisans, formaient 
cependant à côté d’eux des groupements distincts, animés par un idéal de soli­
darité qui semble avoir été à l’origine delà futuwwa, sorte de chevalerie islamique 
qui se développa à partir du XIIe siècle en liaison avec les confréries mystiques. 
Parfois, et notamment en Iran, ils en arrivèrent à former de véritables milices 
locales et à s’entendre avec les notables pour résister à des atteintes extérieures 
qu’ils rejetaient; on peut déjà penser qu’au IXe siècle une organisation de ce 
genre avait donné naissance à la petite dynastie des Saffarides du Sîstân. Mais

418

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ces ‘ayyârûn ne se manifestèrent pas seulement dans la résistance à des assail­
lants étrangers ou dans le soutien accordé à certaines révoltes locales et provin­
ciales; ils participaient aussi aux dissensions politico-religieuses qui déchirèrent 
nombre de villes d’Irak et d’Iran entre le XIe et le xu® siècle et qui avaient com­
mencé à se manifester bien plus tôt dans une métropole aussi peuplée et aussi sen­
sibilisée que Bagdad aux effets des discussions théologiques. En Syrie, en revan­
che, ils étaient pratiquement remplacés par des éléments plus pacifiques, les 
« jeunes » ou ahdâth, qui se substituaient eux aussi à l’autorité quand celle-ci 
devenait déficiente, mais qui n’occasionnèrent jamais dans le pays de troubles 
aussi sérieux que ceux qui sévissaient plus à l’est.

Ces éléments plébéiens actifs permirent aux villes d’Orient, durant une épo­
que limitée, de manifester une relative autonomie que l’on a récemment voulu 
rapprocher de la situation urbaine existant au même moment dans certaines 
régions de l’Italie méridionale. De tels rapprochements, justifiés par des évo­
lutions politiques analogues, ne sauraient malgré tout faire oublier les condi­
tions différentes existant à cet égard dans la cité médiévale d’Occident et dans 
une cité islamique dont les habitants surent à l’occasion profiter des circons­
tances favorables à leur effort d’indépendance, mais ne disposèrent jamais 
d’aucun moyen légal d’exprimer leurs aspirations ni de définir leurs intérêts 
communs.

Aussi bien en période de calme, lorsque l’autorité centrale faisait sentir 
son poids, peu de problèmes se posaient. Dans la ville, la défense était assurée 
par le gouverneur, la justice par le cadi, le maintien de l’ordre par le préfet de 
police; enfin, l’entretien des organes essentiels était confié au muhtasib qui 
s’occupait par ailleurs de faire respecter les prescriptions religieuses, morales 
et sociales. Seuls des troubles politiques et religieux ou des difficultés économi­
ques permettaient de sentir les inconvénients d’un système où nul n’était qua­
lifié pour prendre des initiatives et où des efforts individuels devaient pallier cette 
carence. Parfois le mécontentement de la population aboutissait seulement à des 
luttes de factions et à des divisions stériles. Parfois un cadi ou, au contraire, un 
chef de milice populaire prenait la direction et assurait la défense de la cité, 
comme dans la Syrie du xii® siècle. A toutes les époques les milieux urbains, où 
la plèbe était parfois excitée par les notables eux-mêmes et notamment par les 
hommes de religion, se montrèrent remuants pour des causes qu’il convient 
d’analyser en évitant toute généralisation hâtive, mais en gardant présents à 
l’esprit les problèmes propres à une ville dont la coloration religieuse consti­
tuait le trait dominant.

419

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Cette coloration religieuse primordiale, qui faisait à l’époque classique 
l’originalité d’une ville de croyants peuplée par définition d’hommes libres 
appartenant à la même communauté, n’y empêchait cependant pas la présence 
de quelques éléments au statut particulier : esclaves d’une part et tributaires de 
l’autre.

Les esclaves, fort nombreux, étaient en grande partie islamisés et de toute 
façon intégrés au milieu social. Il ne semble pas qu’ils aient jamais joué le rôle 
de fomenteurs de troubles. S’il y eut dans l’histoire islamique de célèbres et 
dures révoltes serviles, celles-ci se produisirent toujours dans les campagnes, 
sur de grands domaines où travaillait péniblement une main-d’œuvre maltrai­
tée. Dans les villes, au contraire, les esclaves étaient au service du prince, des 
grands et des notables. Tandis que les hommes étaient utilisés comme servi­
teurs, parfois de très haut rang comme on l’a vu dans le milieu palatin, ou encore 
comme soldats à qui tous les grades de l’armée étaient ensuite ouverts, les fem­
mes fournissaient habituellement des cuisinières, nourrices, gouvernantes et 
surtout chanteuses, musiciennes ou danseuses, sans compter les innombrables 
concubines que possédait tout maître de maison fortuné et qui pouvaient parvenir 
à une situation enviée. Hommes et femmes provenaient de pays et de peuples 
variés, Byzance, pays slaves, Turkestan, Nubie; chaque région avait, si l’on 
peut dire, sa spécialité et si les soldats étaient de préférence turcs, les nourrices 
étaient plutôt nubiennes et les intendants grecs.

La présence de ces esclaves, et surtout de ces concubines, contribua pour 
une honne part à altérer considérablement les caractères ethniques des conqué­
rants et même des autochtones islamisés. Il suffit de rappeler que presque tous 
les califes abbassides furent fils d’esclaves pour comprendre à quel point les 
populations se trouvèrent fondues, aux Xe et xie siècles, au cœur de l’Empire 
islamique. Mais, si ces hommes et femmes de condition servile, dont certains 
d’ailleurs obtenaient leur affranchissement, donnaient à la vie urbaine par leur 
présence un caractère qu’il ne convient pas d’oublier, ils n’éprouvèrent jamais 
dans l’ensemble de conscience de classe qui les fît se grouper et les amenât à 
se dresser contre leurs maîtres.

D’un autre côté les tributaires chrétiens, juifs et zoroastriens, plus ou moins 
nombreux selon les régions, prenaient part à la vie de la société musulmane 
tout en constituant des communautés bien distinctes régies par leurs propres 
lois et ayant des représentants officiels auprès des autorités. Parmi eux, de tout 
temps les chrétiens furent des administrateurs zélés et loyaux, qui atteignaient 
parfois aux plus hautes dignités, comme on l’a vu dans l’organisation de l’admi­
nistration centrale de l’empire, et qui se distinguaient également comme médecins.

420

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Si périodiquement, sous al-Mutawakkil par exemple ou sous al-Muktadir, 
des mesures étaient prises pour les écarter des postes clés, elles restaient 
lettre morte ou n’étaient appliquées que d’une façon temporaire. Les juifs en 
revanche étaient plus particulièrement, comme on l’a vu, négociants, banquiers 
ou changeurs, mais pratiquaient aussi les métiers de tanneurs, teinturiers et 
orfèvres. Ces données n’ont toutefois qu’une valeur relative et des documents 
récemment publiés viennent de montrer qu’en fait on rencontrait des juifs et 
des chrétiens dans presque toutes les professions.

Sur la répartition même de ces tributaires à l’intérieur du monde islamique 
médiéval, les précisions font défaut. Sans doute les géographes arabes fournis­
sent-ils à ce sujet quelques indications, mais dépourvues totalement des données 
quantitatives qui seraient d’abord nécessaires. Il est également difficile de 
savoir dans quelle mesure ces proportions furent modifiées par des conversions 
à l’Islam entre le Xe et le xine siècle, quoique la disparition attestée à cette époque 
d’un certain nombre de couvents * irakiens puisse faire penser à une sérieuse 
diminution du nombre des chrétiens dans cette région.

•

A la place occupée dans les milieux urbains actifs par les tributaires corres­
pondait le rôle important que tenaient également leurs fêtes dans la vie quoti­
dienne de la cité islamique. Le fait, qui pourrait sembler assez curieux lorsqu’on 
songe au cloisonnement confessionnel des quartiers et des milieux sociaux, 
s’explique par le besoin qu’avaient alors les niasses populaires de saisir toutes 
les occasions de réjouissance et de les transformer en manifestations folklo­
riques d’autant plus appréciées qu’elles revenaient à des dates fixes de l’année 
solaire et qu’elles se combinaient à des rites saisonniers.

Certes, l’année restait rythmée par les deux fêtes musulmanes canoniques. 
La Petite Fête, célébrée avec joie, comportait des distributions aux pauvres, 
et les puissants se devaient à cette époque de l’année d’accueillir et de nourrir 
dans leurs palais le plus grand nombre possible de nécessiteux. Quant à la 
Grande Fête, si elle était surtout célébrée à la Mekke, elle n’en était pas moins 
l’objet de cérémonies dans tout le monde islamique et elle se prolongeait par 
les réjouissances accompagnant dans chaque ville le retour de pèlerins qui 
avaient affronté tant de dangers et dont on attendait chaque fois l’arrivée avec 
anxiété. A Bagdad par exemple, ces voyageurs devaient s’arrêter au faubourg 
de Yasiriya pour permettre à la population de préparer les festivités; certains 
d’entre eux étaient à cette occasion admis à l’audience du calife qui profitait

421

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



de leur présence pour faire certaines proclamations solennelles. Plus tard, 
au XVe siècle, on trouve chez le voyageur européen Bertrandon de La Broquière 
une description vivante des scènes dont il fut le témoin à Damas à l’arrivée de 
la caravane : « Trois mille chameaux, nous dit-il, [...] mirent près de deux jours 
et de deux nuits à entrer à Damas et fut une chose de grande solennité, selon 
leur fait. Car le Seigneur et tous les plus notables de la ville allèrent au-devant 
pour cause de leur Alkoran qu’ils portaient [...] sur un chameau vêtu d’un drap 
de soie [...] Et avait devant cette chose quatre ménestriers et moult grand foison 
de tambours et naquaires qui faisaient un grand bruit. Et avait devant ledit 
chameau et autour de lui bien trente hommes qui portaient, les uns arbalètes 
et les autres épées nues en leur main et aucuns petits canons de quoi ils tiraient 
plusieurs fois. Et après ledit chameau, venaient huit anciens hommes qui che­
vauchaient chacun un chameau courant. Et emprès eux, ils faisaient mener leurs 
chevaux bien habillés de riches selles, selon le pays. » D’autres fêtes musulmanes 
encore, rappelons-le, étaient célébrées moins solennellement, celles qui com­
mémoraient des épisodes de la vie du Prophète, sa naissance et son Voyage 
nocturne, celles auxquelles étaient attachés spécialement les shi'ites, sans 
compter les multiples rassemblements qui s’effectuaient à certaines dates autour 
des mausolées de saints.

Mais les musulmans ne manquaient pas non plus de participer aux mani­
festations publiques qui accompagnaient les fêtes des tributaires. Que ce fût 
dans la Bagdad abbasside ou dans le Caire fatimide par exemple, les fêtes de 
Pâques étaient célébrées par tous dans la cité. A la Cour de Bagdad des escla­
ves apparaissaient le dimanche des Rameaux, portant des palmes et des bran­
ches d’olivier. A Jérusalem le gouverneur de la ville assistait à la procession 
qui se rendait à l’église de la Résurrection. A Bagdad, le jour de Pâques, chré­
tiens et musulmans gagnaient le couvent de Samalu situé près d’une des portes 
de la ville et s’y livraient à des danses éperdues. A Noël la population de Bag­
dad tout entière allumait des feux pendant la nuit, tandis qu’en Égypte l’Épi­
phanie était considérée comme la « nuit de l’immersion », au cours de laquelle 
une foule nombreuse se rassemblait à la lueur des torches sur les deux rives 
du Nil pour y manger, boire et danser en musique. A ces fêtes proprement 
chrétiennes, mais qui étaient en fait l’occasion de divertissements très profanes, 
s’ajoutaient les diverses fêtes du « nouvel an » marquant le début de l’année 
solaire antéislamique que l’on célébrait presque partout. Les fêtes anciennes 
du nouvel an copte, en été, ou persan, à l’équinoxe de printemps, donnaient 
notamment lieu à des réjouissances traditionnelles, d’une part en Égypte, d’au­
tre part en Irak, en Iran et même dans des pays éloignés comme l’Espagne. A

LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

422

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

leur occasion la coutume voulait qu’on s’aspergeât d’eau. Il arriva que ces fêtes, 
qui se transformaient en des manifestations de carnaval, fussent interdites, 
mais les interdictions étaient généralement de courte durée.

La diversité même de ces réjouissances, intégrées à un spectacle de la rue 
dont la pittoresque variété n’était pas moins frappante, symbolise en fait l’hété­
rogénéité de cette ville islamique classique où se reflétaient tant de tendances 
politiques et religieuses contraires, en même temps que s’y faisait sentir la 
constante influence des milieux palatins aristocratiques. Aussi bien cette ville 
rassemblait-elle toutes les forces vives de la civilisation de l’époque. Bédouins 
et campagnards vivaient, on l’a vu, quelque peu en marge, bien que les premiers 
fussent considérés comme les dépositaires de la pure langue arabe et que les 
autres fussent à l’origine de la richesse économique de l’empire. De son côté 
l’entourage du souverain était constitué en partie, depuis le ix® siècle, par des 
étrangers mal assimilés, d’où le prince lui-même était parfois issu. Seuls les 
hommes de la ville, docteurs, marchands et travailleurs auxquels on doit ajou­
ter les administrateurs, assuraient la continuité de la Tradition en veillant aussi 
bien à l’accomplissement des devoirs et au respect du dépôt doctrinal qu’à 
l’observance des modes de vie proprement musulmans. Sans doute nombre de 
souverains, même non arabes, eurent-ils eux aussi à cœur de défendre l’Islam 
et de promouvoir cette civilisation qu’ils s’étaient chargés de sauvegarder. 
Mais leur action fut inégale et les citadins, qui furent toujours les seuls habi­
lités à maintenir les principes et les usages caractérisant la vie urbaine isla­
mique, constituaient de toute manière la principale justification de l’action des 
princes et de leurs armées.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CONCLUSION

Nous avons, au début de cet ouvrage, justifié notre parti de vouloir isoler, 
au sein d’une civilisation islamique trop souvent considérée comme 
intemporelle, une période « classique » dont on peut limiter l’essor aux 

siècles qui virent naître et s’épanouir la première culture arabo-musulmane. 
Mais la diversité d’aspects de cette civilisation classique elle-même nous est 
ensuite apparue tout au long du tableau que nous nous efforcions de brosser. 
Même au cœur d’un Proche-Orient considéré de préférence aux foyers excen­
triques plus différenciés, la Syrie musulmane de l’époque des croisades ne fut 
pas semblable à l’Irak abbasside ni à l’Égypte fatimide ni, à plus forte raison, 
à la Syrie umayyade. Chaque époque eut sa couleur propre, dans ses réussites 
matérielles comme dans les faits politiques ou dans les efforts de réflexion de 
ceux qui y participèrent, et cette originalité s’affirma jusque dans la vigueur 
de luttes idéologiques constantes. Tant il est vrai que les constructions des 
docteurs musulmans, juristes et théologiens, loin d’avoir été élaborées dans une 
monolithique unité de pensée formelle, s’accordèrent au contraire avec les effets 
d’une lente évolution des conditions matérielles et des réactions des individus.

Aussi bien l’apparent paradoxe d’une société musulmane à la fois multi­
forme et commandée par les règles strictes de l’Islam se résout-il aisément 
lorsqu’on sait reconnaître la faculté d’adaptation qui caractérisa toujours la 
pensée musulmane classique et notamment sa pensée juridique. Les hommes 
de loi qui en furent la vivante incarnation ne refusèrent jamais d’intégrer à un 
cadre pourtant présenté comme permanent les conséquences des transforma­
tions survenant dans le monde qui les entourait. Les « réévaluations » dont ils 
se faisaient ainsi les défenseurs plus ou moins conscients ne contredisaient en

425

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

rien pour eux le respect de la Loi révélée, interprétée selon cet usage moyen de 
l’intelligence personnelle et du bon sens dont ils critiquaient rarement la légiti­
mité. Même les divergences et les conflits qui ne cessèrent de surgir entre eux 
et qui colorèrent si profondément le monde ancien de l’Islam ne firent que pro­
poser des réponses aux variations de connaissance conceptuelle et de niveau 
de vie enregistrées alors par leur société : pensée et organisation primitives 
d’abord, puis éclat intense de la période d’apogée qui brilla en face d’un Occident 
encore barbare, alternatives enfin de moments d’éclipse et de rayonnement qui 
se succédèrent sans que l’Islam en tant que tel en fût aucunement responsable.

Mais la reconnaissance de cette situation n’a pas seulement valeur de mé­
thode pour aider à mieux connaître une civilisation médiévale disparue. Elle 
conduit surtout à réviser certains jugements portés à son égard par des Occi­
dentaux qui se partagent trop souvent en simples détracteurs ou bien admira­
teurs. Détracteurs, les uns n’éprouvent en effet que dédain pour des œuvres qui 
s’écartent de l’esprit gréco-romain dans la littérature comme dans l’art, qui ne 
font qu’une part infime au travail d’imagination à côté de l’érudition religieuse 
et philologique, qui portent les marques d’une mentalité volontiers encline à 
la sensualité et à la violence, à l’exercice de l’arbitraire l’emportant sur l’esprit 
de méthode, au légalisme enfin, bien fait pour engendrer parfois une attitude 
d’hypocrisie. Admirateurs au contraire, d’autres restent d’abord séduits par 
l’ampleur de réalisations techniques et économiques qui furent à certaines 
époques supérieures à celles de l’Europe ; ils aiment à y découvrir l’œuvre de 
nomades progressivement adaptés à la vie sédentaire pour perpétuer, dans des 
États puissants, les traditions des plus anciens empires de l’Orient, à y déceler 
surtout les effets de vertus sociales et religieuses qui furent particulièrement 
exaltées et souvent effectivement pratiquées dans les pays d’Islam. Rarement 
demeurent impartiales leurs réactions, acceptant ou rejetant l’Islam tout d’un 
bloc, en fonction de son « legs » ou de ses possibilités d’adaptation aux formes 
de vie moderne, en fonction surtout des différences qui opposent sa civilisation 
à la forme de civilisation occidentale méritant le mieux de lui être comparée, 
celle de l’Occident médiéval.

De fait les rapports existant entre un monothéisme islamique et les mono­
théismes chrétien ou juif, reposant sur des bases philosophiques et scientifiques 
de même origine, ont permis d’entreprendre dans le cadre des études médié­
vales, des études de « théologie comparée » ou de « mystique comparée » du 
christianisme et de l’Islam, d’observer dans les deux cas la constitution de milieux 
sociaux comparables où les « clercs » jouissaient d’un prestige particulier, de 
reconnaître enfin dans les ouvrages traduits par exemple en Espagne, à partir

426

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



CONCLUSION

du xii® siècle, et destinés à y jouer un rôle de catalyseurs, non seulement des 
textes de l’Antiquité conservés dans le monde musulman, mais aussi des études 
nouvelles parmi lesquelles ces traités d’algèbre, d’astronomie, d’optique, de 
médecine et de philosophie qui allaient alimenter le renouveau intellectuel de 
l’Occident roman. Ces études toutefois débouchent généralement sur la prise 
de conscience d’oppositions frappantes, en ce qui concerne non seulement les 
usages et les institutions, mais encore les conceptions intellectuelles profondes 
et les modes de raisonnement : divergences fondamentales sur l’idée même de 
Dieu ; utilisation dans la société musulmane classique d’une langue de structure 
sémitique, ne se prêtant que difficilement à certaines articulations delà pensée; 
recherche de la subtilité formelle plutôt que de la rigueur, tandis que les essayis­
tes jouaient de la composition désordonnée de leurs écrits pour dissimuler leurs 
idées directrices et que les docteurs défendaient leurs options religieuses par 
allusions détournées plutôt que par démonstrations directes; respect de l’expres­
sion verbale dans les œuvres littéraires et d’un ritualisme accentué dans les pres­
criptions cultuelles ; goût de la rhétorique et de la préciosité en matière de 
poésie comme dans les manifestations d’une prose volontiers enrichie de sen­
tences gnomiques ; recherche de compositions abstraites, savantes et indéfini- 
ment recommencées ou continuées par répétition du même modèle dans des 
œuvres d’art dépourvues de tout naturalisme et de toute spontanéité.

Or, ce sont les jugements abrupts entraînés par la poursuite de pareilles 
comparaisons qui peuvent être nuancés par une meilleure appréhension de la 
réalité vivante de l’Islam au cours des siècles. Considérés de plus près, dans 
leur propre évolution historique et à l’intérieur de leur propre univers, les musul­
mans du Moyen Age, tout pénétrés qu’ils aient été de leur supériorité matérielle 
et doctrinale, tout impénétrables d’apparence aux influences venues du monde 
des « infidèles », apparaissent cependant plus proches de leurs contemporains 
médiévaux. Inquiets et divisés, ayant cherché simplement à réaliser eux aussi, 
au prix de tâtonnements successifs, leurs propres aspirations religieuses, inte» 
lectuelles et artistiques, tout en améliorant leur bien-être et en impC«uit amant 
que possible leur puissance à leurs voisins, ils ne parvinrent qu’à des équilibres 
provisoires, en dépit de leurs prétentions à bâtir leur société tout entière sur la 
base d’une Révélation. Plus on poursuit les investigations précises et plus se 
révèle alors autant qu’une autre humaine et par là même enrichissante, digne 
donc de l’attention de l’historien aussi bien que du philosophe, une civilisation 
qui se voulut à coup sûr triomphante, doctrinaire et unique, qui puisa sans doute 
dans cette conscience l’essentiel de son originalité, mais qui resta néanmoins 
fragile et perfectible dans la lente continuité de ses efforts et de ses mutations.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

A
AL-'ABBAS
Oncle de Muhammad, appartenant comme lui 
au clan des Banû Hâshim ou hashimides et 
ancêtre des abbassides. De condition modeste, 
il était, avant l’Islam, chargé d’alimenter en eau 
les pèlerins venant à la mekke et se convertit 
tardivement.

ABBASSIDES
Deuxième dynastie califienne de l’Islam, qui 
régna de 750, date du renversement des 
umayyades, à 1258, date de la prise de Bagdad 
par les mongols, de son sac et de la mise à mort 
du dernier calife régnant. Pendant la grande 
époque de la dynastie, le pouvoir de ses divers 
représentants fut néanmoins variable. Résidant 
toujours en IRAK dont ils avaient fait la pro­
vince centrale de l’empire, les califes virent 
leur autorité réelle se restreindre peu à peu, 
tandis qu’ils reconnaissaient à certains gouver­
neurs de province investis par eux une relative 
indépendance (aghlabides, tahirides, saf- 
farides, samanides, toulounides, ikhshi- 
dides) et assistaient, impuissants, à la séces­
sion d’autres provinces (andalus, Maghreb, 
Iran des ghaznawides, Égypte des fatimi- 
DES, etc.), tandis qu’ils abandonnaient enfin, à 
partir du milieu du Xe siècle, l’essentiel de leur 
prérogatives à des émirs, les bouyides, ou à des 
sultans, les saldjoukides d’Iran, exerçant 
également leur autorité à Bagdad.

‘ABD AL-DJABBAR
Théologien mu'tazilite, né à BAGDAD, qui 
exerça les fonctions de cadi à rayy sous les 
bouyides et mourut en 1025.

‘ABD AL-HAMID
Lettré et administrateur de la fin de l’époque 
umayyade, d’origine irakienne, qui fut secré­
taire du calife marwan ii et mourut aux côtés 
de son maître en 750. Il est considéré comme le 
fondateur du genre épistolaire arabe.

‘ABD AL-MALIK IBN MARWAN 
Calife UMAYYADE d’Orient (685-705), qui fut le 
véritable fondateur de la branche marwanide de 
la dynastie et profita du concours de l’énergique 
al-hadjdjadj pour affermir son pouvoir. 
Il réprima les révoltes d’Arabie et d’iRAK, réta­
blit l’unité de l’empire, en arabisa I’admi- 
nistration et inaugura la politique architec­
turale qui allait faire la célébrité de son fils al- 
walid 1".

‘ABD AL-RAHMAN III
Premier calife umayyade d’Espagne, dont le 
règne, exceptionnellement long (912-961), fut 
très brillant, marqué d’abord par l’œuvre de 
pacification intérieure, ensuite par des entre­
prises belliqueuses contre les rois chrétiens et 
par une lutte d’influence avec le régime FATI- 
mide. Ses goûts de mécène se manifestèrent 
surtout dans sa ville royale de MADINAT AL- 
zahra’.

429

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

‘ABD SHAMS
Nom du clan auquel appartenaient les
UMAYYADES.
ABRAHAM
prophète biblique mentionné par le Coran et 
les auteurs musulmans sous le nom d’Ibrâhîm 
al-Khalîl ou « l’ami de Dieu ». Ancêtre des Ara­
bes par son fils Ismaël et bâtisseur de la ka'ba de 
la mekke, il apparaît dans les récits coraniques 
comme le plus parfait représentant de la reli­
gion monothéiste naturelle qui aurait été altérée 
par les juifs et les chrétiens avant d’être réta­
blie dans son intégrité par Muhammad. D’où 
son qualificatif habituel de hanif.

ABU L- ‘ATAHIYA
Poète d’origine arabe, mort en 828, et surtout 
connu pour sa poésie d’inspiration ascétique, 
qui fut accusé à la fin de sa vie de professer des 
doctrines hétérodoxes.

ABU BAKR
Surnommé al-Siddik ou « le véridique », com­
pagnon, ami et beau-père du Prophète, qui 
était né à la mekke et fut le premier des califes 
râshidûtt. Il régna après la mort de Muham­
mad, de 632 à 634. Il fut considéré par la tradi­
tion sunnite comme le plus ancien converti à 
l’Islam, mais critiqué par les shi'ites pour s’être 
emparé du pouvoir en écartant ’ali. Son règne 
fut surtout consacré à réprimer la révolte des 
tribus d’Arabie et à consolider le nouvel État 
musulman.

ABU FIRAS
Poète de la famille hamdanide, cousin de sayf 
al-dawla et homme de guerre. Fait prisonnier 
par les Byzantins, il passa plusieurs années à 
Constantinople et composa alors des élégies. 
Ayant tenté de se révolter contre le fils de Sayf 
al-Dawla, il fut tué en 948.

ABU HANIFA
Juriconsulte et théologien, fondateur de l’école 
hanafite, mort en prison et enterré à bagdad 
en 767. Il passa la plus grande partie de sa vie à 
enseigner et à discuter la théologie et le droit à 
kufa et refusa toujours d’exercer les fonctions 
de cadi. Abû Hanîfa a été souvent accusé d’opi­
nions théologiques hétérodoxes mal définies 
et parfois contradictoires. L’orientation posté­

rieure de son école laisse à penser que ces accu­
sations n’étaient pas entièrement sans fonde­
ment.

ABU MUSLIM
Chef militaire et l’un des principaux agents de 
la révolte abbasside. Ses origines sont obscu­
res ; c’est sans doute un ancien esclave d’ori­
gine iranienne que l’un des prétendants abbas­
sides attacha à son service et fit entrer, par 
adoption, dans la famille du prophète. Diri­
geant le mouvement clandestin révolutionnaire 
au khurâsân, il réunit en cette région les forces 
armées qui devaient permettre aux Abbassides 
de renverser le régime umayyade et en devint 
gouverneur après la victoire. Il fut regardé par 
le nouveau calife comme un personnage dan­
gereux et c’est ce qui explique la décision prise 
par al-mansur de se débarrasser de lui après 
l’avoir attiré seul à la Cour. Il semble qu’Abû 
Muslim avait abandonné depuis longtemps la 
secte révolutionnaire dont il avait sans doute 
fait partie dans sa jeunesse, mais qu’il avait, lors 
de son activité de propagandiste, accepté des 
adhérents de toutes origines. Rien ne permet de 
croire qu’il ne se soit pas rallié sincèrement aux 
califes abbassides.

ABU NUWAS
Célèbre poète de l’époque abbasside, origi­
naire d’une famille modeste arabo-iranienne du 
khuzistan, mort à bagdad vers 810. Après 
avoir étudié à basra et à kufa, il devint l’un des 
intimes du calife Hârûn al-rashid. Il est sur­
tout connu par ses poésies amoureuses et bachi­
ques, écrites dans un style moderniste.

ABU SUFYAN
L’un des Mekkois les plus hostiles à Muham­
mad en même temps que l’un dés plus habiles 
politiques de la cité. Chef du clan des umayya­
des et père du futur calife mu'awiya, il ne se 
rallia à l’Islam qu’in extremis.

ABU TALIB
Oncle du Prophète, qui s’occupa de son éduca­
tion, et père de *ali.

ABU YUSUF
Jurisconsulte de l’école hanafite, de pure ori­
gine arabe et disciple d’ABu hanîfa, qui fut 
grand cadi de bagdad jusqu’à sa mort en 798.

430

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

Très écouté du calife Hârûn al-rashid, il rédi­
gea à son intention un traité des finances publi­
ques.

ABUS (juridiction des)
L’un des privilèges du souverain qui pouvait, 
soit assumer lui-même cette fonction, soit délé­
guer une autre personne pour l’assumer. Cette 
juridiction, dont l’organisation reste mal con­
nue, donna naissance, à Bagdad, à une justice 
d’État.

‘AD
Tribu légendaire de l’Antiquité, mentionnée 
par le Coran comme ayant existé après l’époque 
de Noé et ayant repoussé le prophète, appelé 
Hûd, qui lui avait été envoyé. Elle fait par­
tie de ces nations orgueilleuses qui auraient 
refusé d’écouter les prophètes et furent en con­
séquence châtiées.

ADAB
Terme qui signifiait à l’origine «habitude 
ancienne considérée comme exemple à suivre, 
comportement louable, savoir-vivre » et qui en 
vint à désigner d’une façon générale la litté­
rature arabe en prose destinée à la distraction, 
à l’édification et à l’instruction de l’honnête 
homme, illustrée notamment par al-djahiz, 
AL-TANUKHI et AL-TAWHIDI.

ADAM
Le premier homme, mentionné par le Coran 
qui raconte sa création en un récit qui dérive des 
traditions bibliques, à la fois juives et chré­
tiennes. Adam est aussi considéré par la tradi­
tion musulmane comme le premier prophète. 
A ce titre les shTites font de lui un être béné­
ficiant de la lumière divine, voire même une 
incarnation de l’Intellect, origine de l’émana­
tion cosmique.

adharbaydjan
Région d’iRAN située à l’ouest de la mer Cas­
pienne au sud du Caucase, qui fut conquise en 
639 et 643. Là se révolta en 816, sous le califat 
d’AL-MA*MUN, un rebelle nommé Bâbak qui se 
disait prophète et qui réussit à tenir en échec les 
troupes califiennes pendant vingt ans.

adhruh
Localité située dans Factuelle Jordanie entre

Ma‘ân et Petra, conquise par Muhammad lui- 
même en 631. C’est là que mi/awiya reçut 
l’hommage d’AL-HASAN. C’est là surtout que 
se tint la réunion destinée à arbitrer, après la 
bataille de siffin, le conflit entre ‘ali et Mu‘â- 
wiya et qui aboutit à la destitution de ‘AIî. 

ADJNADAYN
Site de la bataille au cours de laquelle les musul­
mans vainquirent, en juillet 634, les armées 
grecques défendant la Palestine et commandées 
par le frère de l’empereur Héraclius. Ce site a 
été localisé entre ramla et Bayt Djibrîn.

ADMINISTRATION
Très complexe à l’époque de la domination des 
califes abbassides et divisée alors en services 
centraux et administrations propres à chaque 
province, elle obligea les souverains à s’ap­
puyer sur le corps des secrétaires. Avec le mor­
cellement de l’empire, les services administra­
tifs eurent un rôle moins important. 

eADNAN
Ancêtre éponyme des Arabes du Nord parmi 
lesquels on distingue deux grands groupes : les 
RahFa et les Mudar.

‘ADUD AL-DAWLA
Émir bouyide, né à isfahan en 936, mort à 
Bagdad en 983. D’abord gouverneur du fars 
dès 944, il reçut du calife en 962 le surnom 
honorifique sous lequel il est connu. Ayant 
ensuite réussi à étendre sa domination sur le 
kirman et le sistan, il devint, après cinq ans de 
luttes et d’intrigues, maître de Firak, grand 
émir (979) et, pendant quatre ans, réunit sous 
sa domination l’ensemble des territoires con­
trôlés par la famille bouyide, non sans exercer 
une étroite tutelle sur le calife. Prince tolérant 
qui s’efforça de calmer les passions religieu­
ses, fort excitées de son temps en Irak, en 
même temps que soucieux du bien-être public, 
il assura la sécurité dans les régions dont il 
contrôlait I’administration, fit restaurer les 
canaux détériorés par les guerres et édifier de 
nouveaux hôpitaux.

AFFRANCHIS
Ils jouèrent un très grand rôle dans la 
société islamique médiévale et le gouverne­
ment, surout à partir du moment où Paumée fut

431

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

composée d’ESCLAVES progressivement affran­
chis selon les diverses formes prévues par la 
loi. Une simple parole suffit pour que l’es­
clave soit affranchi. L’affranchissement peut 
être conditionnel en prenant effet plus tard. Il 
peut aussi résulter d’un contrat spécial (dit 
mukâtaba) selon lequel l’esclave doit se rache­
ter par des paiements successifs. La concubine 
mère (umm walad) doit être affranchie à la 
mort de son maître et ne peut plus de ce fait être 
vendue. V. clients.

AFGHANISTAN
Ce pays moderne correspond à l’extrémité 
orientale du khurâsân et à une partie du sis- 
tan ainsi qu’au Kâbulistân, région dont le 
prince s’était soumis à l’Islam sous al-ma’mun, 
mais qui ne fut véritablement islamisée que 
SOUS les GHAZNAWIDES.
AGHLABIDES
Dynastie de gouverneurs autonomes qui régna 
en ifrikiya de 800 à 909. Fondée par le fils d’un 
officier iranien de l’armée abbasside, elle eut 
pour capitale kairouan, conquit la Sicile sur 
les Byzantins ainsi que l’île de Malte, et s’assura 
la suprématie maritime en Méditerranée cen­
trale. Elle fut renversée par les fatimides. 

AHWAZ
Ville du khuzistan en IRAN, devant son nom 
aux tribus guerrières de la région. Prospère au 
début de l’époque abbasside grâce à la culture 
de la canne à sucre, elle fut très touchée par la 
révolte des zandj au IXe siècle.

‘A’ISHA
Fille d’ABU bakr et femme du Prophète, épou­
sée par lui toute jeune, qui aurait eu sur lui 
beaucoup d’influence et fait l’objet d’après 
la tradition d’épisodes qui auraient même 
motivé la révélation de certains versets du 
Coran. Elle voulut jouer un rôle politique parmi 
les compagnons. Vénérée des sunnites, elle 
est violemment critiquée des shi’ites, notam­
ment pour la part qu’elle prit à la bataille du 
chameau en y soutenant les ennemis de ‘Alî. 

‘AKABA
Nom d’une passe située entre Mina et la 
mekke, où Muhammad, à deux reprises, en 
621 et 622, rencontra les habitants de la future

médine avec lesquels il conclut un accord en 
vue de son expatriation.

AL-AKHTAL
Sobriquet d’un poète arabe chrétien qui fut 
«le chantre» et le commensal des premiers 
umayyades et de leurs auxiliaires et mourut au 
début du VIII' siècle. Panégyriste des souve­
rains, il exerça d’autre part son talent satirique 
en se répandant en invectives contre son rival 
djarir.

ALCHIMIE
En arabe al-kimiyâ’ (mot, d’origine grecque 
transmis par le syriaque). Étude des minéraux 
et des procédés permettant de les transformer. 
Cette science à présupposés philosophiques prit 
le plus souvent l’aspect d’une doctrine ésoté­
rique. Toutefois certains savants tels qu’Abû 
Bakr al-razi, al-biruni et ibn sina tentèrent 
d’élaborer, à partir de ces recherches et en utili­
sant d’autres méthodes, une ébauche de chimie.
V. DJABIR.
ALEP
Ville de syrie septentrionale conquise par les 
musulmans en 637. Ville hellénistique nom­
mée Bérée, puis romaine et byzantine, elle con­
serva pendant longtemps une population chré­
tienne assez importante. Délaissée dans les 
premiers temps de la période abbasside, elle 
devint au milieu du Xe siècle la capitale du petit 
État des hamdanides, mais fut en 962 assié­
gée, prise et dévastée par les Byzantins. Elle 
retrouva une ère de prospérité sous les zan­
kides et les ayyoubides à qui sont dues la 
construction ou la reconstruction de nombreux 
monuments encore conservés, sans compter la 
fameuse citadelle. Devenue centre commercial 
très actif à partir de la fin du XIIe siècle, mais 
dévastée par l’invasion mongole de 1260, elle 
retrouva sa prospérité économique au XVe siè­
cle.

ALEXANDRIE
Principal port maritime de I’égypte, célèbre 
dans l’Antiquité par son phare qui ne s’écroula 
qu’au xiv* siècle, par sa bibliothèque dont 
l’incendie par les conquérants arabes est du 
domaine de la légende et par son école philoso­
phique et scientifique. Elle devint à l’époque 
islamique une base navale et le siège d’un arse­

432

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

nal. Il reste très peu de vestiges de la ville 
médiévale. On sait qu’une grande mosquée y 
fut édifiée par le conquérant ‘amr ibn al-‘as, 
une autre à l’époque fatimide par l’émir badr 
al-djamali en 1804, et que les murailles de 
la ville furent construites sur l’ordre du calife 
abbasside al-mutawakkil en 858.

ALGÈBRE
Le mot français dérive du titre de l’ouvrage 
d’al-Khwârizmî : Hisâb al-Djabr wa-l-mukâ- 
bala, qui désigne en fait deux méthodes de 
transformation de l’équation et qui fut ensuite 
donné à la théorie générale de l’algèbre. Il est 
maintenant avéré que furent utilisés, pour défi­
nir ces méthodes, des ouvrages grecs et indiens 
qui ont fait l’objet de recherches récentes. L’al­
gèbre fut d’autre part appliquée à la solution 
des problèmes de géométrie, permettant à Abû 
1-Wafâ’ de fonder la trigonométrie.

ALGER
En arabe al-Djazâ’ir, «les îlots», nom qui fut 
appliqué à la ville fondée au Xe siècle sur l’ac­
tuelle baie d’Alger, face aux îlots qui la bor­
dent. Alger ne fut au Moyen Age qu’un port de 
médiocre importance, le trafic commercial du 
Maghreb passant à l’époque par les routes cara­
vanières intérieures, mais les almoravides y 
édifièrent une belle mosquée au xne siècle. 

‘ALI
Cousin et gendre du Prophète, époux de sa fille 
fatima et compagnon de la première heure 
qui fut aussi le quatrième des califes râshidûn. 
Sa personnalité, médiocre selon la Tradition 
sunnite, inlassablement louée par ses défen­
seurs, fut à l’origine de la plus profonde rupture 
de la communauté musulmane et de la nais­
sance du SHTISME.
'ALI IBN ‘ISA
Célèbre vizir qui dirigea le gouvernement à plu­
sieurs reprises sous le règne d’AL-MUKTADiR. 
Expert en finances, bon rédacteur, administra­
teur honnête et scrupuleux il réussit à se rendre 
indispensable au calife, mais ne sut jamais lui 
plaire et se rendit impopulaire à tous par sa 
politique d’économie.

'ALI AL-RIDA
Descendant de ‘ali et vne imam des duodé-

cimains, choisi comme héritier par le calife 
abbasside al-ma’mun puis mort et enterré en 
818 à Tûs, localité devenue ensuite meshhed. 

ALIDES
Descendants de ‘ali et de fatima, compre­
nant deux branches, celles des Husaynides ou 
descendants d’AL-HUSAYN et des Hasanides ou 
descendants d’AL-HASAN. Ils ne cessèrent, avec 
une vigueur variable, de revendiquer le pouvoir 
et les imams des trois grands mouvements shTi- 
tes sont des leurs. Les Alides vivant à Bagdad 
au Xe siècle étaient représentés par un syndic, 
alors qu’auparavant ils étaient fondus dans la 
masse des hashimides. Ils reçurent à partir de 
cette époque la qualification de sharîf, « noble », 
qui continua jusqu’à l’époque moderne à dési­
gner les descendants du Prophète dont certains 
fondèrent des dynasties locales. 

ALIMENTATION
Dans les pays conquis par l’Islam, l’alimenta­
tion ne fut pas foncièrement transformée, mais 
la constitution de l’empire permit l’expansion 
de produits qui n’étaient jusqu’alors connus 
ou cultivés que localement. Les faits les plus 
importants à signaler sont la diffusion de la 
culture du riz et de la canne à sucre, ainsi que 
l’importation de produits étrangers en prove­
nance de l’Extrême-Orient, des pays slaves et 
byzantins. La religion créait des barrières net­
tes, le musulman ne pouvant par exemple con­
sommer la viande préparée par un chrétien 
et provenant d’un animal non égorgé rituelle­
ment.

ALMOHADES
En arabe al-Muwahhidûn> «les partisans de 
l’unicité divine». Dynastie qui régna au 
Maghreb et en Espagne de 1130 a 1269 après 
être née d’un mouvement religieux réformiste, 
qui eut pour capitale marrakech et qui laissa 
ensuite la place aux mérinides, hafsides et 
NASRIDES.
ALMORAVIDES
Dynastie qui régna au Maghreb occidental et 
en Espagne entre 1056 et 1147 et céda ensuite la 
place aux almohades. Elle eut pour origine 
le triomphe de guerriers berbères Sanhâdja 
installés dans un ribat, sans doute à l’embou­
chure du Sénégal dans le Soudan occidental

433

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

(d’où leur nom arabe al-Murâbitûn, dont on fit 
Almoravides d’après la forme espagnole), 
qui conquirent le Maghreb et se choisirent 
pour capitale la nouvelle ville de marra­
kech.

ALP ARSLAN
Le deuxième des grands sultans saldjou­
kides, qui régna de 1063 à 1073 et fut surtout 
un chef de guerre.

ALVÉOLES
Les alvéoles droits ou sphériques utilisés en 
encorbellement constituent un des éléments 
caractéristiques du décor architectural islami­
que à partir du XIe siècle, désigné par le terme 
arabe muqamas. Le procédé naquit de la multi­
plication des trompes ou niches d’angle permet­
tant, selon la tradition de I’architecture ira­
nienne, le passage du carré au cercle dans 
la couverture des salles à coupole. Il perdit 
ensuite son rôle fonctionnel, à mesure qu’il con­
naissait une vogue croissante dans les couron­
nements de portails comme dans les plafonds à 
multiples facettes. Ce procédé décoratif finit 
par devenir un motif détaché de tout lien avec 
la structure des monuments et exécuté à par­
tir d’épures constructives extrêmement compli­
quées.

AMAN
Sauf-conduit et promesse de sauvegarde que le 
calife, ou son représentant, délivrait soit à 
d’anciens rebelles, soit à des étrangers venant 
d’un territoire non islamique. Des lettres 
d’amân furent ainsi périodiquement accordées 
à des ambassadeurs, à des commerçants ou à des 
pèlerins et le respect de ces documents permit le 
développement des relations entre pays musul­
mans et non musulmans.

AMR IBN AL-‘AS
compagnon du Prophète, à qui revint l’hon­
neur de la conquête de I’égypte. Il fut le fon­
dateur de fustat, seconda ensuite mu‘awiya 
dans sa lutte contre ‘ali et joua un rôle détermi­
nant lors de l’arbitrage d’ADHRUH. 

AMULETTES
Constamment utilisées par le peuple, tolérées 
par certains docteurs, mais condamnées par 
d’autres plus rigoristes.

ANALOGIE (principe d’)
En arabe kiyâs. L’un des procédés utilisés par 
les juristes pour compléter les prescriptions 
coraniques et les enseignements de la tradi­
tion. Il fut surtout défini par alshafTi qui 
s’efforça de réduire à cette seule forme de rai­
sonnement les efforts de réflexion person­
nelle des jurisconsultes et qui en fit le quatrième 
fondement du droit, après le Coran, la Tradi­
tion et le consensus. Il fut aussi appliqué en 
théologie, notamment par al-ash‘ari qui éta­
blissait une sorte d’analogie entre le monde 
divin et la création. En revanche il fut toujours 
considéré avec méfiance par les hanbalites, 
tant dans le droit que dans la théologie, et fut 
rejeté par les zahirites.

ANATOLIE
Ou Asie Mineure. Nom, d’origine grecque, de 
la péninsule montagneuse asiatique faisant face 
aux Balkans. Cette région qui, au sens étroit, ne 
comprenait ni I’arménie ni la haute-mésopo- 
tamie, resta à l’abri des premières conquêtes 
bien qu’elle fût l’objet de constantes razzias, 
poussées parfois jusqu’à Constantinople, et 
ce furent seulement les turcs, lors de l’es­
sor des saldjoukides, qui y pénétrèrent et 
en modifièrent le peuplement. Elle fut alors le 
siège des souverains de rum.

ANDALUS
Terme d’origine obscure qui désignait dans le 
monde islamique médiéval la partie musulmane 
de la péninsule Ibérique, quelle que fût son 
extension. La population était fort composite. 
Elle comprenait, à côté des autochtones 
convertis ou non à l’Islam, divers éléments allo­
gènes : Arabes musulmans, berbères musul­
mans, esclaves nègres et slaves, et fut le siège 
de diverses dynasties locales, parmi lesquelles 
celle des umayyades d’Occident.

‘ANDJAR
Important site umayyade de l’arrière-pays 
libanais. Une installation agricole, dans une 
haute plaine au sol fertile moyennant certains 
travaux de drainage et d’adduction d’eau, s’y 
doublait de la présence d’une ville fondée de 
toutes pièces par le calife al-walid Ier entre 7°5 
et 715. Des influences antiques et byzantines y 
sont particulièrement nettes dans le mode de 
construction et le style du décor.

434

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

ANTÉISLAM
En arabe djâhiliya, ou période de l’ignorance et 
de la barbarie, par opposition à l’époque isla­
mique. Cette période comprend le temps qui 
s’écoula depuis la «création» jusqu’à la prédi­
cation de Muhammad.

APPARTEMENT
En arabe bayt. Groupe de plusieurs pièces cons­
tituant à l’intérieur d’une maison ou d’un 
palais un ensemble indépendant comprenant 
parfois une petite cour. On distingue ancien­
nement les appartements de type syrien et 
de type irakien représentés dans l’architecture 
umayyade et abbasside. Ensuite se manifes­
tèrent les étapes d’une évolution répondant à la 
diversité des foyers régionaux ou dynastiques, 
mais insuffisamment étudiée jusqu’à ce jour.

APPEL A LA PRIÈRE
En arabe adhân, d’où le nom du personnage 
chargé de cet appel, mu’adhdhin, francisé en 
muezzin. Destiné à avertir les croyants que 
l’heure de la prière approche, cet appel aurait 
eu son usage fixé par Muhammad à médine, 
après consultation des compagnons, et le 
premier muezzin aurait été un Noir abyssin 
nommé Bilâl.

ARABE (langue)
Appartient à la branche méridionale du sémiti­
que commun, mais présente certains traits ana­
logues à ceux du sémitique nord-ouest (hébreu, 
araméen). L’arabe classique, langue du Coran, 
paraît s’être constitué en Arabie avant le VIe siè­
cle. Une certaine obscurité règne sur le pro­
blème de son origine car on ne possède pas 
de document attestant son utilisation avant le 
témoignage du Coran lui-même. L’arabe devint 
le moyen d’expression de la culture islamique 
dans tout l’empire, même dans les régions où 
il ne s’était pas répandu comme langue parlée. 
Il subsista également comme véhicule de la 
science religieuse, après le XIe siècle, dans les 
pays où se développèrent de nouvelles littéra­
tures nationales. A côté de l’arabe classique, 
dont la structure fut fixée aux VIIIe et IXe siècles 
par des philologues qui prenaient pour modèle 
la langue en usage de leur temps chez certaines 
tribus d’Arabie, se développèrent des parlers 
vulgaires, souvent fort éloignés de la langue 
châtiée que les milieux intellectuels et aristocra­

tiques s’efforçaient dans les premiers temps de 
maintenir. L’accession aux plus hautes charges 
de l’État de clients et de militaires d’origine 
non arabe ne fit qu’accentuer cette évolution. 

ARABESQUE
L’emploi de ce terme, désignant un type d’or­
nementation spécifiquement islamique, doit 
être restreint aux stylisations d’origine végétale 
animées d’un mouvement rythmique et visant 
à recouvrir entièrement la surface à orner, 
à l’exclusion des entrelacs géométriques, 
des décors calligraphiques, et des représenta­
tions figurées. L’arabesque, apparue sous 
sa forme classique dans l’art abbasside, après 
les premiers tâtonnements de l’art umayyade, 
connut à partir du Xe siècle une période de 
pleine maturité pour se scléroser ensuite dès le 
xnic siècle, plus ou moins vite selon les régions, 
mais toujours par usage des mêmes poncifs et 
répétition des mêmes motifs indifféremment 
transposés dans n’importe quel matériau. 

‘ARAFA
Éminence située à 20 km environ de la mekke, 
où a lieu la plus importante cérémonie du pèle­
rinage.

ARCHITECTURE
Manifestation essentielle de l’art islamique qui 
fut d’abord un art de bâtisseurs sachant répon­
dre, par des programmes nouveaux, à la situa­
tion résultant de l’originalité de l’Islam et des 
conditions de son développement. C’est en ce 
sens que les divers monuments typiques de' la 
civilisation musulmane doivent être considé­
rés comme des structures éminemment vivan­
tes dont l’agencement répondait «à certai­
nes nécessités d’ordre pratique liées au mode 
de fonctionnement des institutions du temps » 
(J. Sauvaget).

ARCHIVES (documents d’)
Parvenus jusqu’à nous en petit nombre bien 
que les archives tinssent, d’après les chroni­
ques, une place importante dans les bureaux de 
I’administration califienne, ils commencent 
maintenant à être recherchés et exploités systé­
matiquement. Pendant longtemps la «diploma­
tique » s’est réduite à la papyrologie, les papy­
rus étant parmi les principaux documents qui 
nous aient été conservés. Depuis quelque temps

435

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

on s'intéresse davantage aux documents moins 
anciens, sur parchemin ou sur papier, qui 
sont découverts çà et là. Des formules d'actes, 
de diplômes, de contrats nous sont four­
nies d’autre part par des traités théoriques 
(manuels à l'usage des secrétaires de chancelle­
rie et ouvrages de droit), mais ces renseigne­
ments, utiles, ne peuvent pallier le manque de 
documents originaux. Quelques textes, appa­
remment authentiques, sont également repro­
duits par les chroniqueurs.

ARGENT
La monnaie d'argent était surtout répandue 
dans les anciens territoires de l'Empire sassa­
nide qui possédaient des mines importantes, 
mais demeura ensuite l’une des bases du sys­
tème monétaire (v. dirham). Le métal lui- 
même comptait parmi les productions de l'em­
pire et était utilisé pour de nombreuses pièces 
d’orfèvrerie.

ARISTOTE
Les principales œuvres d’Aristote furent con­
nues et traduites dans le monde musulman où 
elles exercèrent une influence sur le dévelop­
pement de la pensée philosophique.

ARMÉE
D'abord composée de volontaires arabes, elle se 
transforma progressivement en une armée de 
professionnels d’origine servile. Le caractère 
étranger des chefs militaires accédant au pou­
voir marqua profondément les régimes poli­
tiques des pays islamiques.

ARMEMENT
L'arme principale des troupes en mouvement 
était l'arc, manié par des cavaliers. Parmi les 
autres armes on comptait le sabre, les arbalètes, 
la lance, le bouclier, les cuirasses, les masses 
d’armes les appareils, tels que balistes et béliers, 
auxquels s'ajoutèrent des procédés d'attaque ou 
de défense tels que le naphte ou feu grégeois, les 
«miroirs ardents» et les chausse-trappes. La 
fabrication des armes comptait parmi les acti­
vités artisanales importantes.

ARMÉNIE
Région située entre l'Asie Mineure, le Caucase, 
I’adharbaydjan et la haute-mésopotamie. 
L’Arménie, conquise vers 645, mais évacuée

lors de la guerre entre ‘ali et mu‘awiya, accepta 
de payer aux umayyades un tribut que ver­
saient ses princes. En dépit de la grave révolte 
qui éclata au milieu du IXe siècle et qui fut répri­
mée par le calife al-mutawakkil, les princes 
d’Arménie conservèrent à l’époque abbasside 
une relative autonomie. Le pays connut ensuite 
une période troublée jusqu'au moment où il fut 
conquis par les saldjoukides.

ARSENAL
Permettant le développement des flottes que 
certaines dynasties islamiques essayèrent de 
constituer, des arsenaux existèrent par exem­
ple à Acre, Tarsus, Alexandrie, Kulzum et 
Aydhab sur la mer Rouge, Rawda près de fus- 
tat, mahdiya, Alméria, Alanya dans la Tur­
quie saldjoukide, Tunis, Ceuta et Tanger. Leur 
activité correspondait à celle des principaux 
ports militaires et était liée aux possibilités 
d'importation des bois nécessaires à la cons­
truction des navires.

ARTUKIDES
Dynastie d’ÉMiRS turcs, d'abord au service 
des grands saldjoukides, puis autonomes, 
qui domina en plusieurs branches aux destins 
divers (Amida, Harput, Mardin) la région du 
DYAR BAKR de 1102 à I408.

AL-ASH‘ARI
Théologien (873-935) considéré généralement 
comme le fondateur de la théologie dogmatique 
ou kalam. Il fut en fait à l'origine de l’école dite 
ash‘arite qui fut l'une des écoles théologiques 
les plus répandues dans le monde musulman 
médiéval.

ASSASSINS
Nom donné par les Occidentaux aux mem­
bres de l’une des sectes de 1’isma‘ilïsme, celle 
des nizaris «mangeurs de hashish ». L’activité 
terroriste à laquelle se livraient les membres de 
cette secte explique le sens donné au mot fran­
çais qui dérive de l’arabe hashshâsin. 

ASTROLABE
Instrument astronomique portatif aux usages 
variés, servant en particulier à déterminer la 
hauteur des astres et les heures, ainsi qu’à éta­
blir des horoscopes. Seuls ont été conservés des 
astrolabes plats composés de disques superpo­

436

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

sés et d’une plaque ajourée, appelée araignée, 
qui représentait la voûte des étoiles fixes. La 
conception en remontait aux savants de l’Anti­
quité. Ils furent perfectionnés durant tout le 
Moyen Age islamique, puis imités en Occident 
vers 1200, où ils furent utilisés jusqu’à l’inven­
tion du télescope.

ASTRONOMIE
Science héritée des Grecs qui connut un grand 
succès dans le monde islamique. Elle fut encou­
ragée par le calife al-ma’mun ainsi que par 
d’autres souverains. Les astronomes les plus 
remarquables furent al-khwarizmi, les 
frères Banû Mûsâ, qui avaient leur propre 
observatoire à bagdad au ix' siècle, Abû 
Ma’shar (m. 886), al-Battânî (m. 929 à 
harran), Abû 1-Wafâ’ (m. 997), inventeur de la 
trigonométrie, Nâsir al-Dîn al-Tûsî (m. 1274), 
qui travailla à Marâgha sous les mongols, 
sans compter les savants andalous tels qu’al- 
Madjritî (m. 1077).

ATABEG
Dignitaire qui, chez les saldjoukides et leurs 
épigones, exerçait la fonction de tuteur d’un 
jeune prince. Les atabegs, qui étaient généra­
lement des chefs militaires, profitèrent souvent 
de la situation pour s’emparer eux-mêmes du 
pouvoir. Ainsi se constituèrent plusieurs petites 
dynasties d’atabegs, notamment à mossoul et à 
DAMAS (V. BOURIDES).
ATTRIBUT DIVINS
Le problème de leur existence à partir des noms 
de dieu qui les présupposeraient est l’un des 
plus importants de la théologie musulmane.

AUMONE LÉGALE
En arabe zakât, mot d’origine araméenne signi­
fiant « purification ». L’aumône légale frappait 
à l’origine les divers biens des musulmans, sans 
distinction nette entre capital et revenus.

AUMONE VOLONTAIRE
Appelée généralement en arabe sadaka, par 
opposition à I’aumone légale ou zakât. Il 
s’agit d’un acte recommandé surtout dans cer­
taines circonstances, par exemple à la fin du 
jeûne de ramadan, et prescrit parfois à titre de 
réparation (dans le cas d’inobservation d’un rite 
légal).

AUTOMATES
Très appréciés des milieux aristocratiques et 
constamment perfectionnés par les savants. 
Firent l’objet de traités techniques détaillés. 

AUXILIAIRES
En arabe ansâr. Nom donné aux habitants de 
Yathrib qui soutinrent la cause de Muhammad. 

AL-AWZA‘I
Jurisconsulte mort à Beyrouth en 774, fonda­
teur d’une école juridique qui disparut après 
avoir conservé des adeptes jusqu’au Xe siècle. 

‘AYN DJALUT
Village de Palestine où se situa, en septembre 
1260, la bataille pâr laquelle les mamlouks 
d’ÉGYPTE repoussèrent les mongols. 

AYYOUBIDES
Dynastie de souverains indépendants investis 
par le calife abbasside, qui fut fondée par Salâh 
al-Dîn ou saladin et qui régna en Égypte, 
SYRIE et HAUTE-MÉSOPOTAMIE, de II7I à I2ÔO. 
Une branche secondaire domina le yémen entre 
1174 et 1229, tandis qu’une autre réussissait 
à se maintenir dans la région du diyar bakr 
jusqu’en 1462 environ.

AL-AZHAR
«La brillante». Nom de la grande mosquée 
fondée au CAIRE par le conquérant fatimide 
Djawhar. Inaugurée en 972 et située à proxi­
mité du palais, elle fut le centre religieux de la 
nouvelle agglomération, joua un rôle important 
dans la politique de propagande fatimide, mais 
subit ensuite les conséquences de la réaction 
sunnite des ayyoubides. Ayant perdu en effet 
pour un temps son privilège de grande mos­
quée, elle redevint un centre d’enseignement 
sous les mamlouks qui la dotèrent de diverses 
fondations pieuses.

B

BADR
Bourgade située au sud-ouest de médine sur la 
route qu’empruntaient les caravanes qui se ren­
daient de la mekke en SYRIE. C’est là qu’en

437

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

mars 624 les musulmans, interceptant un 
convoi de Mekkois, remportèrent sur ces 
derniers leur première victoire, qu'ils con­
sidérèrent comme une justification de leur 
foi.

BADR AL-DJAMALI 
Général et vizir du calife fatimide al-Mus- 
tansir. Ancien esclave arménien d’un émir 
syrien, il était devenu gouverneur de damas et 
disposait d’un corps important de mercenaires 
arméniens. Le calife fit appel à lui pour résis­
ter aux exigences de sa garde turque et fit de lui 
son commandant en chef et son vizir (1073). 
Badr rétablit l’ordre en Égypte, mais ne put 
empêcher les saldjoukides de s’emparer de 
Damas (1076). Il mourut en 1094, peu avant le 
calife.

BAGDAD
Ville d’iRAK sur les bords du Tigre, capitale de 
l’Empire abbasside de 752 à 836 et de 892 à 
1258, qui fut fondée par le calife al-mansur 
dans un site qui n’avait encore accueilli aucune 
ville importante durant les époques antérieures, 
mais qui correspondait à un nœud de communi­
cations. A partir de la première ville royale for­
tifiée, communément appelée Ville ronde, l’ag­
glomération bagdadienne connut rapidement 
un développement prodigieux. Mais elle fut 
éprouvée par des sièges dévastateurs, en 813 
puis en 865, ainsi que par des inondations à 
partir de la fin du IXe siècle, puis déclina à 
mesure que l’empire se démembrait. Son cen­
tre se déplaça peu à peu du nord au sud sur la 
rive est, tandis que la rive ouest était progressi­
vement abandonnée, et la ville qui fut entou­
rée de murs à la fin du xie siècle par le calife 
al-Mustazhir ne correspondait plus qu’à une 
petite partie de l’ancienne cité. L’ensemble fut 
dévasté par l’invasion mongole en 1258. Il ne 
reste que peu de chose des palais, mosquées, 
madrasas qui ornaient Bagdad avant cet évé­
nement. Seule la madrasa Mustansiriya, restau­
rée, est encore visible, ainsi qu’un minaret qui 
fut celui de la grande mosquée du palais cali­
fien.

BAHRAYN
Archipel du golfe Persique, face à la côte orien­
tale de l’Arabie, où s’établit, aux Xe et XIe siècles, 
l’État communautaire des karmates.

BAIN
En arabe hammam. Édifice typique de la ville 
islamique correspondant aux nécessités de la 
pureté rituelle comme aux habitudes héri­
tées de l’Antiquité et mises d’abord en œuvre 
dans les réalisations princières. Qu’il soit public 
ou privé, le bain devait toujours comporter une 
étuve, alimentée en vapeur par un sytème de 
chaufferie, des salles tièdes ou chaudes plus ou 
moins nombreuses ainsi qu’une première salle 
de déshabillage.

AL-BAKILLANI
Théologien ash‘arite et juriste malikite, 
mort en 1013, qui passa une partie de sa vie à 
Bagdad, mais exerça aussi quelque temps la 
fonction de cadi hors de la capitale et fréquenta 
la Cour du Bouyide ‘adud al-dawla à shiraz. 
II fit beaucoup pour préciser et répandre la 
doctrine ash‘arite.

AL-BALADHURI
Historien d’origine iranienne, mort en 892, 
qui, sous le règne du calife abbasside al-muta- 
wakkil, défendit l’œuvre et la mémoire des 
califes umayyades. Il fut surtout l’auteur d’un 
Livre des conquêtes et d’un grand ouvrage sur les 
Généalogies des nobles (arabes) qui constitue une 
importante chronique de l’époque umayyade. 

BALANCE
En arabe mizân. Instrument dont le perfection­
nement profita de l’attention portée à la régle­
mentation du commerce dans le monde isla­
mique. V. muhtasib.

BALIS
Ancienne ville de syrie septentrionale détruite 
par l’invasion mongole et qui n’est plus 
aujourd’hui qu’un champ de ruines.

BALKH
Ville d’iRAN oriental, correspondant à l’an­
cienne Bactres, qui fut un centre bouddhiste 
avant d’être conquise par les musulmans en 
663. Sa prospérité déclina tardivement au profit 
de Mazâr-I-sharif.

BARMAKIDES
Célèbres ministres de Hârûn al-rashid, 
dont la brutale disgrâce en 803, apparemment

438

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

inexplicable, frappa les esprits des contempo­
rains et posa longtemps une énigme aux histo­
riens.

BARRAGES
Utilisés dès l’époque umayyade parmi les 
moyens de captation de l’eau pour l’irrigation 
selon des techniques héritées de la très haute 
Antiquité.

BASHSHAR IBN BURD
Poète arabe, mort en 783, d’origine iranienne. 
Aveugle de naissance, il composa surtout des 
poésies amoureuses ainsi que des satires qui 
furent sans doute à l’origine de la haine que lui 
voua le vizir du calife al-mahdi et qui explique 
sa mort violente.

BASRA
Ville d’iRAK et port du golfe Persique, située 
dans une riche région de palmiers-dattiers, mais 
aussi de marais et de roseaux, qui fut d’abord un 
camp temporaire de la conquête fondé entre 
635 et 638. Centre économique, ce fut aussi 
très tôt un centre intellectuel, où l’on discutait 
notamment théologie et grammaire. Nombre 
de mu'tazilites en étaient originaires, ainsi 
que l’ascète al-hasan al-basri. Éprouvée par 
les révoltes des Zutt, des zandj et des karma- 
tes à l’époque abbasside, Basra fut en grande 
partie ruinée par l’invasion mongole. 

BIBLIOTHÈQUES
Nombreuses dans l’Orient islamique médiéval, 
elles étaient généralement liées à des mouve­
ments intellectuels ou religieux dont elles facili­
taient la diffusion. A partir des xf et xir siècles, 
elles furent intégrées aux madrasas.

BIOGRAPHIQUE (science)
Discipline très développée dans le monde isla­
mique en raison de l’importance de l’enseigne­
ment autoritatif dans les diverses sciences. De 
nombreuses biographies touchent à la sira et 
des dictionnaires biographiques sont consacrés, 
les uns aux compagnons du Prophète, déten­
teurs de la tradition authentique, les autres 
aux traditionnistes, lecteurs du Coran, 
juristes des diverses écoles, d’autres encore 
aux grammairiens, médecins et philosophes. 
Dans ces recueils, les biographies sont classées 
par générations ou tabakât.

AL-BIRUNI
L’un des plus grands savants et écrivains du 
monde musulman, originaire du khwarizm, né 
en 973 et mort à ghazna en 1050, qui s’inté­
ressa à l’histoire, aux mathématiques, à l’AS- 
tronomie et aux sciences physiques et naturel­
les. Auteur d’une Chronologie des peuples anciens 
écrite vers 1000 et traitant des problèmes de 
calendriers, de météorologie et d’astrono­
mie ainsi que d’une Description de l’Inde et du 
Kanûn Mas'ûdi.

BISMILLAH
« Au nom de Dieu ». Formule empruntée à la 
sourate liminaire du Coran, qu’il est recom­
mandé aux musulmans de répéter en de nom­
breuses circonstances de la vie et par laquelle 
débutaient généralement tous documents et 
textes écrits.

AL-BISTAMI
Célèbre mystique iranien qui vécut à Bistâm 
dans la province de Kûmis et y mourut en 874. 
On lui doit des maximes qui furent recueillies et 
commentées par ses disciples et qui dépeignent 
les étapes de son itinéraire vers l’union mys­
tique, obtenue grâce à un total dépouillement 
de soi.

BOURIDES
Dynastie qui régna à damas de 1104 à 1154* 
Elle fut fondée par I’atabeg turc Tughtakîn 
qui, à la mort de son maître le saldjoukide 
Dukâk, s’empara du pouvoir qu’il transmit à 
son propre fils Bûri.

BOUYIDES
Dynastie d’émirs shi'ites originaires du day- 
lam, qui obtinrent, à partir de 932, des gouver­
nements dans les provinces orientales des dji- 
bal, du fars, du kirman, puis occupèrent à 
bagdad, de 945 à 1055, la charge de grand 
ÉMIR.

AL-BUHTURI
Poète de l’époque abbasside, d’origine 
bédouine, qui devint panégyriste officiel à la 
Cour des califes et mourut en 897. 

BUKHARA
Ville de transoxiane, conquise par les Arabes 
à la fin du vif siècle, puis secouée par des

439

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

révoltes au début du viii' siècle. Elle fut parti­
culièrement prospère à l’époque de la domina­
tion des samanides et devint un centre très 
actif de culture islamique. Elle fut conquise en 
1220 par l’armée de Gengis Khan. 

AL-BUKHARI
traditionniste né à bukhara et mort près de 
Samarkand en 870, qui voyagea plusieurs 
années dans l’Orient islamique pour écouter les 
maîtres de son temps. Il composa le Sahih ( le 
Véritable ), qui est considéré comme le meilleur 
des six grands recueils consacrés à la tradi­
tion.

BUTIN
Les quatre cinquièmes du butin doivent être, 
selon les prescriptions coraniques, distribués 
entre les combattants, tandis que le dernier cin­
quième revient à Dieu, c’est-à-dire à son apôtre, 
à la famille de ce dernier, aux orphelins, aux 
nécessiteux et aux voyageurs (Coran, VIII, 41). 
Le calife était ainsi libre de disposer de ce 
cinquième pour l’intérêt de la communauté. 

BYZANCE
Les relations entre Byzance et le monde musul­
man connurent des périodes de tension particu­
lière alternant avec des périodes de calme rela­
tif. L’époque umayyade et le début de l’épo­
que abbasside furent caractérisés par une série 
de tentatives manquées d’expéditions contre 
Constantinople. Le milieu du IXe siècle mar­
qua un renversement de situation, l’Empire 
byzantin se renforçant tandis que le califat 
déclinait et se morcelait. Les principales offen­
sives byzantines se situent au Xe siècle : reprise 
de la Crète, attaques de Nicéphore Phocas con­
tre le royaume hamdanide d’Alep, campagne 
du même Nicéphore en syrie qui aboutit en 
969 à l’annexion d’Antioche et à l’établissement 
de la suzeraineté byzantine sur alep, campagne 
de Jean Tzimiscès en Syrie et Palestine contre 
la nouvelle puissance fatimide. L’arrivée des 
Turcs et des croisés mit fin aux entreprises des 
Byzantins contre le monde arabe.

c
CAIRE (le)
En arabe al-Kâhira, du nom de la planète Mars

qui présida, selon l’horoscope, à la fondation de 
la ville. Ville d’ÉGYPTE fondée en 969 sur les 
bords du Nil immédiatement au nord de fus* 
tat, après la conquête de cette dernière par 
les fatimides. Résidence princière, groupant 
autour de deux grands palais des quartiers où 
étaient installés les mercenaires et leurs offi­
ciers, c’était aussi une ville fortifiée. La grande 
mosquée AL-AZHAR y fut construite aussitôt, et 
bientôt suivit l’érection de la grandiose mos­
quée d’al-Hâkim ainsi que celle de quelques 
autres sanctuaires fatimides. A la fin du xir siè­
cle, saladin, qui avait conçu le projet de réunir 
par une nouvelle enceinte le Caire et Fustât, 
édifia la citadelle où devait s’installer en 1207 
son neveu al-Malik al-Kâmil. La ville con­
nut ensuite une nouvelle prospérité à l’époque 
mamlouke où y furent édifiés nombre de mos­
quées, madrasas et mausolées, groupés sou­
vent en ensembles architecturaux d’une remar­
quable ampleur.

CALENDRIER
Non seulement l’Islam utilisa une nouvelle 
ère, l’ère hégirienne (v. hégire), mais aussi 
un calendrier purement lunaire différent des 
calendriers en usage jusque-là en Arabie et dans 
les territoires voisins. Le Prophète interdit en 
effet, peu avant sa mort, l’usage des mois inter­
calaires et décida de revenir aux mois lunaires. 
De la sorte, l’année hégirienne comporte seu­
lement trois cent cinquante-quatre jours. On 
notera aussi que le jour de vingt-quatre heures 
commence, non au lever du soleil, mais à son 
coucher.

CALIFE
Successeur du Prophète et chef de la commu­
nauté.

CALLIGRAPHIE
Jouissant à chaque époque d’un remarquable 
prestige, l’art de la calligraphie au calame fut 
pratiqué tout au long de l’histoire islamique par 
des copistes réputés que l’on classa tradition­
nellement en diverses catégories ou «écoles», 
correspondant chacune à l’apparition d’un nou­
veau style. Son véritable essor, après les pre­
mières réalisations du coufique simple puis 
brisé, fut marqué par la fixation d’un canon 
précis pour les formes cursives de I'écriture 
arabe (dans laquelle la « ligne de base » du cou-

440

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

fique se disloque en menus éléments incurvés). 
La hardiesse et la régularité du trait s’accom­
pagnaient, dans les plus beaux manuscrits, de 
décors annexes sous forme d’ENLUMiNURES et 
de miniatures qui étaient souvent exécutées 
par le même artiste. La calligraphie resta tou­
jours un art éminemment personnel, parfois 
même «inspiré» au sens mystique du terme. 

CANALISATIONS
De nombreux types de canalisations, depuis les 
galeries souterraines jusqu’aux canaux à ciel 
ouvert traversant les vallées au moyen d’aque­
ducs, étaient utilisés pour l’adduction de l’eau 
en pays islamique. Ces organes de transfert et 
de drainage, exécutés parfois de manière monu­
mentale, complétaient les systèmes de captation 
représentés par les barrages et les appareils 
élévatoires du type noria.

CARAVANSÉRAILS
Gîtes d’étape pour les caravanes et centres d’ac­
cueil pour les négociants et leurs marchandises 
établis, les uns en pleine campagne où ils étaient 
utilement fortifiés, les autres dans les villes où 
ils pouvaient être réservés à certains trafics ou à 
certains corps de marchands.

CAVERNE
Grotte où Muhammad, quittant la mekke pour 
médine au moment de I’hégire et poursuivi 
par les Mekkois, se réfugia temporairement, en 
compagnie d’ABU bakr. L’épisode, bien connu 
des Vies du Prophète, fut abondamment célé­
bré par la tradition sunnite.

CÉNOTAPHES
Des cénotaphes, habituellement exécutés en 
bois sculpté, accompagnèrent les mausolées à 
partir de l’époque saldjoukide. Servant par­
fois de lieux de sépulture, ils pouvaient ou 
non se confondre avec les tombes proprement 
dites. Ils étaient tout spécialement l’objet de la 
vénération populaire dans les lieux de visites 
pieuses.

CÉRAMIQUE
L’essor pris dès une époque ancienne par l’art 
de la céramique en pays d’Islam aboutit d’abord 
à une production abondante d’objets de pre­
mière qualité. Il devait ensuite se combiner 
à un goût tout particulier de la polychromie

pour motiver l’utlisation de faïence, à partir du 
XIIe siècle, dans la décoration intérieure et exté­
rieure des munuments.

CHAMEAU (bataille du)
Bataille qui opposa, en 656, près de basra, ‘ali 
et un groupe de compagnons. Elle doit son 
nom au fait que l’engagement le plus violent 
se produisit autour du chameau qui portait la 
litière de ‘a’isha.

CHANGEURS
Jouent un rôle important dans la société isla­
mique en raison du bimétallisme de la monnaie 
et du fait que les monnaies devaient être pesées 
et non comptées.

CHANT ET MUSIQUE
Font partie des divertissements princiers 
et aristocratiques, mais sont généralement 
réprouvés par les docteurs, du moins par 
les plus rigoristes, en particulier les hanbali- 
tes qui s’appuient sur des paroles des compa­
gnons, donc sur la sunna.

CHÂTEAUX
Jouèrent un grand rôle, à côté des palais, dans 
le monde islamique ancien. On distingue parmi 
eux les résidences princières ou aristocratiques 
liées à l’existence de grands domaines d’exploi­
tation et les châteaux forts de caractère d’abord 
militaire ou stratégique, non sans qu’il y ait eu 
d’ailleurs de fréquentes interpénétrations entre 
les deux types d’édifices. A la première caté­
gorie appartiennent notamment les châteaux 
umayyades élevés au viii* siècle dans le terri­
toire syro-palestinien. A la deuxième catégo­
rie appartiennent les puissantes constructions 
militaires qui furent surtout élevées à certaines 
époques dans des zones troublées telles que 
l’iRAN, l’AFGHANISTAN, l’ANATOLIE, la SYRIE, le 
Maroc ou même I’andalus. Ces châteaux sont 
parfois à rapprocher de certaines citadelles 
de ville, qui servirent elles aussi de résidences 
à de petites Cours souveraines pendant les 
époques de troubles et de morcellements terri­
toriaux.

CHRÉTIENS
Les chrétiens vivant dans les territoires isla­
miques se répartissaient en diverses commu­
nautés qui se caractérisaient à la fois par la

441

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

langue, la liturgie et la doctrine et qui avaient 
chacune un chef nommé tantôt patriarche, tan­
tôt catholicos. Ces chefs, élus par les évêques, 
étaient reconnus et investis par le calife ou son 
représentant. Ils n’étaient pas seulement des 
chefs religieux, mais aussi des juges, remplis­
sant en gros dans leur communauté les mêmes 
fonctions que les califes et ayant aussi dans 
certaines occasions des responsabilités finan­
cières. C’est par leur intermédiaire que le calife 
faisait observer le statut propre aux tributaires. 

CHRONIQUES
Très nombreuses dans la littérature arabe, elles 
énumèrent généralement les événements ayant 
eu lieu chaque année, parfois en juxtaposant des 
versions des faits différentes, et quelque peu 
contradictoires, sans que l’auteur prenne parti 
entre elles. Elles revêtent souvent la forme 
d’histoires universelles débutant à la création. 
Mais d’autres se limitent à l’évocation d’épi­
sodes marquants ; il s’agit alors le plus souvent 
de chroniques shiTtes rappelant les malheurs 
subis par les membres de la famille du pro­
phète.

CHYPRE
Conquise par le futur calife mu‘awiya en 649, 
l’île fut reprise par les Byzantins à la fin du 
Xe siècle. Elle devait être reconquise par les 
mamlouks, après avoir constitué un royaume 
latin pendant les croisades.

CIRCONCISION
Non mentionnée par le Coran, recommandée 
seulement par la tradition qui attribue cette 
pratique d’une part à abraham, d’autre part 
aux Arabes de l’époque antéislamique. Parmi 
les écoles juridiques, seul le shafi'isme la consi­
dère comme obligatoire.

CLIENTS
En arabe mawâli hommes libres ,ou affran­
chis. Ils jouèrent un rôle de plus en plus impor­
tant dans la société à partir du vmc siècle. 
La majorité d’entre eux étaient d’origine ira­
nienne, mais la même appellation fut appli­
quée aux affranchis d’origine turque consti­
tuant les officiers de la garde califienne. En 
Orient, au IXe siècle, les clients iraniens adhé­
rèrent très souvent à un mouvement à la fois 
littéraire et politico-social qui avait pour but de

combattre la prééminence des Arabes et de la 
culture arabe dans le monde islamique.

COMMUNAUTÉ DES CROYANTS 
Ensemble des musulmans. Le rôle de la Com­
munauté dans l’élaboration doctrinale et dans le 
domaine politique varia selon les mouvements 
politico-religieux.

COMPAGNONS
Compagnons de Muhammad et les premiers 
convertis à l’Islam. Ils comprennent les expa­
triés mekkois et les auxiliaires de médine. 
Une hiérarchie entre les Compagnons a été éta­
blie par les diverses écoles politico-religeuses. 
Pour les sunnites, les meilleurs sont les quatre 
premiers califes, qui font eux-mêmes partie 
des « Dix Élus » qui entreront certainement au 
paradis. Pour les shi'ites, le seul Compagnon 
qui fût digne de succéder à Muhammad est 
*ali ; les autres ne méritent que l’insulte. La 
vénération des Compagnons est l’un des aspects 
fondamentaux de la mentalité sunnite. D’où les 
nombreux dictionnaires biographiques qui leur 
ont été consacrés dans la littérature arabe (en 
particulier celui d’Ibn Sa‘d, traditionniste 
mort en 844) et l’abondance des lieux de visites 
pieuses qui, à partir d’une certaine époque, 
furent liés à leur souvenir.

CONCESSION FONCIÈRE
En arabe iktâ* ou katî ‘a, «territoire séparé». 
Domaine remis par le chef de la communauté, 
en principe à titre temporaire, à un grand 
personnage, membre de la famille régnante 
ou dignitaire. Il s’agissait en général d’anciens 
domaines d’État abandonnés lors de la con­
quête, mais certaines terres qui n’avaient pas 
cette origine purent aussi, notamment en irak, 
faire l’objet de concessions. Ces concessions 
étaient astreintes au paiement de la dîme et 
suivaient donc le même régime que les terres 
possédées par les musulmans en Arabie. A par­
tir du milieu du Xe siècle, l’ifetd* changea de 
caractère, car l’État prit l’habitude de distri­
buer des terres dites de kharadj en concession 
aux chefs militaires pour leur assurer un revenu 
fixe.

CONFRÉRIE
Groupe de soufis utilisant, pour parvenir à 
l’extase et atteindre à la Réalité divine, les

442

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

méthodes définies par un maître fondateur et se 
pliant à une règle de vie commune. On pénètre 
dans une confrérie par initiation et on gravit 
progressivement les degrés menant à la dignité 
suprême.

CONSENSUS
En arabe idjmâ*. Terme technique juridico- 
théologique désignant l’accord unanime des 
DOCTEURS d’une époque ou d’une région déter­
minées, ou même l’accord de la communauté 
en général. Le consensus est considéré par tou­
tes les écoles juridiques comme une des sources 
du droit.

CONSTANTINOPLE
Capitale de l’Empire byzantin que les géo­
graphes arabes appelèrent dès le xne siècle 
Istanbul, d’un nom dérivé du grecÆw tèn polin, 
et que conserveront les ottomans. Constanti­
nople fut l’objet d’expéditions répétées de 
la part des Arabes : en 655, victoire navale 
des Arabes, non exploitée ; en 664, expédition 
terrestre qui atteignit Pergame ; en 668-669, 
expéditions maritimes continuelles, mais qui 
se terminèrent par la destruction de la fiotte 
arabe; en 716-717, expédition de Maslama, 
ordonnée par le calife Sulaymân et siège de la 
ville ; en 782, arrivée de Hârûn al-rashid en 
face de Constantinople et signature d’un traité 
de paix avec l’impératrice Irène. V. bizance. 

CONTRATS
Le droit musulman reconnaît l’existence d’un 
certain nombre d’actes et de contrats qui créent 
des obligations précises : la reconnaissance 
écrite (en arabe iferâr) par laquelle l’accusé 
reconnaît le bon droit de son adversaire et qui 
constitue une preuve légale ; l’acte de vente (en 
arabe 6ay‘) qui, pour être valable, doit com­
porter une série de clauses précises, respecter 
les principes du droit et porter la signature de 
témoins; le contrat de louage ou de location 
(en arabe idjâra) qui peut être conclu soit pour 
une période déterminée, soit pour une certaine 
tâche et qui concerne en particulier diverses 
formes de métayage; le contrat d’association 
entre marchands, conçu comme une procura­
tion et qui peut revêtir des formes diverses ; le 
contrat de dépôt (en arabe amâna ) ; le contrat de 
prêt sans intérêt (en arabe ‘âriya); l’acte de 
donation (en arabe hiba) ; le contrat de garantie

(en arabe kafâla) accordé à un débiteur ; le ser­
ment (en arabe yarnin); enfin le contrat de 
mariage.

CORDOUE
Ville d’Espagne située au cœur de l’Andalousie, 
capitale de l’émirat, puis du califat umayyade 
d’Occident. Conquise en 711 elle fut dès 719 
adoptée comme résidence par les émirs qui 
s’étaient d’abord installés à Séville. 

COSTUME
Les pièces fondamentales de l’habillement 
étaient la chemise, le pantalon, les bottes ou les 
sandales ainsi qu’une coiffure de type variable. 
La tenue militaire était caractérisée par le man­
teau court, dit kaba’, qui devint la tenue 
officielle d’audience. Les secrétaires portaient 
une robe longue boutonnée par-devant appelée 
durrâ'a. Le vêtement ordinaire était la robe lon­
gue dite djubba. En ce qui concerne la coif­
fure, les courtisans portaient le haut bonnet dit 
katansuwa, sur lequel pouvait être enroulé un 
turban. A l’époque abbasside, le turban ne 
paraît avoir eu aucune signification précise. 
C’est seulement vers le xiii* siècle que les 
hommes de religion furent qualifiés d’« en­
turbannés » par opposition aux hommes 
de sabre. Auparavant les cadis se distinguaient 
par le port du voile de tête triangulaire dit 
raylasân.

COUFIQUE
Nom impropre, quoique couramment utilisé, 
de I’écriture arabe anguleuse dont les auteurs 
arabes anciens mettaient le développement en 
rapport avec la ville de kufa et dont les pre­
miers spécimens, aux lettres régulières et bien 
formées, apparaissent en fait dans les textes 
lapidaires de la Syrie umayyade (milliaires de 
‘abd al-malik en 705 par exemple).

COUPOLE DU ROCHER
Monument érigé en 691 sur l’ordre du calife 
umayyade ‘abd al-malik sur l’esplanade de 
l’ancien temple de Jérusalem.

COUVENTS CHRÉTIENS
En arabe dayr, mot d’origine syriaque. Les 
couvents chrétiens étaient très nombreux à 
une époque ancienne, surtout en Irak, haute- 
MÉSOPOTAMIE, SYRIE et ÉGYPTE.

443

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

COUVENTS MUSULMANS
Couvents où vivaient et se réunissaient, à partir 
du XIe siècle environ, les membres des confré­
ries soufies. Ils portent, en arabe, des noms 
divers, mais présentaient peu d’originalité dans 
leur type architectural, lié à celui de la madrasa 
et destiné à donner naissance, à la suite de fré­
quentes collusions avec le mausolée, aux com­
plexes architecturaux qui prédominèrent dans 
l’art islamique à partir de l’époque postsald- 
joukide.

CTÉSIPHON
Ancienne capitale des Sassanides, ruinée par la 
conquête arabe. U ne reste de l’ancien palais 
que son aile méridionale et le grand iwan dit 
îwân de Chosroès.

D

DAMAS
Ville de SYRIE, située au pied de l’Anti-Liban, à 
708 m d’altitude et au milieu d’une oasis de 
montagne appelé la Ghûta, qui fut conquise par 
les musulmans dès 635. Ville hellénistique, puis 
romaine et byzantine, dont l’existence remon­
tait à un lointain passé, elle devint la capitale de 
l’Empire arabo-islamique sous la dynastie des 
umayyades. Le calife al-walid iw, après avoir 
consfisqué et démoli l’église qui avait succédé 
au grand temple de Zeus damascénien, fit édi­
fier sur cet emplacement l’une des premières 
grandes mosquées du monde islamique dont 
l’ordonnance générale subsiste et qui est 
connue encore sous le nom de mosquée des 
Umayyades. En décadence à l'époque abbas­
side, Damas ne redevint une ville prospère 
qu’au temps des bourides, des zankides et 
des ayyoubides. Après avoir souffert de l’inva­
sion mongole de 1260, elle retomba à l’époque 
mamlouke au rang de ville provinciale.

DAWUD AL-ISFAHANI
Fondateur de l’école juridique appelée zahi- 
risme. Né à kufa vers 815, il s'établit à Bagdad 
où il mourut en 884.

DAYLAM
Région d’iRAN, située en bordure de la mer 
Caspienne et correspondant aux hautes terres

du djilan, habitée par une peuplade robuste 
qui joua un rôle important dans le monde isla­
mique. A une époque ancienne, le Daylam ser­
vit de refuge aux prétendants ‘alides, notam­
ment sous Hârûn al-rashid. A la fin du IXe siè­
cle il fut dominé par les imâms zaydites du 
tabaristan. C’est du Daylam que vinrent les 
bouyides qui, soutenus par une armée dayla- 
mite, réussirent à s’emparer du pouvoir à Bag­
dad au milieu du Xe siècle.

DELHI
Ou Dihli. Ville de I’inde qui fut la capitale des 
premiers souverains musulmans de ce pays, en 
1211, et resta par la suite la capitale des dynas­
ties du Nord. Elle fut le foyer de l’art musulman 
de l’Inde et conserve encore de fort imposants 
témoignages de l’activité constructrice des sou­
verains, notamment le fameux Kutb Minar, 
minaret de la première grande mosquée de 
l’Inde, la mosquée Kuwwat al-Islam, érigée par 
Kutb al-Dîn Aybak et complétée par son suc­
cesseur, et le tombeau de l’empereur moghol 
Humayûn (1568-1569).

DINAR
Mot arabe venant du grec denarion (latin dena- 
rius) et désignant l’unité monétaire d’OR. Les 
premiers dinars frappés par les califes umayya­
des à la fin du vu* siècle furent imités des pièces 
byzantines portant l’effigie d’Héraclius, avec 
suppression de tout symbole chrétien et adjonc­
tion d’une légende musulmane en arabe. Mais 
vers 696 le calife ‘abd al-malik fit frapper des 
pièces d’un nouveau style, dépourvues de toute 
représentation figurée et portant seulement des 
légendes arabes. Au Maghreb, les premiers 
dinars imitaient les pièces byzantines à légende 
latine. Leur titre (à l’origine de 96 à 98 %) fut 
modifié par certains souverains en fonction de 
la situation économique. Les bouyides, ainsi 
que saladin, eurent ainsi recours à des déva­
luations plus ou moins sensibles, mais les 
dynasties iraniennes, à partir des ghazna­
wides, devaient également frapper des dinars 
dont le titre était peu élevé. Les dinars portaient 
à l’origine la formule de la profession de foi, 
les versets de la sourate CXII, ainsi que la for­
mule dite de la « mission prophétique » (Coran, 
IX, 33). Ce n’est qu’à l’époque abbasside, 
qu’apparurent les noms des califes et par­
fois ceux des gouverneurs ou des fonctionnaires

444

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

chargés de la frappe, et ensuite les noms des 
ateliers.

DIRHAM
Mot arabe venant du grec drachmè et désignant 
l'unité monétaire d’ARGENT en même temps 
qu'une unité de poids. Les plus anciens dir­
hams frappés par les califes umayyades le 
furent à l'imitation des drachmes sassanides, 
mais avec adjonction de quelques mots ara­
bes. Ils furent ensuite modifiés par la réforme 
de ‘abd al-malïk en 696. Les pièces d’argent 
furent frappées en Iran, pays abondamment 
pourvu de ce métal, ainsi qu’en Irak (wasit), 
en syrie (damas), en Égypte, au maghreb et 
en Espagne.

DIWAN
Mot vraisemblablement d’origine iranienne 
désignant un registre, un recueil, et employé 
pour qualifier d’une part les recueils de poésie, 
d’autre part les registres administratifs et, par 
extension, les bureaux employant lesdits regis­
tres. Selon les auteurs musulmans le premier 
bureau, institué par le calife ‘umar, fut celui de 
I’armée. A l'époque umayyade furent créés les 
bureaux financiers s’occupant de la collecte 
des impôts et de l'utilisation des revenus. A 
l'époque abbasside, I’administration cen­
trale comporta une série de dîwâns spécialisés 
dont nous connaissons les noms, mais pas tou­
jours le fonctionnement exact. C’est seulement 
à l’époque ottomane que le mot dîwân en vint 
à désigner de façon constante le conseil impé­
rial, organisme gouvernemental constitué de la 
réunion du grand vizir et des ministres. 

DIYAR BAKR
Littéralement « territoire de la tribu de Bakr ». 
Nom de la partie septentrionale de la haute- 
mésopotamie, qui avait pour ville principale 
Amida. La région releva du royaume des ham- 
danides, fut ensuite dominée par les artu- 
kides, mais fut en partie conquise par saladin 
et ses successeurs. Ces derniers s’intéressaient 
en effet tout particulièrement à un pays peuplé 
de ces Kurdes auxquels ils appartenaient et 
parmi lesquels ils recrutaient leurs soldats. 

DJABAL SAYS
Résidence umayyade de la steppe syrienne, 
située dans le cratère désolé d’un ancien vol­

can, à une centaine de kilomètres au sud-est de 
damas. Ses ruines ont permis d'y déceler à la 
fois une installation agricole et une habitation 
princière, marquée par la présence d’un bain et 
d’un château. L'ensemble est attribué à l'épo­
que du calife umayyade al-walid Ier, entre 705 
et 715.

DJABIR
Alchimiste mort en 780, connu en Europe sous 
le nom de Gaber. Probablement sabéen d'ori­
gine, il se convertit à l'Islam et adhéra au 
shiTsme.

DJABRITES
Partisans de la prédétermination divine. Les 
traditionalistes sont de cette tendance. 

AL-DJAHIZ
Célèbre prosateur et essayiste arabe, né à basra 
vers 776, mort en 869, auteur de traités de 
polémique politico-religieuse et d'ouvrages ins­
tructifs ou récréatifs. Défenseur de la culture 
arabe, il rassembla dans le Livre de l'exposi­
tion des sentences et fragments en prose divers 
remontant à l'époque archaïque. L'œuvre d’al- 
Djâhiz est un remarquable reflet de la vie intel­
lectuelle, politique, religieuse et sociale dans la 
première moitié du IXe siècle.

DJARIR
Grand poète satirique de l'époque umayyade, 
d'origine arabe, mort vers 725 et considéré 
comme l’un des maîtres de l'ancienne poésie. 

DJIBAL
Littéralement «montagnes», nom du plateau 
montagneux qui borde Firak à l'est et qui 
correspond à peu près à l'ancienne Médie. Les 
principales villes sont : isfahan, hamadhan, 
kazwin et Muhammadiya (rayy).

DJINNS
Êtres corporels doués d'intelligence, comme les 
hommes et les anges, mais créés, d'après le 
Coran (LV, 14), d'une flamme sans fumée et 
destinés soit au paradis soit à l'enfer. 

AL-DJUNAYD
Mystique originaire de BAGDAD, disciple d'al- 
Muhâsibî et mort en 910, qui représente le type 
du soufi pondéré, évitant les extravagances et

445

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



les écarts de langage. Seuls quelques traités 
ont été conservés de lui, qui exercèrent une 
influence certaine sur al-halladj.

DJUND
Terme désignant à l’origine les circonscrip­
tions militaires de syrie où étaient établis les 
guerriers mobilisables et qui étaient d’abord au 
nombre de quatre : Homs, damas, Jordanie et 
Palestine. Les membres du djund, tous arabes, 
recevaient une solde en sus d’une part du butin 
éventuel, mais aussi des concessions fonciè­
res. Cette organisation fut en partie imitée en 
Espagne musulmane sous les émirs umayya­
des. Tout en conservant son sens primitif, le 
terme djund en vint à désigner une force armée, 
de quelque composition qu’elle fût. 

DJUNDISHAPUR
Ville du khuzistan fondée à l’époque sassa­
nide, qui était et resta, après la conquête isla­
mique, un centre culturel important, surtout 
célèbre par son école de médecine. 

DJURDJAN
Région d’iRAN située à l’angle sud-est de la mer 
Caspienne. Après avoir conquis définitivement 
en 716 ce pays fertile, le gouverneur umayyade 
y fonda une ville qui en prit le nom. La pro­
vince fut au IXe siècle travaillée par la propa­
gande des zaydites du tabaristan voisin et 
resta un foyer d’agitation presque permanent. 
La ville fut détruite par les mongols. 

AL-DJUWAYNI
Théologien ash‘ARITE, mort en 1085. D’origine 
iranienne, il enseigna à la madrasa de ni- 
SHAPUR, puis à la MEKKE et à MÉDINE OÙ il 
acquit une grande renommée (d’où son surnom 
d’imâm al-Haramaynt «imam des deux sanc­
tuaires») avant de retourner ensuite à Nîshâ­
pûr.

DOCTEURS
En arabe 'ulamâ’, «savants». Terme général 
désignant les spécialistes des sciences religieu­
ses, plus particulièrement les jurisconsultes, 
interprètes de la loi, et les théologiens.

DOMAINES FONCIERS
En arabe diyâ‘. Terres données en concession
aux musulmans ou leur appartenant en propre

LA CIVILISATION DE

et soumises à la seule dîme. V. concession
FONCIÈRE.
DRUZES
Adhérents d’une secte initiatique d’origine 
isma'ilienne qui se répandit surtout en syrie 
et dont les fondateurs affirmaient le caractère 
divin du calife fatimide al-HAKIM. 

DUODÉCIMAINS
Terme désignant les shi'ites croyant à la dispa­
rition du xiic imam et attendant son retour.

DYNASTIQUE (principe)
Principe que la plupart des familles ayant régné 
dans le monde islamique s’efforcèrent d’impo­
ser, mais sans réussir à définir une règle de suc­
cession précise. Ce principe était contraire aux 
habitudes tribales, non seulement des Arabes, 
mais également des Iraniens bouyides, des 
Turcs saldjoukides ou des Berbères almo­
ravides.

E
ÉCRITURE
L’écriture arabe, «qui s’est imposée à tous les 
peuples convertis à la religion musulmane et 
sert aujourd’hui à transcrire les sons, non seu­
lement de l’arabe, mais encore du persan, de 
l’hindoustani, du malais, de certaines langues 
de l’Afrique noire (et naguère du turc)», pré­
sente les caractéristiques d’une écriture sémi­
tique s’écrivant de droite à gauche et ne notant 
que les consonnes. Son évolution au cours de 
treize siècles d’histoire a été dominée par son 
aspect d’écriture réservée à un milieu fermé 
d’érudits et de lettrés et d’écriture valorisée 
aussi bien par son rôle religieux — elle servait à 
transcrire le texte sacré du Coran — que par les 
qualités esthétiques qu’on lui a toujours recon­
nues ; d’où son emploi comme motif décoratif 
sur les objets et dans les inscriptions monu­
mentales.

EFFORT DE RÉFLEXION 
En arabe idjtihâd. Expression technique dési­
gnant le travail d’interprétation de la loi isla­
mique auquel se livrèrent les chefs des grandes 
écoles juridiques et qui aboutit à 1’élaboration 
de systèmes déterminés.

l’islam classique

446

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

ÉGYPTE
En arabe Misr. Région conquise en 642 et où 
les musulmans fondèrent, près du site de l’an­
cienne Babylone, la ville-camp de fustat, puis 
la résidence royale du caire. L’Égypte, pro­
vince de l’Empire abbasside, obtint une semi- 
indépendance sous les émirs toulounides et 
ikhshidides, puis fut le centre du califat fati- 
mide avant d’être dominée par les ayyoubides. 

ÉMIR
En arabe amir, «celui qui est revêtu de l’au­
torité» (amr), «commandant». Terme dési­
gnant les chefs militaires et les gouverneurs de 
province, particulièrement chargés du com­
mandement des troupes ainsi que la direction 
de la prière.

ENCYCLOPÉDIES
L’esprit encyclopédique qui se manifesta très 
tôt chez les auteurs arabes les conduisit à rédi­
ger de nombreux ouvrages regroupant des 
connaissances diverses, parmi lesquels appa­
rurent les manuels à l’usage des secrétaires 
de chancellerie. Ce dernier genre aboutit à la 
composition, à l’époque mamlouke, de traités 
Comme Celui d’AL-KALKASHANDI.

ENLUMINURES
Motifs décoratifs à base d’ARABESQUES et d’EN- 
trelacs géométriques rehaussés d’or ou 
d’argent qui apparaissent dès une époque 
ancienne sur les manuscrits de qualité — de très 
anciennes copies du Coran en coufique en sont 
pourvues, notamment au début de sourates et 
de versets — et s’y localisent de préférence sur 
les deux premières pages du volume.

ENTRELACS GÉOMÉTRIQUES 
Motifs décoratifs se distinguant de I’ara- 
besque au sens strict dans la mesure où ils ne 
font appel à aucune stylisation de caractère flo­
ral. Leurs premiers spécimens apparaissent sur 
des panneaux de stuc umayyades et notam­
ment des claustra ajourés de cette époque. 

ESCLAVES
La pratique de l’esclavage est restée très vivace 
dans le monde islamique médiéval. Les esclaves 
étaient dans les premiers temps fournis par les 
prisonniers infidèles faits lors des conquêtes ; 
les pays musulmans continuèrent à être appro­

visionnés en esclaves par les razzias saisonniè­
res, par les actes de piraterie en Méditerranée et 
par le commerce. Les esclaves offerts sur le 
marché étaient soit des Noirs ou des berbères 
d’Afrique, soit des turcs, soit des Slaves. 

EXPATRIÉS
Plutôt qu’« émigrés ». En arabe muhâdjirûn, 
compagnons de Muhammad qui décidèrent de 
quitter avec lui la mekke pour trouver un lieu 
plus accueillant.

F

FAMILLE
La famille islamique continue la famille patriar­
cale de l’époque antéislamique. La vie de 
famille est caractérisée par l’institution de la 
polygamie et du concubinage. Les enfants sont 
élevés jusqu’à l’âge de sept ans environ dans le 
gynécée.

FAMILLE DU PROPHÈTE
Considérée par les shi’ites comme méritant 
seule de régner. D’où les innombrables mouve­
ments révolutionnaires en faveur d’un membre, 
parfois non désigné, de la famille du Prophète 
(Al Muhammad ).

AL-FARABI
philosophe mort à damas en 950. D’origine 
turque et de conviction shi’ite, il étudia à BAG­
DAD et vécut longtemps à alep où il bénéficia 
d’une pension allouée par le Hamdanide sayf 
al-dawla. Il fut l’un des premiers et des plus 
brillants penseurs islamiques qui aient puisé 
dans les idées philosophiques grecques et com­
posa une épître sur la Cité parfaite où il expose 
ses idées politiques et économiques. 

AL-FARAZDAK
Grand poète satirique de l’époque umayyade, 
d’origine arabe, né à basra et mort en 728, qui 
passa la majeure partie de sa vie à DAMAS, à la 
Cour des califes. Il fut surtout célèbre pour les 
invectives qu’il échangea avec djarir. 

FARGHANA
Région constituée par la vallée du Syr Darya et 
les montagnes avoisinantes, à population ira­

447

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

nienne, qui résista à l’occupation musulmane 
jusqu’au début du IXe siècle, date à laquelle elle 
fut incluse dans les territoires des gouverneurs 
samanides. Elle fournit à partir de ce moment 
des soldats pour I’armée califienne.

FARS.
Région correspondant à la Perse proprement 
dite, ayant pour ville principale shiraz. La con­
quête, difficile, en fut achevée en 648-649. Au 
xic siècle, le Fars tomba sous l’autorité des 
SAFFARIDES, puis au xne siècle sous celle des 
bouyides, auxquels succédèrent les saldjou­
kides.

FATIMA
Fille de Muhammad, qui épousa ‘ali après 
I’hégire et fut la mère d’AL-HASAN et d’AL- 
husayn, ancêtres de lignées d’iMAMS shi‘ites. 
Les shi'ites ont pour elle une dévotion toute 
particulière et lui appliquent le qualificatif d’a/- 
Zahrâ’, «la lumineuse», qui fait allusion aux 
privilèges que les membres de la famille du 
prophète ont reçus de Dieu. Il semble qu’elle 
ait réellement pris parti, après la mort de son 
père, contre les prétentions d’ABU bakr qui lui 
dénia, de son côté, tout droit à l’héritage de 
Muhammad. Elle encouragea ‘Alî à la résistance 
et mourut environ six mois plus tard. 

FATIMIDES
Dynastie califienne qui régna d’abord en ifri- 
kiya, puis en ÉGYPTE, de 909 à 1171. Elle pré­
tendait descendre de ‘ali et fatima et fut soute­
nue par un mouvement shTite extrémiste aux 
doctrines hétérodoxes, l’isma'ilisme. 

FAYYUM
Nom d’origine copte désignant une région de la 
Moyenne-Egypte située à l’est de la vallée du 
Nil. Son territoire, de tout temps fertile et pros­
père, qui fut pendant quelques siècles après 
la conquête musulmane un centre chrétien 
pourvu de nombreux monastères, est le lieu 
d’origine d’un grand nombre de papyrus ara­
bes d’ÉGYPTE.
FÈS
Ou Fâs. Ville située au croisement des deux 
grands axes de communication du Maroc, fon­
dée par les idrissides à la fin du vmc siècle et 
constituée d’abord de deux agglomérations bor­

dant face à face le wadi Fâs. Au XIe siècle, I’al- 
moravide Yûsuf ibn Tâshufîn réunit les deux 
villes en une seule et fit agrandir la grande 
mosquée dite des Kairouanais ( Karawiyîn). 
La période almoravide fut l’une des plus pros­
pères de l’histoire de Fès. Assiégée par les 
almohades qui détruisirent sa forteresse, mais 
firent reconstruire en 1212 les murailles, la ville 
tomba ensuite sous leur autorité, puis sous celle 
des mérinides qui en firent leur capitale. 

FÊTES
Comprenaient essentiellement les deux fêtes 
musulmanes canoniques, celle de la fin du 
jeûne et celle du sacrifice du pèlerinage, 
auxquelles s’étaient ajoutées des fêtes shi'ites 
et sunnites ainsi que le mawlid al-nabi. 

FIRDAWSI
L’un des plus anciens auteurs en langue per­
sane, né en 932, mort en 1020. On lui doit 
le Livre des rois, poème épique à la gloire de 
I’iran.

FORTIFICATIONS
L’art de la fortification atteignit dans I’archi- 
tecture islamique médiévale un remarquable 
degré d’efficacité : utilisation d’entrées cou­
dées, bretèches à mâchicoulis, systèmes de rem­
parts doubles avec fossés et avant-murs, etc. 
Les procédés employés varièrent cependant 
selon les régions, les matériaux et surtout la 
nature des éléments fortifiés, allant de la simple 
enceinte à tours pleines, destinée à protéger tel 
château rural contre une attaque de pillards, 
aux systèmes complexes de défense des pla­
ces fortes devant être capables de résister aux 
assauts d’un siège en règle.

FOSSÉ (jour du)
Bataille qui se déroula en 627 entre les Mekkois 
et les musulmans retranchés dans médine et au 
cours de laquelle les Mekkois furent repoussés. 

FRESQUES
Utilisées sans doute comme une imitation à bon 
marché (fresques de pavement) des mosaï­
ques en pâte de verre. On en connaît de fort 
intéressants spécimens remontant aux périodes 
umayyade et abbasside, avec des représenta­
tions figurées empruntées notamment aux thè­
mes de la vie princière évoquant la majesté du

448

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

souverain ou ses divertissements. Mais l’habi­
tude n’allait point s’en perdre complètement 
aux époques ultérieures en dépit de la faveur 
plus grande rencontrée par des revêtements de 
céramique à la fois peu coûteux et plus bril­
lamment colorés.

FUNDUK
Terme dérivé du grec pandocheion et désignant 
les entrepôts ou caravansérails urbains. 

FUSTAT
Ville d’ÉGYPTE dont l’emplacement est 
aujourd’hui appelé Vieux-Caire, qui fut fondée 
en 641 en un point stratégique. Comme basra 
et kufa, ce fut d’abord un camp dont le nom 
dérivait du grec phossaton (latin fossatutn) et 
faisait allusion au fossé qui l’entourait. Encore 
habitée après la fondation de la ville fati- 
mide du Caire, non fortifiée cependant, Fus­
tât déclina peu à peu jusqu’à ce qu’on décidât, 
en 1168, de l’incendier pour qu’elle ne risquât 
point d’être occupée par les Francs du royaume 
de Jérusalem. Relevée et en partie reconstruite 
ensuite, elle ne retrouva jamais son importance 
ancienne.

G
GARDE
Tout souverain possédait sa garde personnelle 
dont le chef jouait un rôle important au Palais. 
A partir du milieu du ix* siècle le chef de 
la garde califienne fut choisi parmi les émirs 
d’origine servile qui commandaient I’armée. 

GHASSANIDES
Tribu d’origine sud-arabe, qui émigra dans 
les steppes syriennes au 111e siècle apr. J.-C., 
embrassa le christianisme et fut employée par 
les Byzantins pour défendre leur empire contre 
les lakhmides de hira entrés au service des 
Sassanides.

AL-GHAZALI
Théologien connu en Occident sous le nom 
d’Algazel, né en 1058, mort à Tûs en iran en 
XIII. Il a laissé de nombreux ouvrages dont les 
plus importants sont : un traité de vie reli­
gieuse, conciliant les exigences du droit et celles 
du soufisme, qui s’intitule Revivification des

sciences de la religion ; la prétendue autobiogra­
phie appelée la Délivrance de Verrewr, où il 
situe sa position personnelle en face des mouve­
ments contemporains, notamment philosophie 
et shi'isme isma‘ilien ; la critique de la philo­
sophie appelée Destruction des philosophes ; la 
réfutation de l’isma‘ilisme intitulée Erreurs des 
Batinites.

GHAZNA
Ville située dans l’actuel Afghanistan, à 
145 km au sud-ouest de Kaboul, et ancienne 
capitale des ghaznawides. Après être demeu­
rée aux premiers siècles de l’Islam entre les 
mains de chefs locaux plus ou moins soumis aux 
gouverneurs arabes, elle avait été occupée défi­
nitivement en 962 par un général des samani­
des avant de devenir en 977 la résidence du père 
de mahmûd, fondateur de la dynastie ghazna- 
wide. La ville, mise à sac en 1150 par le GHO”- 
ride Djahân-Sûz («incendiaire du monde»), 
devint une des capitales de cette dynastie avant 
de tomber entre les mains des Khwarizmshahs. 
Elle fut saccagée par les MONGOLS en 1121, 
mais des fouilles archéologiques récentes s’y 
sont montrées fructueuses.

GHAZNAWIDES
Dynastie de souverains indépendants d’origine 
turque investis par le calife abbasside, qui 
régna d’abord en Afghanistan et en tran­
soxiane, puis au Khurâsân oriental et en 
inde, de 998 à 1186. Sa résidence principale fut 
ghazna. Célèbre par sa conquête de l’Inde, elle 
se heurta à la puissance saldjoukide en iran 
et fut plus tard remplacée par les ghourides 
dans ses territoires de l’Inde et du Khurâsân 
oriental.

GHOURIDES
Dynastie de souverains indépendants inves­
tis par le calife abbasside et originaires de 
la région du Ghour dans l’actuel Afghanistan, 
qui régna sur le khurâsân oriental et en inde 
de 1100 à 1215.

GRENADE
Célèbre par son Alhambra. C’est seulement au 
xi* siècle que cette localité, située dans une 
haute plaine couverte de vergers et entou­
rée de montagnes, devint le centre d’un petit 
royaume, celui des zirides d’Espagne. Au

449

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

XIIIe siècle s’y installèrent ensuite les nasrides 
qui devaient s’y maintenir jusqu’en 1492, date 
de la reconquête.

GUERRE SAINTE
En arabe djihâd. Obligation collective pesant 
sur la communauté musulmane et dont est 
spécialement chargé le calife ou son représen­
tant. C’est à médine, au moment où s’organisa 
la lutte contre les Mekkois, que fut défini le 
devoir de combattre tous ceux qui n’adhéraient 
pas à l’Islam jusqu’à ce qu’ils se convertissent 
ou acceptassent de payer le tribut, signe de leur 
soumission.

H
AL-HADJDJADJ
Energique gouverneur umayyade originaire 
d’Arabie. Au service du calife ‘abd al-malik, il 
fut très jeune nommé gouverneur de I’irak 
dont il réprima la rébellion en 691, puis envoyé 
contre ibn al-zubayr dont il triompha à la 
suite du siège de la mekke. Après cette victoire 
qui assurait l’unité de l’État umayyade, il fut 
nommé gouverneur des provinces d’Arabie, 
puis envoyé de nouveau en Irak réprimer de 
nouveaux troubles. Il fonda en 702 la ville for­
tifiée de wasit et participa activement à la 
réforme administrative et monétaire entreprise 
par ‘Abd al-Malik. Il seconda aussi très efficace­
ment le calife suivant, al-walid Ier, sur lequel il 
exerça une grande influence.

HAFSIDES
Dynastie qui régna en ifrîkiya ou Berbé- 
rie orientale de 1228 à 1574. Succédant aux 
almohades dans la partie occidentale de leur 
royaume, elle avait été fondée par un de leurs 
anciens gouverneurs. Elle repoussa l’attaque de 
Louis IX en 1270, fut à plusieurs reprises en 
guerre avec les mérinides voisins et eut à lutter 
à la fois contre les entreprises de Charles Quint 
et contre celles des ottomans.

AL-HAKIM
Sixième calife fatimide, célèbre par sa bizarre­
rie, ses persécutions contre les chrétiens et 
aussi les sunnites d’ÉGYPTE, ses actes de tyran­
nie et de cruauté qui le firent redouter de tous 
ses sujets. Il accepta les théories des extrémistes

isma’iliens qui voulaient le diviniser. Il mou­
rut en 1021, après un règne de vingt-cinq ans, 
d’une façon mystérieuse.

AL-HALLADJ
Célèbre mystique, né en Iran, qui de fort bonne 
heure se mit à voyager en divers pays d’Orient. 
Partout où il passait, il prêchait la réforme des 
cœurs et exhortait à la recherche de l’amour 
divin. A bagdad, au début du Xe siècle, il fut 
impliqué dans la conjuration sunnite d’iBN 
al-muTazz, poursuivi et bientôt arrêté, puis 
condamné et exécuté après un célèbre procès. 

HAMADHAN
Ville de I’iran central, située à 1 800 m d’al­
titude, appartenant à la province des djibal. 
D’origine ancienne, elle était placée sur une 
importante voie de passage. Conquise définiti­
vement en 645, elle fut saccagée par les sald­
joukides en 1100, puis par les mongols en 
1221.

HAMDANIDES
Dynastie d’ÉMiRS indépendants investis par le 
calife abbasside, qui régna en haute-mésopo- 
tamie et en syrie septentrionale de 905 à 1004. 
Son principal représentant fut sayf al-dawla, 
champion de la cause arabe et islamique contre 
les attaques byzantines.

HAMMADIDES
Branche de la dynastie des zirides. Ils 
régnèrent au Maghreb central entre 1015 et 
1152, et eurent pour capitale, avant de se replier 
sur la côte, la kal‘a des banu hammad. La 
dynastie fut renversée par les almohades. 

HANAFISME
École juridique fondée au viue siècle par ABU 
hanîfa. Le hanafisme devint l’école prédomi­
nante dans l’Empire ottoman. 

HANBALISME
École juridique et théologique, traditiona­
liste et fidéiste, fondée au IXe siècle par ibn 
hanbal. Elle joua un rôle important à bag­
dad, du IXe au XIe siècle, dans la lutte contre le 
shi'isme.

HANIF
Terme d’origine obscure (sans doute ara-

450

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

méenne) et d’interprétation discutée apparais­
sant dans le Coran où il désigne des personnages 
qui possédaient, avant l’apparition de l’Islam, 
la vraie religion monothéiste. Il est appliqué 
notamment à abraham. Chez les auteurs posté­
rieurs, hanîf est souvent utilisé dans le sens de 
musulman.

HARAM
Terme arabe signifiant « interdit » ou « sacré » 
et s’appliquant aux sanctuaires des villes sain­
tes de l’Islam ainsi qu’aux territoires sacrés les 
entourant. Il s’applique aussi à la salle de prière 
des mosquées, par opposition à la cour. Il est 
aussi parfois synonyme de harem. 

AL-HARAWI
Ascète errant et pèlerin qui, après une vie de 
voyages, finit son existence à alep où il mourut 
en 1215. On lui doit un Guide des lieux de pèleri­
nage qui énumère tous les objets de visites 
pieuses fréquentés de son temps et un « manuel 
du prince » destiné à un souverain ayyoubide. 

HAREM
En arabe harîm. Terme dérivant de la même 
racine que haram et s’appliquant plus particu­
lièrement au gynécée dont l’accès est réservé au 
maître de la maison, aux proches parents et aux 
serviteurs, le plus souvent eunuques, dûment 
autorisés. Le mot harîm désignait aussi à Bag­
dad le domaine de la résidence califienne. 

HARRAN
Ville de haute-mésopotamie, habitée par les 
pseudo-SABÉENS qui adoraient des divinités 
astrales. La ville conquise en 640 fut la rési­
dence de l’Umayyade marwan ii. Florissante et 
pourvue de beaux monuments, elle fut en partie 
détruite lors de l’apparition des mongols et 
non reconstruite.

AL-HASAN
Fils de ‘ali ; abandonna ses prétentions au cali­
fat sous le règne de mu‘awiya et mourut en 670.

AL-HASAN AL-BASRI
Ou de Basra. Ascète, théologien et tradition- 
niste, fils d’un Irakien affranchi et mort à 
basra en 728. Il composa divers ouvrages qui 
ne sont pas conservés, eut de nombreux dis­
ciples et prononça des sermons partiellement

recueillis dans les anthologies. Son influence 
s’exerça sur les premiers adeptes du soufisme 
et, semble-t-il, sur les anciens muTazilites. 

HASHIMIDES
Descendants de Hâshim, l’arrière-grand-père 
de Muhammad. Par la suite les Hashimides 
comprirent à la fois les descendants d’ABU 
tâlib et de ‘ali, appelés ‘alides, et ceux d’AL- 
<abbas, appelés abbassides.

HATTIN
Village de Palestine situé à l’ouest de Tibériade 
où, le 5 juillet 1187, saladin fut victorieux des 
Francs du royaume de Jérusalem.

HAUTE-MÉSOPOTAMIE
Région appelée en arabe Djazîra, « la 
presqu’île», comprise entre les cours supé­
rieurs du Tigre et de l’Euphrate et correspon­
dant à un territoire situé actuellement d’une 
part en IRAK et en syrie, d’autre part en Tur­
quie. Elle comprenait trois districts, appelés 
d’après les noms des tribus qui s’y établirent 
après les conquêtes : Diyâr Rabî‘a (chef-lieu 
mossoul), diyar bakr (chef-lieu Amida) et 
Diyâr Mudar (chef-lieu rakka).

HÉBRON
Ville de Palestine possédant un sanctuaire 
remontant à l’époque hérodienne : selon une 
tradition ancienne, y auraient été enterrés 
abraham ainsi que d’autres patriarches. Ce lieu 
de culte juif fut adopté par les musulmans. 

HÉGIRE
Expatriation de Muhammad et des premiers 
musulmans qui partirent se réfugier à Yathrib. 
La date qui marque le début de l’ère hégirienne 
est en fait le 16 juillet 622, premier jour du 
premier mois de l’année.

HERAT
Ville du khurâsân conquise en 652 par les 
musulmans. Elle possédait au xiii* siècle une 
grande mosquée réputée comme l’une des plus 
célèbres du monde islamique. Elle fut ensuite 
prospère sous les timourides qui en firent leur 
capitale.

HÉRITAGE
Le régime des successions est caractérisé en

451

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Islam par le fait que le droit de tester est limité 
et qu’il ne peut exister de légataire universel, 
des parts déterminées étant réservées direc­
tement à certaines catégories d’héritiers, tan­
dis que d’autres catégories, constituées par les 
esclaves et les tributaires, sont exclues de la 
succession. Sont appelés à hériter en premier 
lieu : la fille (si elle est seul enfant), la fille du 
fils, le père ou à défaut l’aïeul paternel, la mère, 
la sœur et le frère utérins, l’époux ou l’épouse. 
Le reste de l’héritage est remis au plus proche 
des parents par les hommes dits 'asaba. Les 
biens en déshérence sont recueillis par le tré­
sor public.

HIDJAZ
Région d’Arabie dont le nom signifie 
« barrière », située entre la côte de la mer Rouge 
et le plateau désertique appelé Nedjd. Dans la 
partie intérieure montagneuse se trouvent la 
ville de la mekke, née autour d’anciens lieux 
sacrés, et les oasis de Yathrib, devenue médine, 
et de Tâ’if.

HIRA
Ville de Mésopotamie qui fut d’abord un cam­
pement semi-permanent de tribus arabes et qui 
devint à la fin du 111e siècle la résidence des 
lakhmides, puis le siège d’un évêché nestorien 
et un centre intellectuel important. La ville fut 
abandonnée à partir du vin* siècle.

HISHAM
Calife umayyade, fils de ‘abd al-malik, qui 
régna de 724 à 743. Il réussit à pacifier I’irak, 
mais non à éviter l’effervescence des provinces 
iraniennes et berbères. Il fit construire des châ­
teaux encore connus aujourd’hui par des rui­
nes imposantes, tels kasr al-hayr al-gharbi 
et kasr al-hayr al-sharki.

HUDAYBIYA
Vallée proche de la mekke où Muhammad con­
clut en l’an 628 avec les Mekkois une conven­
tion qui constituait pour lui un indéniable suc­
cès diplomatique.

AL-HUDJWIRI
Mystique iranien né à ghazna, qui voyagea 
dans tout le monde islamique pour rencontrer 
les principaux SOUFIS de son temps. Mort à 
Lahore en 1072, il laissa un ouvrage intitulé

Kashf al-Mahdjûb, qui traite de la vie et de 
l’enseignement des divers maîtres soufis. 

HUNAYN
Vallée proche de la mekke, située sur la route 
menant à Tâ’if, où bataille fut livrée aux musul­
mans, aussitôt après la reddition de la mekke, 
par une coalition de bédouins.

HUNAYN IBN ISHAK
Savant chrétien, qui étudia la médecine à 
BAGDAD, puis séjourna en Asie Mineure pour 
recueillir des manuscrits grecs scientifiques, 
occupa ensuite une position de premier rang à la 
Maison de la Sagesse instituée par al-ma’mun 
et avec l’aide de ses disciples effectua un grand 
nombre de traductions en arabe.

AL-HUSAYN
Second fils de ‘ali et de fatima, né à médine 
vers 627. Il fut tué à karbala’ le 10 muharram 
61, soit le 10 octobre 680. Le calife Yazîd aurait 
déploré cette mort qu’il n’avait pas ordonnée et 
qui le fit honnir des shrites. Ceux-ci commémo­
rèrent par la suite la mort d’al-Husayn par des 
cérémonies de deuil célébrées le 10 muharram.

HYPOCRITES
En arabe al-Munâfikûn. Nom, donné dans le 
Coran à ceux des Médinois sur lesquels le Pro­
phète ne pouvait pas compter, qui désigne plu­
tôt des hésitants ou des sceptiques.

I

IBADITES
Secte kharidjite modérée, apparue en Irak à 
la fin du viie siècle, qui se répandit surtout 
parmi les berbères du maghreb. L’adhésion 
au kharidjisme fut chez ces derniers une forme 
de résistance au pouvoir central et le kharid­
jisme anima les révoltes qui éclatèrent dans 
leurs territoires contre le califat abbasside, puis 
contre le califat fatimide.

IBLIS
Nom propre de Satan, probablement corrup­
tion du grec diabolos. Le terme al-shaytân, qui 
est aussi appliqué à Iblîs, n’est pas un nom

452

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

propre et peut désigner des démons. Selon le 
Coran, Iblîs, maudit pour avoir refusé de se 
prosterner devant adam, vit sa peine différée 
jusqu’au jour du jugement dernier et reçut le 
pouvoir d’égarer les hommes.

IBN ‘ABBAD
Vizir de deux souverains bouyides, né en 938, 
mort en 995, connu sous le nom de «maître» 
(al-Sâkib), lettré de talent et protecteur des 
savants miFtazilites.

IBN ABI ‘AMIR
Surnommé al-Mansûr. Maire du palais sous 
le calife umayyade d’Espagne Hishâm II, 
homme d’État et chef militaire, qui mourut en 
1002 et se construisit une résidence royale près 
de CORDOUE.
IBN AL-‘ARABI
Mystique et philosophe andalou, né à Murcie 
en 1165, qui s’établit à damas où il mourut en 
1240 et où l’on vénère son tombeau.

IBN BATTA
Docteur hanbalite irakien, mort vers 997. 

IBN DJUBAYR
Auteur né à Valence en 1145, qui servit en 
qualité de secrétaire les souverains almohades 
et accomplit à la fin du XIIe siècle trois pèleri­
nages à la mekke. Il mourut à Alexandrie en 
1217 au retour de son troisième voyage. Il nous 
a laissé une Relation de voyage où non seulement 
il raconte son séjour à la Mekke, mais où 
il décrit les pays qu’il eut alors l’occasion de 
visiter.

IBN AL-FARID
Poète mystique arabe (1181-1235) qui vécut au 
Caire à l’époque ayyoubide, surtout célèbre 
par son Hymne au vin.

IBN AL-FURAT
Célèbre vizir du calife al-muktadir, homme 
politique et financier de grande envergure, mais 
de convictions shi‘ites et peu loyal envers le 
régime, ministre à trois reprises, et exécuté sur 
l’ordre du calife en 924.

IBN AL-HANAFIYA
Fils de ‘ali et d’une femme appartenant à la

tribu des Banû Hanîfa, mort en 801. Bien qu’il 
ne fût pas un descendant du Prophète par 
fatima, il revendiqua, dit-on, le pouvoir et 
c’est en son nom qu’AL-MUKHTAR se révolta en 
irak à l’époque umayyade.

IBN HANBAL
traditionniste, juriste et théologien, mort en 
855 ; fondateur d’une des quatre grandes écoles 
SUNNITES, le HANBALISME.
IBN HAZM
Théologien andalou, né à cordoue en 994, 
mort en 1064. Penseur original, il adopta le 
système des zahirites dont il appliqua les prin­
cipes à la théologie dogmatique. On lui doit des 
ouvrages de droit, de sciences coraniques, de 
morale, mais ses idées théologiques sont surtout 
exposés dans son grand traité d’histoire des 
religions, Kitâb al-fisâl fi-l-milal, où il attaqua 
avec vigueur juifs, chrétiens et musulmans 
coupables de déviationnisme, notamment les 
ash‘arites. Il est également célèbre par son 
petit traité sur l’amour intitulé le Collier de la 
colombe.

IBN KHALDUN
Né à Tunis en 1332 dans une famille d’origine 
arabe jadis fixée en Espagne, et mort au CAIRE 
en 1406, Ibn Khaldûn fut un lettré et un juriste 
qui occupa de hautes fonctions. Nommé grand 
cadi malikite au Caire en 1384 sous les mam- 
louks, il est l’auteur d’une Histoire universelle 
précédée de Prolégomènes où il définit l’histoire 
en tant que science indépendante et se livre à 
des considérations générales sur les lois naturel­
les qui régissent l’évolution des sociétés humai­
nes et des dynasties.

IBN KUDAMA
Docteur hanbalite syrien, mort à damas en 
1223, auteur d’importants ouvrages de droit et 
adversaire de la théologie dogmatique.

IBN KUTAYBA
Lettré arabe, né à kufa d’une famille iranienne, 
qui fut pendant quelques années cadi en IRAN, à 
Dînawar, puis s’établit à bagdad où il bénéficia 
des subsides du régent al-muwaffak et mou­
rut en 889. On lui doit une petite encyclo­
pédie, une anthologie de vers et d’anecdo­
tes touchant aux sujets les plus divers, *Uyûn

453

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

al-Akhbâr, un traité de critique poétique, un 
manuel à l’usage des secrétaires, d’orientation 
surtout philologique, un traité sur les traditions 
prophétiques divergentes et un commentaire 
coranique.

IBN MAS'UD
compagnon du Prophète et auteur d’un sys­
tème de lecture coranique qui fut condamné 
à Bagdad au Xe siècle.

IBN AL-MUKAFFA*
Célèbre auteur arabe d’origine iranienne, exé­
cuté vers 757 par ordre du calife al-mansur. 
Auteur de traités éthiques inspirés des tradi­
tions iraniennes, ainsi que d’un mémorandum 
à l’adresse du calife et traducteur du recueil 
de fables de Kalila et Dimna, il fut considéré 
comme un crypto-MANiCHÉEN et aurait éga­
lement écrit une réfutation du saint livre du 
Coran.

IBN AL-MU'TAZZ
Prince abbasside, petit-fils du calife al-muta- 
wakkil et fin lettré. Hostile aux entreprises des 
secrétaires shiTtes, il se laissa entraîner dans la 
conjuration qui, en 908, voulut détrôner al- 
muktadir, mais paya de sa vie son acceptation. 
Poète, il a traité de sujets «modernes», décri­
vant dans une langue pure et claire les divertis­
sements de la haute société. Critique littéraire, 
il a laissé un Traité de poétique ainsi qu’un Traité 
du beau langage, où il s’attacha à définir les 
différentes figures et métaphores et où, tout 
en cherchant à défendre la culture proprement 
arabe, il subit l’influence indéniable de la Répu­
blique d’ARisTOTE qui venait alors d’être tra­
duite.

IBN AL-NADIM
Libraire et bibliothécaire bagdadien, mort en 
995, qui dressa une liste des principaux ouvra­
ges connus et utilisés de son temps. Ce recueil 
bio-bibliographique, de grande valeur pour la 
connaissance de la vie intellectuelle au Xe siècle, 
porte le nom d'Al-Fihrist.

IBN AL-RUMI
Poète de l’époque abbasside, d’origine grecque 
et de tendance shi'ite, mort en 895, qui fut 
panégyriste du calife al-mu*tadid et protégé 
par de nombreux vizirs et secrétaires.

IBN RUSHD
Juriste, théologien et philosophe, connu en 
Occident sous le nom d’Averroès, qui fut cadi 
de Séville, puis de cordoue au temps des sou­
verains almohades, mais mourut au Maroc en 
1198. Sa principale œuvre est la Destruction de la 
destruction, réfutation de la critique adressée 
par al-ghazali aux philosophes.

IBN SINA
Le plus célèbre philosophe musulman, connu 
en Occident sous le nom d’Avicenne. Né en 980 
dans la région de bukhara, il fut l’intime et 
l’auxiliaire de divers princes et mourut près de 
HAMADHAN en IO37.
IBN TAYMIYA
Théologien hanbalite qui étudia et enseigna à 
damas à l’époque des mamlouks, non sans 
faire quelques séjours au CAIRE. Son intransi­
geance doctrinale et la vigueur de sa personna­
lité lui valurent l’hostilité à la fois des soufis et 
des shafTites. Il mourut dans la citadelle de 
damas en 1328. Sa doctrine est à l’origine du 
mouvement wahhabite qui se répandit en Ara­
bie au xviir siècle.

IBN AL-ZUBAYR
Fils d’al-Zubayr, cousin de Muhammad, qui 
s’était révolté contre ‘ali à la bataille du 
chameau. Lui-même refusa de reconnaître le 
second calife umayyade yazid ict et se proclama 
calife à la mekke où il maintint sa domination 
pendant dix ans. C’est seulement en 692 qu’AL- 
hadjdjadj, le général du calife ‘abd al-malik, 
réussit à s’emparer de la Ville sainte et qu’Ibn 
al-Zubayr fut tué.

IDRISSIDES
Dynastie indépendante qui régna au maghreb 
extrême (maroc actuel) de 789 à 926. Fondée 
par un descendant de ‘ali, qui aurait échappé 
au massacre de Fakhkh en 786 et s’enfuit du 
hidjaz en Afrique, elle eut pour capitale la nou­
velle ville de fès et contribua à répandre la cul­
ture islamique parmi les berbères récemment 
convertis. Elle fut renversée par les fatimides. 

IFRIKIYA
Nom arabe de la Berbérie orientale et déforma­
tion du mot latin Africa, qui s’était d’abord 
appliqué à la région de Carthage. Généralement

454

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

réduit aux territoires du Constantinois et de 
la Tunisie actuels, il est aussi plus rarement 
étendu par les géographes médiévaux à l’en­
semble du Maghreb. Sa capitale fut kairouan, 
éclipsée à l’époque fatimide par mahdiya, 
puis, à partir de 1159, par Tunis. 

IKHSHIDIDES
Dynastie de gouverneurs autonomes qui 
domina I’égypte de 935 à 969. Son fondateur, le 
turc Muhammad ibn Tughdj, appartenait à 
une famille qui avait servi les abbassides pen­
dant deux générations et reçut du calife, en 
même temps que le gouvernement d’Égypte, 
le titre d’Ikhshîd, porté jadis par des princes 
locaux de Sogdiane. Sous son fils le pouvoir réel 
fut exercé par un esclave turc, nommé kafur. 

IMAM
Terme arabe présentant des sens très différents 
selon le contexte dans lequel il est employé. 
« Guide », l’imâm est d’abord celui qui dirige la 
prière rituelle de la communauté. L’imâm 
par excellence est le calife chargé de gui­
der la Communauté dans l’accomplissement de 
ses divers devoirs religieux, notamment de la 
Prière, du pèlerinage et de la guerre sainte. 
Le titre d’imâm, adopté et porté de façon régu­
lière par les califes abbassides à partir du début 
du IXe siècle, était utilisé parallèlement dans les 
mouvements shiites avec une coloration parti­
culière. D’un autre côté, le terme imâm est 
souvent employé pour désigner les fondateurs 
des écoles juridiques officielles et il s’applique 
aussi, d’une manière plus générale, à tout maî­
tre dont l’opinion fait autorité, en quelque 
discipline que ce soit, sciences religieuses, phi­
lologie ou belles-lettres. Dans ce dernier cas, 
il présente une valeur nettement honorifique 
attestée par exemple par son emploi dans la 
titulature.

IMAMAT
Nom de l’institution du califat. Diverses condi­
tions étaient requises pour accéder à l’imamat. 

INDE
Pays conquis progressivement par l’Islam. La 
première pénétration toucha le sind. C’est seu­
lement au XIe siècle que les ghaznawides éten­
dirent la domination musulmane en occupant 
d’abord la province de Lahore. Puis le sultan

ghouride Mu‘izz al-Dîn s’empara de Delhi où 
il installa l’officier turc Kutb al-Dîn Aybak, 
lequel établit également sa souveraineté sur le 
Bengale. Plusieurs États musulmans se consti­
tuèrent dans l’Inde entre 1206, date de la mort 
de Kutb al-Dîn, et 1526, date à laquelle ces 
États furent absobés dans l’Empire moghol. 
Les Cours des souverains musulmans attirèrent 
nombre de poètes, savants et théologiens qui 
s’établirent dans le pays.

INDONÉSIE
Pays que les marchands musulmans, persans, 
indiens ou même arabes commencèrent à 
fréquenter anciennement et où les premières 
communautés musulmanes sont signalées au 
xiie siècle. Les premiers royaumes islamiques y 
datent de la fin du xme siècle. L’islamisation de 
l’Indonésie est un exemple typique de pénétra­
tion pacifique.

INIMITABILITÉ.
Trait propre au style du Coran, qui constitue le 
seul véritable miracle unanimement reconnu 
du Prophète.

INNOVATION
En arabe bid'a. Terme technique juridico-théo­
logique désignant toute pratique ou idée nou­
velle non conforme à l’Islam primitif considéré 
comme la norme dont il ne faut point se dépar­
tir. L’accusation d’innover était une des plus 
graves que l’on pouvait lancer contre un musul­
man et dès les premiers temps ce fut en tant 
qu’innovations que furent condamnées certai­
nes thèses théologiques.

INQUISITION
Pratiquée en diverses circonstances à l’encontre 
des personnages soupçonnés d’opinions héré­
tiques ou accusés de combattre secrètement 
l’Islam. La plus fameuse période d’inquisition 
fut celle de la mihna.

IRAK
Nom-arabe de la Basse-Mésopotamie, sa fron­
tière septentrionale étant située à Takrît, limite 
de la culture du palmier. L’Irak comprenait à 
l’époque ancienne deux régions, celle de kufa 
(ou de bagdad) et celle de basra (ou Bas-Irak). 
L’Irak constitua le centre de l’Empire abbas­
side et nombre de géographes lui réservent la

455

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

première place parmi les diverses régions du 
monde habité qu’ils distinguent.

IRAN
Région intégrée au territoire de l’Islam dès les 
premiers temps de la conquête, à la suite de l’ef­
fondrement de l’Empire sassanide et qui joua 
un rôle important dans l’équilibre du nouvel 
Empire arabo-islamique.

‘ISA
Forme arabe du nom de Jésus dans le Coran. Le 
Coran n’admet pas la nature divine de ‘Isâ qui 
est l’esclave de Dieu, éventuellement «esprit» 
(rûh) procédant de Dieu, mais ne saurait être 
Dieu. Sur sa mort, le Coran adopte la thèse 
docétiste selon laquelle un sosie fut substitué à 
Jésus et crucifié à sa place.

ISFAHAN
Ville de I’iran occidental qui fut conquise en 
640 ou 644 par les armées musulmanes et resta 
le chef-lieu de la province des djibal. Cen­
tre économique important au Xe siècle, choi­
sie comme capitale par quelques princes bouyi­
des, elle servit momentanément de résidence 
au Saldjoukide malikshah qui contribua à 
l’embellissement de sa grande mosquée. Elle 
devint en 1597 la capitale des safavides dont 
les constructions font encore aujourd’hui la 
célébrité de la ville.

AL-ISFAHANI
Lettré né à isfahan, descendant des kuraysh, 
qui étudia à Bagdad, puis fut attiré à alep à la 
Cour de l’émir sayf al-dawla, et mourut en 
967. De conviction shi'ite il écrivit un ouvrage 
sur le Martyrologe des Alides, mais sa renommée 
est due surtout à sa monumentale anthologie 
poétique intitulée Livre des chansons.

IWAN
Egalement appelé liwân dans l’Égypte mam­
louke. Cet élément structural caractéristique 
de l’ancien art iranien (palais sassanide de cté- 
siphon) fut très vite intégré à la maison et à la 
demeure princière islamique en Irak et trans­
porté ensuite, à partir de l’époque saldjou­
kide, dans les monuments religieux.

J
JÉRUSALEM
En arabe Bayt al-Makdis, « demeure de la sain­
teté », et à l’époque moderne al-Kuds. Ville de 
Palestine conquise par les musulmans en 638 
après capitulation et qui fut considérée très tôt 
comme la troisième ville sainte de l’Islam où fut 
élevée la Coupole du rocher. Enjeu, au xr siè­
cle, des luttes entre Fatimides et saldjouki­
des, elle fut prise par les croisés en 1099 et 
reprise en 1187 par saladin qui restaura la 
mosquée al-Aksâ et fit édifier des madrasas. 
En 1229, Jérusalem fut, en vertu du traité signé 
par I’ayyoubide al-Malik al-Kâmil, restituée 
aux Francs pour dix ans, mais fut au milieu du 
XIIIe siècle pillée par les Khwarizmiens que les 
Ayyoubides avaient appelés à l’aide. Jérusalem 
tomba ensuite au pouvoir des mamlouks qui y 
firent divers travaux de restauration, puis en 
1517 au pouvoir des ottomans.

JEÛNE
Les règles du jeûne ne furent définies par 
Muhammad qu’à médine. Ce furent les versets 
183 à 185 de la sourate II qui en établirent l’es­
sentiel. Selon les traditions adoptées par la plu­
part des auteurs musulmans, le mois de rama­
dan fut choisi comme le mois pendant lequel 
avaient été révélées les premières sourates du 
Coran.

JUGEMENT DERNIER
Annoncé par le Coran. Les écoles théologi­
ques discutent de la réalité de certains détails 
contenus dans les descriptions traditionnelles, 
notamment la balance, mais aussi de la façon 
dont les hommes seront tenus pour respon­
sables de leurs actions et de leurs croyances et 
dont s’exercera l’intercession du Prophète.

JUGEMENT PERSONNEL
En arabe ray. Expression désignant le raison­
nement par lequel les anciens docteurs 
complétaient les prescriptions du Coran et 
de la tradition pour élaborer le droit. Les 
écoles juridiques définirent divers types de 
raisonnement permettant d’appliquer légiti­
mement le jugement personnel, mais le rôle 
de celui-ci était plus ou moins étendu selon 
les écoles.

456

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

JUIFS
Etaient représentés en Arabie lors de l’appa­
rition de l’Islam par quelques groupes relati­
vement importants. Dans l’Empire islamique, 
les juifs formaient des communautés régies de 
la même façon que les communautés chré­
tiennes.

K

KA'BA
Pôle religieux de l’Islam, vers lequel tous les 
musulmans se tournent pour la prière. Ce 
sanctuaire qu’ABRAHAM aurait jadis fondé était 
à l’époque antéislamique encombré d’idoles qui 
disparurent à l’apparition de l’Islam. Il fut dans 
la suite l’objet de diverses reconstructions et 
restaurations qui cependant s’efforcèrent de 
toujours respecter son ordonnance tradition­
nelle la plus ancienne. La Ka’ba, à l’époque 
médiévale comme aujourd’hui, était normale­
ment recouverte d’un voile de soie ( kiswa ) sur 
lequel était brodée une inscription reproduisant 
les termes de la profession de foi. Ce voile 
était renouvelé régulièrement, au moins cha­
que année, par les soins du calife, lorsque ce 
dernier dominait réellement les villes saintes 
d’Arabie.

KADARITES
Appelation des partisans d’une doctrine théo­
logique restreignant la prédétermination et 
affirmant l’existence d’un libre arbitre chez 
l’homme.

AL-KADIR
Vingt-cinquième calife abbasside (991-1031) 
et souverain qui, du temps que l’essentiel du 
pouvoir califien avait été remis aux bouyi­
des, entreprit de restaurer son autorité en 
s’appuyant sur les ghaznawides de I’iran 
extrême. II combattit parallèlement des doc­
trines qu’il jugeait à cet égard pernicieuses en 
proclamant solennellement une profession de 
foi d’inspiration hanbalite connue sous le 
nom de Risâla Kâdiriya.

KADIRIYA
Confrérie de soufis fondée au milieu du xii* siè­
cle par le mystique ‘Abd al-Kâdir al-Djîlânî,

qui instruisait ses disciples dans un collège 
et dans un couvent de Bagdad, édifices qui 
furent rasés par l’invasion mongole de 1258. 
L’ordre se répandit très tôt dans diverses 
régions du monde musulman, aussi bien au 
maghreb extrême, en Égypte et en Arabie 
qu’en Asie Mineure ou en Iran et dans I’inde. 
La confrérie restait toujours nominalement 
dirigée par le gardien du mausolée du fonda­
teur à Bagdad.

KADISIYA
Localité située à quelques kilomètres à l’est de 
l’ancienne kufa, où eut lieu, en 637, la bataille 
qui permit aux armées musulmanes de conqué­
rir l’ensemble de la Mésopotamie.

KAFUR
«Camphre», nom d’un célèbre eunuque noir 
d’origine abyssine (appelé ainsi par antiphrase), 
qui fut au service des gouverneurs ikhshidides 
d’ÉGYPTE et assuma lui-même le pouvoir entre 
946 et 968, d’abord comme régent, puis comme 
souverain investi par le calife de bagdad. Il fut 
un généreux mécène et le poète al-mutanabbi 
passa quelques années à sa Cour.

KAHTAN
Ancêtre éponyme des Arabes du Sud ou Yémé­
nites, parmi lesquels on distingue les Himya- 
rites sédentaires et divers groupes nomades, 
notamment les Azd, Tayy, Hamdân, ainsi que 
les lakhmides, ghassanides et Kinda qui 
fondèrent des royaumes en Syro-Mésopotamie 
avant l’Islam.

KA’ID
Terme arabe francisé à une époque récente en 
caïd, désignant à l’époque abbasside un chef 
militaire de haut rang, subordonné au comman­
dant en chef.

KAIROUAN
Ville d’iFRiKiYA qui fut d’abord un camp mili­
taire fondé par ‘ukba en 670. Elle servit de 
résidence aux gouverneurs arabes d’époques 
umayyade et abbasside, puis aux princes 
aghlabides qui habitèrent le château fortifié 
de Kasr Kadim et la nouvelle résidence prin­
cière de Rakkâda, jusqu’à la prise de pouvoir 
des fatimides qui bâtirent leur propre ville 
royale, Sabra-Mansouriyya. La ruine de Kai-

457

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



rouan comme capitale économique et politique 
de la Berbérie fut définitivement provoquée, 
sous la domination des zirides, par l’invasion 
des Banû Hilâl. A partir de cette époque, Kai­
rouan demeura partiellement étrangère à la vie 
du grand empire des almohades d’abord, puis 
de la principauté des hafsides qui avait pour 
centre Tunis.

KAL‘A DES BANU HAMMAD
Résidence occupée au xie siècle, dans un site 
des monts du Hodna, en Algérie, par une bran­
che des zirides. L’insécurité régnant dans la 
région, à la suite de la progression vers l’ouest 
des bandes des Banû Hilâl qui avaient envahi 
I’ifrikiya, amena au début du XIIe siècle l’aban­
don de cette capitale pour Bougie.

KALAM
Terme arabe signifiant «discussion» et dési­
gnant la théologie dogmatique qui faisait appel, 
non seulement aux données scripturaires, mais 
aussi aux arguments rationnels.

KALB
Tribu d’origine sud-arabe, descendant de 
kahtan, sur laquelle s’appuyèrent la plupart 
des califes umayyades d’Orient et qui eut pour 
rivale la tribu des kays.

AL-KALKASHANDI
Auteur ,d’une célèbre encyclopédie rédigée 
dans l’Égypte mamlouke, appelée Subh al- 
a‘shât qui constitue une mine de documents sur 
l’organisation administrative, politique et mili­
taire de la syrie et de I’égypte aux XIVe et 
XVe siècles et sur les institutions des époques 
antérieures.

KARBALA’
Palmeraie située à environ 100 km au sud-ouest 
de bagdad, à la limite du désert, où le petit-fils 
du Prophète, AL-husayn, trouva la mort en 
680.

KARMATES
Partisans d’un mouvement politico-religieux 
d’origine isma‘ilienne qui fondèrent, au 
bahrayn et en Arabie orientale, un État indé­
pendant (894-fin du XIe siècle) qui menaça le 
califat abbasside pendant plusieurs décennies 
au cours du Xe siècle.

LA CIVILISATION DE

KASR AL-HAYR AL-GHARBI 
Ou l’Occidental. Résidence umayyade pour­
vue d’un château et située dans la steppe 
syrienne, à une centaine de kilomètres au sud- 
ouest de palmyre, au croisement de deux 
grands axes de circulation (voie commerciale 
DAMAS-Palmyre et piste nomade allant de 
Homs à la grande dépression du Djawf dans le 
nord de l’Arabie). Ces vestiges ainsi que ceux 
du système d’irrigation montrent l’importance 
d’une fondation qu’une inscription de 727 attri­
bue en majeure partie au calife hisham.

KASR AL-HAYR AL-SHARKI 
Ou l’Oriental. Résidence umayyade située 
dans la steppe syrienne à une centaine de kilo­
mètres au nord-est de palmyre dont les cons­
tructions se dressent dans un immense enclos, 
aux murs de terre écroulés, où l’on a pu retrou­
ver les traces d’un système complet d’irriga­
tion. Les découvertes récentes inciteraient à 
situer bien au-delà de l’époque umayyade la 
date d’abandon de Kasr al-Hayr al-Sharkî.

KASR AL-KHARANA
château umayyade d’attribution parfois dis­
cutée, situé dans une dépression du plateau 
transjordanien, non loin de kusayr'amra, et 
présentant un extrême intérêt archéologique dû 
à son ancienneté ainsi qu’à son bon état de 
conservation.

KAYS
Tribu nord-arabe qui se signala à l’époque 
umayyade par sa rivalité avec les kalb. 

KAYSARIYA
marché dont le nom dérive de celui du marché 
d’Antioche édifié par un empereur romain et 
appelé de ce fait kaysarion. Les premières kay- 
sariyas, de type basilical, furent édifiées en 
syrie. Le type se répandit en Égypte et au 
MAGHREB.
KAZWIN
Ville d’iRAN appartenant aux djibal, située au 
pied de la chaîne de l’Alburz. Place forte des 
Sassanides, elle fut conquise en 644. 

KHADIDJA
Première épouse de Muhammad, qui n’en eut 
pas d’autre tant qu’elle vécut. Sa mort est

l’islam classique

458

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

située, dans les biographies de Muhammad, 
trois ans avant I’hégire.

KHALID IBN AL-WALID 
Général arabe appartenant à la tribu des 
kuraysh, qui avait embrassé l’Islam après la 
bataille d’uHUD à laquelle il avait activement 
participé dans le camp des Mekkois.

AL-KHALIL IBN AHMAD 
Grammairien de basra, d’origine arabe, mort 
en 791, célèbre pour avoir élaboré la théorie de 
la métrique arabe et pour avoir, sinon rédigé, du 
moins ébauché l’un des premiers dictionnaires 
arabes, intitulé Livre du ‘Ayn, du nom de la 
lettre de l’alphabet par laquelle il commence. 

KHARADJ
Nom de l’impôt foncier pesant en fait, à partir 
d’une certaine époque, sur les anciennes terres 
conquises et non abandonnées lors de la con­
quête par leurs occupants. Il fut considéré 
comme un loyer dû pour l’exploitation des 
terres devenues propriété de la communauté 
et assimilées au butin.

kharidjites
Anciens partisans de ‘ali qui l’abandonnèrent 
après la bataille de siffin et adoptèrent une 
doctrine rigoriste et égalitariste.

AL-KHATIB AL-BAGHDADI 
TRaditionniste, auteur d’un monumental 
dictionnaire biographique des traditionnistes et 
hommes célèbres qui vécurent ou séjournèrent 
à Bagdad, intitulé Histoire de Bagdad. Il mou­
rut en 1071.

KHIRBAT AL-MAFDJAR
Résidence umayyade pourvue d’un château 
et située dans la fertile et chaude vallée du 
Jourdain à quelques kilomètres de Jéricho et à 
3<>o m environ au-dessous du niveau de la mer. 
Divers indices autorisent à dater sa fondation 
du règne du calife hisham, sans cependant per­
mettre d’y voir un domaine possédé par le calife 
lui-même.

KHIRBAT AL-MINYA
Résidence umayyade pourvue d’un château 
et située dans la fertile plaine palestinienne, au 
nord-ouest du lac de Tibériade et près de la ville

du même nom. Une inscription met cette fon­
dation en rapport avec le calife al-walid i", 
entre 705 et 715, mais d’autres travaux y date­
raient du règne de hisham.

KHURASAN
Région d’iRAN oriental comprise entre le fars, 
à l’est, l’Amou Darya, au nord, le sistan, au 
sud, et le Kâbulistân, à l’est, ayant pour villes 
principales nishapur, marw, herat, balkh et 
Tûs. Elle fut envahie et conquise dès 651, mais 
pacifiée définitivement en 708. C’est là qu’ABu 
muslim recruta les partisans du mouvement 
abbasside. La province devint pratiquement 
autonome sous les tahirides (820) et passa 
ensuite sous la domination successive des saf- 
FARIDES, des SAMANIDES (ÇOO), des GHAZNA­
WIDES (994), des saldjoukides (1037) et enfin 
des Khwarizm-shahs qu’éliminèrent les mon­
gols (1220). C’était là une des régions les plus 
riches et les plus peuplées de l’Iran, dont l’im­
portance au sein de l’Empire abbasside ne cessa 
de se faire sentir et dont la prospérité ancienne à 
la fois agricole, artisanale et commerciale trans­
paraît encore dans les vestiges archéologiques 
nombreux qui la parsèment.

KHUZISTAN
Région d’iRAN occidental correspondant à l’an­
cienne Susiane, conquise en 646 et ayant pour 
villes principales ahwaz, Tustar, djundisha- 
pur et Râm-Hormuz dans un pays malsain au 
climat chaud, mais à la terre fertile. 

KHWARIZM
Région fertile constituée par le cours inférieur 
de l’Amou Darya et par son delta. Sa prospérité 
tenait à l’existence d’un intense réseau d’irriga­
tion qui fut abandonné vers la fin du Moyen 
Age. Peuplée surtout, au début de l’époque 
islamique, par des zoroastriens et des chré- 
tiens qui parlaient un dialecte iranien, le 
Khwârizm constituait un petit royaume indé­
pendant dont les chefs furent maintenus, après 
la conquête, avec le titre de Khwarizmshahs 
et des pouvoirs diminués. Le sultan Sandjar 
confia ensuite à nouveau, vers la fin du xi' siè­
cle, le gouvernement de la province à des gou­
verneurs qui réussirent, eux, à faire de leur 
royaume une grande puissance, étendirent leur 
domination sur I’iran jusqu’à la vallée du Tigre 
et mirent fin à la dynastie saldjoukide de l’Iran.

459

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Les relations commerciales qui avaient assuré la 
puissance du Khwarizm et concouru à sa pros­
périté amenèrent aussi la guerre avec Gengis 
Khan et l’invasion mongole qui mit fin au 
règne de ces sultans.

AL-KHWARIZMI
Mathématicien et astronome originaire du 
khwarizm (780-850), qui fut un des savants 
appelés à bagdad par le calife al-ma’mun. 
Auteur de Tables astronomiques qui furent tra­
duites en latin, il est surtout connu comme 
théoricien de I’algèbre.

KIBLA
Direction de la mekke, ou plus exactement de 
la ka'ba, indiquée dans une mosquée par le 
mur de fond ou mur kibli auquel doivent 
faire face les rangées d’assistants. L’expression 
«gens de la kibla» désigne les musulmans. 

AL-KINDI
philosophe né à kufa vers 796 d’une grande 
famille arabe, qui bénéficia de la protection des 
califes al-ma’mun et al-muTasim et mourut à 
bagdad vers 873. Il favorisa le mouvement de 
traduction des œuvres laissées par la pensée 
grecque et peut être considéré comme le plus 
ancien philosophe musulman.

KIRMAN
Région d’iRAN bordant le golfe Persique et 
située à l’est du fars d’une part, au sud-ouest 
du grand désert central d’autre part. Conquise 
entre 640 et 650, la région fut difficile à pacifier 
et resta pendant longtemps un foyer de rébel­
lion, où grandirent par exemple les saffarides 
en attendant qu’elle abritât plus tard une bran­
che de la dynastie saldjoukide.

KONYA
Ville d’ANATOLiE correspondant à l’ancienne 
Iconium et située dans la haute plaine intérieure 
que la chaîne taurique sépare de la mer. Elle fut 
conquise par les saldjoukides de rum qui 
en firent leur capitale et y édifièrent nom­
bre de monuments partiellement’ conservés 
aujourd’hui. Là fut enterré le fondateur de l’or­
dre SOUFI des MAWLAWIYA.

KUFA
Ville d’iRAK ayant succédé au camp militaire

fondé vers 640 sur l’Euphrate. Kûfa fut tou­
jours réputée à juste titre comme un centre de 
propagande du shiisme : c’est là que vécut et 
fut tué‘ali et c’est de là que les propagandistes 
abbassides menèrent leur «révolution» avant 
qu’y fût finalement proclamé le premier calife 
de la dynastie, al-saffah. Elle fut d’autre part 
connue comme le siège d’une école grammati­
cale. Kûfa déclina rapidement après la fonda­
tion de bagdad tandis que restait seule fré­
quentée l’agglomération voisine de Nadjaf, qui 
contenait le mausolée de ‘Ali, encore vénéré 
aujourd’hui.

AL-KULAYNI
Théologien shi'ite duodécimain mort vers 941, 
auteur d’un monumental traité de théologie et 
de droit imamites intitulé Al-Kâfî.

KUMM
Ville d’iRAN, de la province des djibal, con­
quise en 644, dont la population se révolta à 
deux reprises au IXe siècle contre les califes 
abbassides. Centre shVite, elle contenait de 
nombreux mausolées de saints, parmi les­
quels le plus important était celui d’une cer­
taine Fatima, fille du vin* imam.

KURAYSH
Tribu faisant partie du groupe des Arabes du 
Nord ou ‘adnan, qui dominait la mekke au 
début du VIIe siècle et comprenait plusieurs 
clans d’inégale puissance. A cette tribu appar­
tinrent Muhammad, les quatre premiers ca­
lifes, les UMAYYADES, les ABBASSIDES et les 
ALIDES.
KUSAYR *AMRA
Petit bain umayyade ruiné s’élevant au sud-est 
de l’actuelle ville de ‘Amman. Sa découverte à la 
fin du siècle dernier par Aloys Musil lui valut 
une notoriété justifiée par ses qualités architec­
turales (le bain dit Hammam al-Sarakhs dans la 
même région mérite seul de lui être comparé) et 
surtout la présence, à l’intérieur de la construc­
tion, d’un abondant groupe de fresques. 

AL-KUSHAYRI
Célèbre mystique et théologien ash’arite, 
mort en 1073. Il est également l’auteur d’une 
Épitre qui tend à concilier soufisme et théolo­
gie orthodoxe.

460

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

L

LAKHMIDES
Tribu sud-arabe qui s’était infiltrée en Syro- 
Mésopotamie deux siècles avant I’hégire et qui 
constitua autour de hira un royaume allié aux 
Sassanides. Les Lakhmides étaient convertis au 
christianisme et c’est sans doute sur leur terri­
toire qu’apparut I’écriture arabe.

LASHKARIBAZAR 
Ensemble de châteaux édifiés par les souve­
rains ghaznawides et ghourides sur les bords 
de l’Hilmend au sistan, près de la ville de Bust, 
et destinés à servir de résidences d’hiver dans 
une région chaude et fertile, enrichie encore par 
sa situation sur un axe commercial important au 
Moyen Age.

LAS NA VAS DE TOLOSA 
Localité d’Espagne située au pied de la Sierra 
Morena où eut lieu, en 1212, la bataille qui 
marqua la fin de la domination des almohades 
sur l’Espagne méridionale.

LECTURES CORANIQUES 
Manières de lire et d’interpréter le texte du 
Coran. Les systèmes de lecture autorisés au 
Xe siècle à Bagdad et, depuis lors, dans le 
monde sunnite, sont en principe au nombre de 
sept : ceux de Nâfî‘ (affranchi iranien mort 
à Médine en 785), d’Ibn Kathïr (mort à la 
mekke en 737, d’origine iranienne), d’Abû 
Amr (Arabe mort à kufa vers 770), d’Ibn 

‘Amir (Arabe mort à damas en 762), de ‘Asim 
(affranchi mort à Kûfa en 744), de Hamza 
(affranchi mort en Irak en 772 et d’al-Kisâ’î 
(affranchi d’origine iranienne mort près de 
rayy en 804). Mais sept autres sont également 
tolérés.

LIBAN
En arabe Lubnân. Chaîne de montagnes bor­
dant la Méditerranée, qui a donné son nom à 
'a .réf?on correspondante. Chez les géographes 
médiévaux, le Liban fait partie de la Syrie 
au sens large. Sa principale ville est Beyrouth, 
à l’origine port et ribAt. Les montagnes du 
Liban servirent de refuge au cours de l’his­
toire à divers groupes ethniques ou religieux, 
les chrétiens mardaïtes venus de l’Amanus

vers le IXe siècle, les maronites, d’origine obs­
cure, les Arabes de la tribu de Tanûkh qui 
s’intallèrent vers le Xe siècle dans le sud du pays, 
les druzes, les nusayris. Leur territoire fut 
d’autre part occupé par les croisés qui y créè­
rent des royaumes (royaume de Tripoli en par­
ticulier) et y édifièrent des châteaux forts dont 
certains existent encore.

LITANIE
En arabe dhikr. Répétition du NOM de dieu ou 
de ses divers qualificatifs à laquelle se livrent 
les soufis en vertu de nombreux versets corani­
ques recommandant de « se souvenir fréquem­
ment de Dieu ». Les litanies peuvent comporter 
également la répétition de formules plus ou 
moins développées attestant l’unicité divine. 

LOI
En arabe sharVca. Comprend les dogmes aux­
quels le musulman doit adhérer et les prescrip­
tions qu’il doit observer.

M

ALMA’ARRI
Célèbre poète aveugle, d’origine arabe, né en 
979 et mort en 1058 à Ma‘arrat al-Nu‘mân, 
en syrie septentrionale. Marqué de tendances 
isma’iliennes, apparaît dans ses écrits comme 
un esprit profondément tourmenté par le spec­
tacle des souffrances humaines, plein d’amer­
tume, prompt à la révolte et à l’irrévérence 
à l’égard des dogmes reçus, mais sincèrement 
religieux, plutôt déiste que parfait musulman. 
Ses principales œuvres sont le recueil de pané­
gyriques et d’élégies intitulé Étincelle du silex, 
ainsi que l’Epître du pardon.

MADINAT AL-ZAHRA’
Résidence fondée en 936, à quelques kilomètres 
de cordoue, par le calife umayyade ‘abd al- 
rahman iii, qui fut ensuite éclipsée par la rési­
dence d’al-Mansûr ibn abi ‘amir, puis pillée 
par les mercenaires berbères révoltés au début 
du xi' siècle.

MADRASA
Collège, de fondation officielle ou privée, spé­
cialisé dans l’enseignement des sciences reli- '

461

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



gieuses, et principalement du droit, où était 
assuré l’entretien d’un ou de plusieurs profes­
seurs et de leurs étudiants. Du point de vue 
architectural, la madrasa devint, à l’époque de 
sa grande difffusion, l’un des monuments les 
plus représentatifs de l’art islamique. 

MAGHREB
Ou « Occident ». Région correspondant à 
l’Afrique du Nord, peuplée de berbères et con­
quise par les musulmans à partir de 670. 

MAGIE
Les pratiques de magie et de divination, d’ori­
gine préislamique, remontant soit à d’ancien­
nes coutumes populaires, soit aux croyances 
de l’Antiquité, étaient très répandues dans le 
monde islamique médiéval et en partie tolérées 
par les hommes de religion qui distinguaient 
entre magie prohibée et magie permise. La divi­
nation était étroitement liée à l’astrologie, d’où 
l’usage des horoscopes, mais elle reposait aussi 
sur la pratique qui consistait à deviner l’avenir 
en ouvrant le Coran au hasard et en interprétant 
le verset par lequel commençait la page ouverte. 
La crainte des mauvais présages était universel­
lement répandue et explique notamment l’em­
ploi des euphémismes dans le langage. 

MAHDI
Littéralement « celui qui est guidé [par Dieu] ». 
En milieu sunnite, le terme s’appliqua d’une 
part à des califes du temps passé tels que les 
quatre premiers, ceux qui marchèrent «dans la 
voie droite », d’autre part à un mystérieux per­
sonnage qui devait, à la fin des temps, restaurer 
la religion dans son intégrité et faire régner la 
justice. Cette dernière croyance d’ordre escha- 
tologique, fondée sur des allusions de la tradi­
tion, se développa en milieu populaire à une 
époque quelque peu tardive et sous l’in­
fluence du shi'isme. La théorie du mahdisme, 
qui explique certains mouvements politiques 
modernes, a été bien exposée par ibn khaldun 
dans ses Prolégomènes. Auparavant on avait vu 
un réformateur tel qu’Ibn Tûmart, fondateur 
de la dynastie almohade, se présenter comme 
mahdî.

AL-MAHDI
Nom du fondateur de la dynastie fatimide, 
‘Ubayd Allah, dont l’appartenance à la famille

LA CIVILISATION DE

alide n’est pas certaine. Nom également porté 
par le troisième calife abbasside, qui poursui­
vit pendant quelques années la chimère d’une 
réconciliation avec les prétendants‘alides. 

MAHDIYA
« Ville du mahdî », bâtie et fortifiée au Xe siè­
cle sur une étroite presqu’île de la côte tuni­
sienne par le fondateur de la dynastie fatimide 
comme une ville royale réservée à cet usage et 
pouvant également servir de base maritime.

MAHMUD DE GHAZNA
Fondateur de la dynastie ghaznawide, con­
quérant de I’inde et défenseur du sunnisme en 
Iran, mort en 1030. C’était le fils d’un officier 
turc qui avait été nommé gouverneur du khu- 
rasan par l’émir samanide en 994. Il réussit à 
dominer un vaste empire qui s’étendait de la 
vallée du Gange à l’Iran occidental. Ce fut éga­
lement un mécène qui attira à sa Cour poètes et 
savants.

MAISON
La maison islamique ne présente aucun trait 
constant permettant de la définir. On doit 
cependant noter l’extension particulière de cer­
tains types régionaux imités hors de leur lieu 
d’origine en raison de la vogue d’un art dynas­
tique particulier (extension du type de la mai­
son irakienne à iwans par exemple). 

AL-MAKDISI
Originaire de Jérusalem. Auteur d’un ouvrage 
de géographie écrit à la fin du Xe siècle et qui 
constitue le tableau le plus documenté que nous 
possédions sur la situation matérielle et reli­
gieuse des diverses provinces du monde isla­
mique à cette époque. Ce tableau est à comparer 
à celui qu’à fourni, à la même époque, Ibn 
Hawkal.

MAKSURA
Emplacement réservé à l’intérieur de la salle de 
prière des grandes mosquées. La pratique de 
la maksûra remonterait, d’après les auteurs ara­
bes, à l’époque des premiers califes et aurait 
eu pour but de protéger le souverain contre les 
attentats éventuels ; mais elle fut également liée 
au développement du cérémonial à l’époque 
umayyade et au souci des califes d’établir une 
séparation entre eux et les simples croyants.

l’islam classique

462

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

MALAZGIRT
Ou Manzikert. Localité d’ARMÉNiE située au 
nord du lac de Van, où eut lieu la bataille 
au cours de laquelle le sultan saldjoukide alp 
arslan mit en déroute l’armée de l’empereur 
byzantin Romain Diogène et ouvrit aux bandes 
saldjoukides la voie de I’anatolie orientale. 

MALIK
Jurisconsulte fondateur de l’école malikite, 
qui vécut à médine et y mourut en 795, à 
l’âge de quatre-vingt-cinq ans. Son principal 
ouvrage, le Muwatia', constitue le plus ancien 
traité de droit conservé. Il représente le premier 
effort de systématisation du droit islamique, tel 
qu’il était pratiqué dans le hidjâz, et revêt à ce 
titre une importance considérable. 

MALIKISME
Ecole juridique, fondée au vnr siècle par 
malik, qui se caractérisa par son rigorisme lié à 
des positions théologiques traditionalistes. 
Elle joua un rôle important dans la lutte contre 
le shi’isme en ifrikiya à l’époque des zirides 
et fut prédominante au Maghreb dès une éjx>- 
que ancienne.

MALIKSHAH
Troisième sultan de la dynastie saldjou­
kide, fils d’ALP arslan, qui régna de 1072 à 
1092. Il résida à isfahan et ne séjourna que 
rarement à Bagdad où il fit pourtant quel­
ques constructions imjxirtantes. Il conserva 
longtemps pour vizir le grand nizam al-mulk 
qui poursuivit l’œuvre d’organisation de l’em­
pire commencée sous Alp Arslan. La fin de son 
règne fut troublée, après la mort du vizir, par 
des querelles dynastiques qui annonçaient le 
démembrement de son empire.

MAMLOUKS
De ce nom commun ayant pour sens « esclave » 
dérive le nom de la dynastie qui régna en 
Égypte et en Syrie de 1250 01517, date de l’oc­
cupation des pays arabes par les ottomans. 
Elle correspond à la succession d’ÉMiRS, d’ori­
gine servile mais sans aucun lien de parenté, qui 
appartenaient à l’aristocratie militaire et qui 
avaient pris le pouvoir en substituant leur auto­
rité à celle du dernier souverain ayyoubide 
dont ils constituaient la garde. L’originalité de 
l’État mamlouk consistait en une stricte hiérar­

chie militaire, d’où étaient exclus les hommes 
libres, et au sein de laquelle se faisaient et se 
défaisaient les carrières au milieu de luttes et 
d’intrigues parfois sanglantes. Par ailleurs, les 
Mamlouks pratiquèrent une politique sunnite 
et reconnurent comme califes les descendants 
abbassides réfugiés au Caire après l’invasion 
mongole.

AL-MA’MUN
Septième calife abbasside (813-833), qui était 
fils de Hârûn al-rashid et d’une concubine 
jiersane. Gouverneur des provinces orientales 
à la mort de son père, il obtint le califat en 
menant, depuis sa lointaine capitale de marw, 
une guerre victorieuse contre son demi-frère 
al-Amîn et en faisant assiéger bagdad dont 
la Ville ronde fut alors ruinée. Il se distingua 
ensuite par une politique religieuse nouvelle 
qui heurta les milieux traditionalistes ira­
kiens et instaura la période de I’inquisition 
mu’tazilite ou mihna.

MANICHÉISME
Religion de salut, prétendant à l’universalité, 
qui fut prêchée au iir siècle de notre ère par 
Mani dans les régions iraniennes. Au début 
de l’époque abbasside, certains personnages 
récemment convertis à l’Islam furent accusés 
d’avoir conservé des sympathies pour le mani­
chéisme, et même de militer secrètement pour 
cette religion. Ils furent apjielés zindik, d’un 
mot d’origine iranienne. Certains mouvements 
théologiques comme le mu’tazilisme s’atta­
chèrent tout particulièrement à combattre les 
influences manichéennes.

AL-MANSUR
Deuxième calife abbasside (754-775) et le véri­
table fondateur de la dynastie, après les quatre 
années de règne de son demi-frère al-saffah. 
Fondateur de Bagdad et ennemi irréductible 
des ‘alides auxquels il déniait tout droit au 
pouvoir, il posa les premières bases de I’admi- 
nistration centrale de l’empire et assura le 
respect du principe dynastique.

MARDJ RAHIT
Village de syrie situé au nord de damas, où, en 
684, le nouveau calife marwan Ier, à la tête des 
tribus kalb, mit en déroute les kays, partisans

463

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DS L’iSLAM CLASSIQUE

d’iBN al-zubayr. Cette bataille ne fit qu’accen­
tuer les rivalités entre tribus nord-arabes et tri­
bus YÉMÉNITES.

MARIAGE
Fait l’objet d’un contrat qui doit être conclu 
en présence de témoins libres, deux hommes ou 
un homme et deux femmes, ainsi que de céré­
monies dont certaines sont recommandées par 
les juristes. Le contrat constitue le seul acte 
légalement valable pour qu’il y ait mariage, la 
vie commune et la consommation du mariage 
n’étant point nécessaires et n’ayant de consé­
quences légales qu’en cas de dissolution. La 
célébration du mariage comporte des cérémo­
nies et rites divers, fondés sur des coutumes 
anciennes ou locales et en partie entérinés par le 
droit. Ces usages ne sont pas les mêmes chez les 
bédouins, les paysans et les citadins. Le mariage 
s’accompagne toujours d’un repas offert aux 
hommes. Dans les villes, il est surtout marqué 
par la conduite solennelle de la mariée jusqu’à 
sa nouvelle demeure, coutume qui remonte au 
moins au IXe siècle. Cette cérémonie n’a pas 
pourtant rejeté certaines coutumes des pays 
concernés.

MARIB
Ancienne capitale du royaume de Saba en Ara­
bie du Sud, à proximité de laquelle aurait été 
édifiée la fameuse digue de Mârib qui ser­
vait à irriguer le pays environnant et dont on 
a retrouvé les vestiges. A la rupture de ce 
barrage, au VIe siècle, est attribuée l’émigra­
tion des tribus sud-arabes vers le nord, mais il 
est probable, comme on l’a dit, que le pays était 
déjà alors dans un état de déclin qui empêchait 
la restauration de cet ouvrage.

MARINE
Une marine islamique fut constituée en Médi­
terranée par mu*awiya avec l’aide d’équipages 
chrétiens. C’est avec cette flotte que les califes 
umayyades entreprirent sans succès de s’em­
parer de Constantinople. La marine joua un 
rôle effacé en Orient jusqu’au moment où sala­
din s’efforça de la reconstituer, tandis que 
ne cessait au contraire de s’affirmer, à l’autre 
extrémité de la Méditerranée, la vocation mari­
time de I’andalus dans la guerre de course 
comme dans les activités plus pacifiques. V. 
arsenal.

MAROC
Nom moderne de la partie occidentale du 
Maghreb, né de la déformation du mot Marrâ- 
kush (marrakech) qui désignait la ville la plus 
importante de cette région.

MARRAKECH
Ville du maghreb extrême située au pied de 
l’Atlas. Fondée par les almoravides, proba­
blement en 1070, dans un lieu où n’existait, dit- 
on, aucune agglomération, elle fut occupée en 
1147 par les almohades qui en firent à leur 
tour leur capitale, puis conquise en 1269 par les 
mérinides qui installèrent leur résidence à fès. 

MARW
Ville de I’iran oriental (à distinguer de son 
homonyme Marw al-Rûd sur le cours du même 
Murghâb), conquise vers 651 par les armées 
musulmanes, qui fut la résidence d’ABU muslim 
lors de la préparation de la «révolution abbas­
side» et devint le chef-lieu de l’importante 
et fertile province du khurâsân. Remplacée 
ensuite par nishapur, elle vit peu à peu son 
importance décliner dans les siècles ultérieurs, 
bien qu’elle eût pour un temps retrouvé sa 
suprématie pendant la domination des sal­
djoukides, notamment pendant le règne de 
malikshah et celui de Sandjar qui devait y être 
enterré, et que les timourides s’y soient 
intéressés après la ruine de la cité par les 
mongols.

MARWAN Ier
Quatrième calife umayyade, fondateur de la 
branche marwanide. Né à la mekke, il n’au­
rait pas été compagnon du Prophète, mais il 
entra au service de son grand-oncle, le calife 
‘uthman. Il fut proclamé calife à l’assemblée 
de Djâbiya en 683, à un âge déjà avancé. Il 
mourut à damas en 685.

MARWAN II
Dernier calife umayyade, qui avait établi sa 
résidence à harran en haute-mésopotamie. 
Il fut vaincu par les armées abbassides à la 
bataille du Grand zab. Poursuivi, il se réfugia en 
Égypte, mais fut rejoint à Bûsîr où il fut tué 
(août 750).

MASHHAD
Martyrion, monument commémoratif ou cha-

464

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

pelle funéraire qui tient à la fois de Moratoire 
et du mausolée, qui peut recouvrir une tombe 
de martyr ou d’iMAM ou simplement signaler 
l’endroit où s’est manifesté un prophète. Sou­
vent objet de visites pieuses et parfois lié à 
des dévotions shi’ites, il put motiver l’érection 
d’édifices imposants.

AL-MAS’UDI
Polygraphe arabe né à bagdad d’une famille 
qui prétendait descendre du Compagnon ibn 
mas’ud. Après avoir voyagé dans toute l’Asie, 
peut-être jusqu’en Extrême-Orient, ainsi que 
sur les côtes d’Afrique orientale, il vint s’instal­
ler en syrie, puis à fustat où il écrivit un 
ouvrage encyclopédique dont nous n’avons 
conservé qu’un abrégé intitulé les Prairies d’or. 
Peu avant sa mort (956), il écrivit un traité, le 
Livre de l’avertissement, qui fournit des détails 
précis sur diverses questions historiques et géo­
graphiques.

AL-MATURIDI
Théologien considéré comme le fondateur de 
l’école maturidite, mort à Samarkand en 944 et 
contemporain d’AL-ASH’ARi. Il semble qu’al- 
Mâturidî ait été considéré comme un simple 
théologien hanafite et son école régulière­
ment confondue avec le hanafisme dont elle 
représente un aspect. Solidement implanté en 
transoxiane, le maturidisme constitua, au 
sein du kalam, la tendance la plus proche du 
mu’tazilisme.

MAUSOLÉE
Type d’édifice inconnu de la civilisation isla­
mique à ses débuts, où l’on construisait peu au- 
dessus des sépultures, mais dont la vogue 
fut croissante à partir du xie siècle, ce qui 
donna lieu à des interprétations architecturales 
variées.

AL-MAWARDI
Juriste et moraliste de l’époque bouyide qui fut 
en rapports étroits à bagdad avec les milieux 
gouvernementaux, notamment avec un célèbre 
vizir califien, et qui mourut en 1058. On lui doit 
l’un des premiers traités de droit public, intitulé 
les Statuts gouvernementaux, où il propose un 
programme de redressement du califat dont 
les pouvoirs avaient été amoindris durant la 
période bouyide. Il écrivit aussi un traité de

morale intitulé Règles de vie profane et religieuse. 

MAWLAWIYA
confrérie mystique dite des «derviches tour­
neurs », qui doit son nom au titre de mawlânâ, 
«notre maître», donné à son fondateur, Dja-; 
lâl al-Dîn al-Rûmî (m. 1273). Son centre était 
à konya en Anatolie. Elle se répandit dans 
cette région, à Istanbul et même en syrie à 
l’époque ottomane.

MAWLID AL-NABI
fête populaire connue au Maghreb sous le; 
nom de mouloud, fixée au 12 rabî’ I et liée à 
la vénération dont fut l’objet, à partir de la fin 
du vme siècle semble-t-il, la maison natale de-?' 
Muhammad à la mekke.

MÉDECINE
Branche où les savants travaillant dans le 
monde musulman firent des observations cli­
niques parfois importantes. Parmi les grands 
médecins, citons les Banû Bakhtîshû*, chré­
tiens, iraniens, médecins des califes abbas­
sides au viip siècle, ‘Ali Rabbân al-Tabarî 
(IXe siècle) et ibn sina (xe-xie siècle), al-biruni 
écrivit aussi un important Traité des drogues. 

MÉDINE
Ville d’Arabie, anciennement Yathrib, qui 
devint la résidence de Muhammad après I’hé- 
gire. Médine, siège du califat sous les trois 
premiers califes, fut abandonnée par ‘ali en 
656. Ayant cessé d’être capitale, elle devint non 
seulement une ville sainte où l’on vénérait les 
souvenirs du Prophète et visitait son tombeau,. 
mais le refuge de gens pieux comme aussi des 
opposants au régime. Les ‘alides notamment 
vécurent de préférence à Médine tant que les 
califes le leur permirent. Médine fut aussi, à 
l’époque umayyade, une ville de plaisirs et de 
divertissements, célèbre par ses chanteuses. Sa 
mosquée, considérée comme sanctuaire sacré 
(haram), contient le tombeau du Prophète 
ainsi que ceux de fatima, d’ABu bakr et 
de ’umar. La construction d’une mosquée. 
monumentale remonte au calife umayyade al- 
walid Ier et l’édifice subit par la suite de nom­
breux remaniements.

MEKKE (la)
Ville sainte et berceau de l’Islam, située dans

465

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

une dépression montagneuse du hidjaz, à quel­
que 1200 km de la syrie et 800 km du yémen. 
Elle resta à l’époque islamique le centre du 
nouveau pèlerinage, en même temps qu’elle 
constituait le point vers lequel devait se tourner 
tout fidèle accomplissant la prière rituelle. 
Ville religieuse avant tout, située dans un 
haram, elle fut l’objet de l’attention des diver­
ses dynasties qui la contrôlèrent. Aux umayya­
des qui la reprirent à l’anti-calife ibn al- 
zubayr revint le mérite de construire la mos­
quée sacrée enfermant dans sa cour la Ka’ba. 
Au Xe siècle, l’entrée en scène des karmates 
inaugura une période de troubles (attaques de la 
ville et prise de la Pierre noire en 930, rendue en 
950), suivie de l’instauration d’une dynastie de 
gouverneurs hasanides, les sharîfs de 
la Mekke, qui devaient y subsister jusqu’à 
l’époque moderne. Ces sharîfs reconnurent 
tantôt la suzeraineté des fatimides, tantôt 
celle des saldjoukides, jusqu’à ce que les 
ayyoubides puis les mamlouks, suivis des 
ottomans, eussent étendu leur domination sur 
l’Arabie.

MÉRINIDES
Dynastie qui régna au maghreb de 1196 à 1465. 
Succédant aux almohades dans la partie occi­
dentale de leur royaume, avec le soutien des 
berbères Zenâta, elle eut pour capitale fès. Elle 
tenta sans succès de secourir les nasrides de 
grenade, ne réussit pas à repousser les atta­
ques des Espagnols et des Portugais au début 
du xv* siècle et fut alors éliminée. 

MESHHED
Ville de I’iran oriental, qui succéda à l’an­
cienne Tûs, laquelle avait été conquise vers 650 
par les armées musulmanes. Le nom de Mesh- 
hed apparaît pour la première fois dans des 
textes du Xe siècle ; c’est celui du mausolée ou 
mashhad qui avait été bâti en ce lieu pour 
I’imam al-Ridâ et qui était devenu le centre 
d’une agglomération importante à la suite de la 
fréquentation par les shi’ites de ce lieu de pèle­
rinage.

MIHNA
Nom donné par les milieux sunnites à 
l’épreuve à laquelle furent soumis les hommes 
de religion à la fin du règne du calife al- 
ma’mun et durant les deux règnes suivants,

lorsque la doctrine mu*tazilite fut érigée en 
doctrine officielle.

MIHRAB
Niche creusée dans le mur kibla d’une mos­
quée. Son apparition à l’époque umayyade 
ne saurait s’expliquer indépendamment du rôle 
alors dévolu à la mosquée comme lieu de ras­
semblement de la communauté sous la pré­
sidence de son chef temporel et religieux ou 
imam. La valeur symbolique du mihrâb ne fit 
ensuite que croître, tandis qu’on s’appliquait en 
même temps à en faire l’emplacement le plus 
richement décoré de tout l’édifice. 

MINARET
Tour utilisée pour lancer I’appel a la prière. 
Son usage, quoique ancien, n’était pas connu de 
Muhammad. La grande variété de formes revê­
tue par ces minarets n’a pas encore été étudiée 
de manière satisfaisante, pas plus que le pro­
blème de l’origine de ce type d’élément archi­
tectural qui fut sans doute utilisé à des fins 
diverses, parmi lesquelles celle de tour à 
signaux.

MINBAR
Élément essentiel du mobilier de la mosquée 
puisqu’il s’agit de la chaire à degrés d’aspect 
monumental où se tient le prédicateur pour 
prononcer son sermon lors de la prière 
solennelle du vendredi. L’usage du minbar, 
qui correspondait d’abord à celui d’un trône 
réservé au chef de la communauté, remontait à 
Muhammad lui-même.

MINIATURES
Utilisées pour décorer les manuscrits de cer­
tains types d’ouvrages arabes à partir du xir siè­
cle. Firent ensuite la gloire des écoles de minia­
tures persanes et turques qu’illustrèrent des 
artistes renommés.

MIRDASSIDES
Dynastie d’ÉMiRS arabes qui régnèrent en 
syrie du Nord de 1023 à 1079. De confession 
shTiste, ils n’en reconnaissaient pas moins, 
comme les hamdanides qu’ils avaient supplan­
tés, le califat abbasside.

MISKAWAYH
philosophe et historien de l’époque bouyide,

466

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

mort en 1030. Il s’intéressa particulièrement à 
l’éthique, composa sur ce sujet un traité où l’on 
relève une forte influence des idées philoso­
phiques grecques, recueillit également les sen­
tences appartenant à diverses traditions et fut 
l’auteur d’une chronique, dont les derniers 
tomes décrivent de façon fort vivante l’histoire 
politique de bagdad au Xe siècle. 

MOGHOLS
Dynastie dont le fondateur, Bâbur, prétendait 
descendre à la fois de Timûr et de Gengis Khan, 
et qui régna en inde de 1526 à 1858. Elle fut 
surtout illustrée par un règne qui dura cin­
quante ans (i556-i6o5), celui d’Akbar, grand 
homme d’État et penseur original aux idées 
syncrétistes.

MOÏSE
En arabe Mûsâ. prophète mentionné par le 
Coran qui reproduit un certain nombre de 
récits bibliques en y apportant des modifica- 

. tions de détail et en y faisant des adjonctions 
qui paraissent être d’origine aggadique. Moïse, 
rejeté par son peuple, est présenté comme un 
précurseur de Muhammad. Le Coran connaît 
les divers épisodes de sa vie et lui attribue plu­
sieurs prodiges.

MONGOLS
Ou Il-Khâns. Dynastie qui régna en Iran de 
1256 à 1353. Il-Khân est le titre que porta 
Hülegü,descendant de Gengis Khan et frère du 
grand Khân Mengu, qui fut chargé de la con­
quête et de l’occupation de l’Asie occiden­
tale. Hûlegü et ses descendants, chassés de la 
syrie par les mamlouks en 1260, régnèrent sur 
I’irak, I’iran, I’anatolie orientale et le Cau­
case. Restés d’abord chamanistes et favorables 
au christianisme et au bouddhisme, les khâns 
se convertirent à l’Islam à la fin du xiir siècle, 
ce qui permit une meilleure entente entre les 
sujets iraniens et les conquérants turco-mon- 
gols. L’empire ilkhanide se disloqua rapide­
ment au début du XIVe siècle.

MONNAIE
La frappe des monnaies était un privilège du 
souverain. Les premières monnaies frappées 
par les souverains musulmans étaient à l’imita­
tion des pièces byzantines ou sassanides. Elles 
furent ensuite pourvues seulement de légen­

des arabes. Le nom du calife n’apparut qu’au 
début de l’époque abbasside. Il fut souvent 
suivi du nom de l’héritier et de celui du gouver­
neur. Lorsque l’empire se morcela, les dynas- 
tes autonomes frappèrent eux-mêmes monnaie, 
mais en continuant d’indiquer sur l’avers des 
pièces le nom du calife dont ils reconnaissaient 
ainsi l’autorité. Les monnaies, à l’origine uni­
formes, devinrent ainsi rapidement variées avec 
le morcellement de l’empire.

MOSAÏQUES
Utilisées pour la décoration extérieure et inté­
rieure des monuments sous deux formes diffé­
rentes : la mosaïque exécutée dans la tradition 
des mosaïques hellénistiques ou byzantines, et 
la mosaïque de faïence faite de fragments de*.'. 
céramique. Le premier type fleurit tout parti-:; 
culièrement à l’époque umayyade, mais se per- 
pétua en syrie par exemple jusqu’à l’époque . 
mamlouke. Le second type allait faire la célé­
brité des monuments des époques mongole et 
timouride en iran et en Asie centrale. Une 
place à part doit encore être réservée aux mosaï­
ques exécutées en briques sur fond de plâ­
tre que l’on vit apparaître en Iran sur certains 
monuments saldjoukides ou légèrement pos­
térieurs.

MOSQUÉE
Le terme français mosquée, venant de l’es­
pagnol mezquita, correspond à l’arabe masdjid 
désignant tout lieu destiné à l’accomplissement 
de la prière rituelle. En fait il est préférable . 
de le réserver à la traduction du terme arabe 
djâmi*, pour lequel on adopte parfois l’expres­
sion grande mosquée ou mosquée-cathédrale, 
et d’y voir l’édifice cultuel fondamental servant " 
à réunir la communauté pour la Prière solen­
nelle du vendredi et pour l’audition de l’allocu­
tion, de nature plus ou moins religieuse selon 
les époques, prononcée par I’imam sur. le min- 
bar. On en distinguera donc le simple ora­
toire sans valeur de lieu de réunion officiel. 
Cette distinction permet de se rendre compte 
de l’évolution architecturale différente de deux 
types de moniunents dont le premier a été mar­
qué par le cérémonial aulique et a toujours été 
interprété comme un vaste local destiné aux 
déploiements de foule, tandis que le second 
pouvait être annexé aux édifices les plus divers 
pour y servir simplement de lieu de dévotion.

467

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



MOSSOUL
Ville de haute-mésopotamie, située sur le 
Tigre en face de l'ancienne Ninive. D'abord 
colonie militaire fondée en 641 par les conqué­
rants musulmans, elle connut rapidement au 
cours de la période umayyade une extension 
considérable. Ce fut la résidence des premiers 
hamdanides ainsi que de zanki et d'une bran­
che des zankides plus connus sous le nom 
d’ATABEGS de Mossoul.

MSHATTA
Important château umayyade du plateau 
transjordanien, situé à environ 35 km au sud de 
‘Amman, dont la datation et l’interprétation 
furent longtemps discutées.

MU'AWIYA
Premier calife umayyade, fils d’ABU sufyan, il 
appartenait à la puissante aristocratie mekkoise 
et ne se rallia à l’Islam que lors de la reddition 
de la mekke. Nommé gouverneur de la syrie 
après la conquête de cette province, à laquelle 
il avait activement participé, il vit son autorité 
accrue au temps de ‘uthmân et agit en adminis­
trateur remarquable. Devenu calife, il régna 
pendant vingt ans en réussissant à annihiler 
l’opposition des fils de ‘ali. Généralement loué 
pour sa maîtrise de soi, sa souplesse, sa finesse 
politique, son éloquence et son esprit de déci­
sion, â fut cependant violemment attaqué par 
les adeptes du shi‘isme et les partisans du 
régime abbasside.

MUFTI
Jurisconsulte donnant des consultations juri­
diques ou fatwâ. A l'époque classique, la fonc­
tion de mufti n'a aucun caractère officiel et les 
avis des jurisconsultes n'ont pas force exécu­
toire. C’est seulement à l’époque ottomane 
que fut organisé un corps de muftis hanafites 
ayant à sa tête un « grand mufti » et dont les avis 
étaient suivis en matière de statut personnel et 
d'organisation du culte.

MUHARRAM
Nom du premier mois de l'année musulmane. 
Le sens de ce mot (« interdit » ou « sacré ») s’ex­
plique par le fait qu'à l’époque antéislamique 
ce mois correspondait à une époque de trêve 
sacrée. A l'époque islamique le 10 muharram, 
appelé ‘Ashûrâ, devint un jour de fête célé­

LA CIVILISATION DE

bré par les shi‘ites qui commémoraient ce 
jour-là l’anniversaire de la mort d’AL-HUSAYN à 
karbala’.

MUHTASIB
Magistrat chargé de la fonction de hisba. Cette 
fonction est parfois rattachée à celle de la police. 
Parfois au contraire elle est assumée par le cadi, 
sans qu’il existe de muhtasib. La fonction n'est 
attestée pour la première fois que sous le cali­
fat d'AL-MANSUR. Quant aux attributions du 
muhtasib, elles sont définies par le juriste al- 
mawardi, tandis que les traités de hisba des xii* 
et XIIIe siècles prévoient surtout la nature du 
contrôle que le muhtasib doit exercer sur les 
marchands, artisans et membres des diverses 
professions.

MU'IZZ AL-DAWLA
Premier «grand émir» de la famille bouyide, 
qui, après s’être établi au kirman, domina 
I’irak de 945 à 967.

AL-MUKHTAR
Rebelle de l'époque umayyade qui défendit en 
irak les droits du fils de ‘ali nommé Muham­
mad ibn al-hanafiya et qui fut vaincu et tué 
en 687.

AL-MUKTADIR
Dix-huitième calife abbasside (908-932) qui 
régna longtemps mais se laissa dominer par son 
entourage. Il changea maintes fois de vizir, d’où 
l’instabilité politique d'une période marquée 
par le déclin de l’autorité califienne et du pou­
voir civil au bénéfice du pouvoir militaire, et 
périt de mort violente en voulant s'opposer à un 
général rebelle.

AL-MUKTAFI
Dix-septième calife abbasside (902-908), qui 
œuvra énergiquement pour le redressement du 
califat sunnite.

MURDJITES
Partisans d'un mouvement théologique refu­
sant de condamner et d'exclure de la commu­
nauté les croyants coupables d'un manque­
ment grave à la loi.

MURUWWA
Terme arabe signifiant « virilité, maîtrise de soi,

l’islam classique

468

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

dignité » et correspondant à l’une des notions 
fondamentales de l’éthique àrabo-islamique.

MUSA IBN NUSAYR
Général arabe qui conquit l’Espagne. Mûsâ 
revint à damas en 715, pourvu d’un riche 
butin, mais tomba aussitôt après en disgrâce, 
accusé de détournements, et mourut pauvre en 
exil.

MUSALLA
Terme signifiant «lieu de prière», mais dési­
gnant plus particulièrement un oratoire en 
plein air. Le musaliâ comporte seulement un 
mihrab devant lequel le souverain, ou son 
représentant, se tient pour diriger la prière. 

MU’TA
Localité de Transjordanie où, en 630, une petite 
troupe musulmane envoyée par Muhammad 
pour soumettre les Arabes installés dans cette 
région fut défaite par une armée byzntine et 
essuya d’importantes pertes.

AL-MU‘TADID
Seizième calife abbasside, fils du régent al- 
MUWAFFAK et d’une concubine grecque, dont le 
règne (892-902) fut consacré à rétablir la situa­
tion très compromise du califat. Ce fut un des 
souverains les plus habiles de la dynastie mais il 
ne put empêcher à la fin de son règne les kar­
mates d’infliger une sévère défaite aux armées 
califiennes ni les secrétaires shi'ites de prendre 
solidement pied dans I’administration cen­
trale.

AL-MUTANABBI
Surnom d’un poète du Xe siècle surtout célè­
bre par ses panégyriques. Né à kufa en 915, 
il alla étudier à damas. Séduit par le mouve­
ment shi'ite extrémiste qui se répandait alors 
en syrie, il aurait pris la direction d’une révolte, 
d’où son surnom «celui qui se prétend pro­
phète », et aurait été emprisonné. Mais quelque 
temps après il réussit à attirer l’attention de 
l’émir d’Alep, sayf al-dawla, qui l’invita à sa 
Cour où il passa neuf ans à alep à composer soit 
des panégyriques vantant la gloire des Arabes, 
soit des poèmes d’inspiration pessimiste. En 
butte à l’envie, il dut chercher un autre pro­
tecteur qu’il trouva en la personne du régent 
kafur en Égypte, gagna ensuite I’irak, puis

I’iran, et fut alors tué par des bédouins pillards 
lors de son voyage de retour. 

AL-MU‘TASIM
Huitième calife abbasside (833-843) et frère 
d’AL-MA’MUN auquel il succéda. Célèbre dans 
les annales islamiques pour avoir le premier 
introduit l’usage d’une abondante milice per­
sonnelle faite d’ESCLAVES d’origine turque ou 
iranienne, il le fut aussi pour avoir fondé à 
samarra une nouvelle résidence califienne.

AL-MUTAWAKKIL
Dixième calife abbasside (847-861) et fils d’AL- 
mu'tasim, qui résida à samarra et fut surtout 
connu comme le « restaurateur » du sunnisme 
après la période d’iNQuismoN mu'tazilite et 
son hostilité aux descendants de ‘ali. Il périt 
assassiné à l’instigation de son propre fils. 

MU'TAZILITES
Partisans d’un mouvement théologique rigo­
riste à tendance rationalisante.

AL-MU'TAZZ
Treizième calife abbasside, fils d’AL-MUTA- 
wakkil, qui régna à samarra de 866 à 869, 
date à laquelle il fut déposé par les gardes 
turcs.

AL-MUWAFFAK
Frère du calife abbasside al-Mu'tamid et 
régent de l’empire de 875 à 891. Il s’illustra en 
combattant la grave rébellion des zandj du Bas- 
Irak et réussit à faire désigner comme héritier 
son propre fils, al-mu*tadid.

N

NABATÉENS
Peuplade arabe qui, à une époque difficile à 
déterminer, s’infiltra dans le territoire transjor­
danien où, au IIe siècle av. J.-C-, ses chefs réus­
sirent à constituer un royaume ayant pour capi­
tale Petra. L’appellation « nabatéen » est passée 
en arabe et désigne, à l’époque islamique, les 
agriculteurs autochtones.

NAHRAWAN
Localité proche de l’actuelle BAGDAD, située sur

469

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



le canal du même nom, où eut lieu la bataille au 
cours de laquelle les partisans de ‘ali extermi­
nèrent les réfractaires kharidjites.

NASIR-I KHUSRAW
Poète et lettré persan, né en 1003 dans la région 
de balkh, mort en 1060 dans le pays mon­
tagneux du Badakhshân (proche de la source 
de l’Amou Darya). Propagandiste isma‘ilien au 
cours de ses voyages, il est fauteur d’un recueil 
de poèmes philosophiques, d’une encyclopé­
die et surtout d’une précieuse Relation qui nous 
renseigne sur la situation du monde musulman 
au xic siècle.

AL-NASIR LIDIN ALLAH
« Celui qui fait triompher la religion de Dieu », 
surnom de règne du trente-quatrième calife 
abbasside (1180-1225), qui essaya de mener 
une politique indépendante et de restaurer l’au­
torité califienne.

NASRIDES
Dynastie qui régna à grenade de 1230 à 1492. 

NAVIGATION
Joua un grand rôle dans la vie des pays islami­
ques, en raison des liaisons commerciales mari­
times qu’ils entretinrent d’une part avec les 
pays de la Méditerranée occidentale, d’autre 
part avec l’Extrême-Orient. La navigation flu­
viale fut également très développée, notam­
ment le long de l’axe de l’Euphrate, de balis 
à basra, et il existait de nombreux types de 
bateaux dont nous connaissons les noms plus 
que les caractéristiques exactes.

NIHAWAND
Ville d’iRAN occidental, appartenant aux dji- 
bal, située, à 1800 m d’altitude, sur la route 
menant d’iRAK à isfahan. Près de la ville eut 
lieu la bataille qui, en 642, ouvrit aux armées 
musulmanes la voie de l’Iran.

NILOMÈTRE
Monument situé dans l’Ile de Rawda à FUSTAT 
et abritant l’échelle graduée destinée à mesurer 
la hauteur du Nil lors de ses crues. Encore con­
servé actuellement, le nilomètre aurait été cons­
truit par al-ma’mun, puis restauré au temps du 
calife abbasside al-mutawakkil par les soins 
du savant astronome al-Farghânî, et porte

LA CIVILISATION DE

encore des inscriptions remontant à cette date. 

NISHAPUR
Ville de I’iran oriental, conquise vers 651 par 
les armées musulmanes et devenue prospère au 
IXe siècle quand les gouverneurs tahirides en 
firent leur résidence. Chef-lieu du khurâsân à 
l’époque de la domination des samanides, elle 
présentait alors la division tripartite tradition­
nelle des villes d’Iran — citadelle, ville et fau­
bourgs — et connaissait une grande prospérité 
—activités agricoles et commerciales, existence 
dans son voisinage de mines de turquoise répu­
tées. Résidence du Ghaznawide mahmûd, puis 
du Saldjoukide tughrilberg à partir de 1038, 
elle fut, aux xir et xmc siècles, dévastée par des 
guerres, des révoltes et des tremblements de 
terre dont elle ne se releva jamais.

NIZAM AL-MULK
Célèbre ministre des sultans saldjoukides, né 
en 1018 près de Tûs en IRAN, mort en 1092. 
Devenu sous malikshah un véritable maî­
tre de l’empire, il entreprit de mettre fin à 
l’insubordination de nombreux membres de la 
famille califienne, tandis que par ailleurs il se 
montrait beaucoup plus exigeant à l’égard du 
souverain et qu’il développait l’enseignement 
du droit shafi'ite dans les nouvelles madra­
sas. Il a laissé un traité de gouvernement inti­
tulé Siyâset Nâme, écrit en persan en 1091. 
Dans la dernière partie de sa carrière, il eut à 
faire face à une recrudescence de fisma‘ilisme 
et fut assassiné en 1092 par un homme déguisé 
en soufi que l’on considère généralement 
comme un envoyé des nizaris ou « assassins ». 

NOMS DE DIEU
Qualificatifs s’appliquant à Dieu, au nombre 
de quatre-vingt-dix-neuf. Les plus importants 
figurent dans le texte du Coran. L’existence de 
ces noms par lesquels il est recommandé de 
s’adresser à Dieu a amené les théologiens à 
poser le problème des attributs divins. 

NUIT DU DESTIN
Nuit sainte, le plus souvent située entre le 27 et 
le 28 ramadan, au cours de laquelle, selon une 
croyance répandue, le destin de chaque homme 
était fixé pour l’année à venir. Il est recom­
mandé aux croyants de passer en prières dans 
les mosquées de la ville cette nuit au cours de

l’islam classique

470

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

laquelle on célèbre d’autre part l’anniversaire 
du jour où furent révélées les premières sou­
rates du Coran. Une autre nuit, celle du 14 au 15 
sha’bân, était également considérée, aux Xe et 
XIe siècles, comme «nuit du destin». Selon al 
ghazali, il y avait quinze nuits durant les­
quelles il était recommandé de prier pour être 
exaucé.

AL-NU‘MAN (le cadi)
Juriste de l’époque fatimide, auteur d’ou­
vrages de droit isma‘ilien qui font autorité. Au 
temps du calife al-Mu‘izz, il jouit d’un pres­
tige exceptionnel et occupa l’un des premiers 
rangs dans la hiérarchie des propagandistes 
isma*iliens. Il mourut en 974 à fustât.

NUR AL-DIN
Souverain zankide qui régna en syrie de 1146 
à 1174. Fils de l’atabeg zanki, il hérita tout 
d’abord du seul royaume de Syrie du Nord, 
mais se fit rapidement remarquer par son action 
vigoureuse contre les Francs, à qui il enleva 
plusieurs places fortes, et s’empara de Damas, 
régnant alors sur la Syrie entière. Nur al-Dîn a 
laissé là réputation d’un champion de l’Islam et 
du sunnisme, soucieux de se conformer aux 
prescriptions de la loi et de faire régner la jus­
tice et l’équité parmi ses sujets. Ce fut un grand 
bâtisseur, qui d’une part restaura les défenses 
des principales villes syriennes, d’autre part fit 
édifier en grand nombre mosquées, madrasas 
et hôpitaux.

NUSAYRIS
Secte shi’ite extrémiste remontant, semble- 
t-il, au IXe siècle, qui considérait ’Alî comme 
une incarnation de la divinité et dont la doctrine 
paraît avoir subi l’influence de certaines idées 
chrétiennes. Ses représentants, installés dans 
la syrie septentrionale, sont plus couramment 
appelés aujourd’hui alaouites.

O

OPTIQUE
Science cultivée par les musulmans qui firent 
certaines découvertes dans le domaine de la 
réfraction. Le plus célèbre savant est Ibn al-

Haytham, qui travailla au caire sous les fati­
mides dans la première moitié du XIe siècle et 
dont le traité fut traduit en latin en Occident dès 
le XIIe siècle.

OR
La monnaie d’or, surtout utilisée dans les 
anciennes provinces de l’Empire byzantin, 
demeura toujours, avec I’argent, l’une des 
bases du système monétaire islamique. Le 
métal lui-même était produit dans certaines 
régions de l’empire et servait à la fabrication de 
pièces d’orfèvrerie.

ORATOIRE
En arabe masjid. Lieu de culte réservé à la 
prière rituelle. On en connaît de nombreux 
exemples dans les villes comme oratoires de 
quartiers. Mais leurs plus intéressants spéci­
mens du point de vue architectural furent sans 
doute les oratoires de palais conservés par 
exemple à lashkari .bazar ou à saragosse. 
Noter aussi les types d’oratoires attestés dans 
certains caravansérails saldjoukides. 

OTTOMANS
Dynastie qui doit son nom à un certain 
‘Uthmân, chef de la famille de la tribu turque 
des Oghuz établie en anatolie. Les chefs de ce 
petit clan de Bithynie à l’époque des Princi­
pautés, développant leurs activités de guerre 
sainte en Europe, devinrent les maîtres d’un 
vaste empire.

P
PACTE PRÉÉTERNEL
En arabe mîthâk. Pacte par lequel les hom­
mes, avant même leur création, auraient, selon 
le Coran, reconnu la souveraineté de leur Sei­
gneur. Les soufis se fondent souvent sur ce 
pacte pour prouver la possibilité de l’union 
mystique.

PALAIS
A côté des châteaux, les palais furent abon­
damment représentés dans la civilisation isla­
mique classique qui connut, à partir de l’épo­
que abbasside, des fondations souveraines 
correspondant à de véritables villes royales le

471

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



plus souvent ruinées aujourd’hui. Pour certai­
nes d’entre elles, on peut néanmoins faire état 
de plans détaillés et reconstituer partiellement, 
d’après descriptions et récits, la vie et les céré­
monies qui y prenaient place. Leurs pre­
miers spécimens furent à l’origine des gran­
des métropoles irakiennes de bagdad, rakka 
ou samarra. Imités ensuite dans tout l’empire 
chaque fois qu’y régnait une dynastie suffisam­
ment puissante, ces palais se retrouvèrent avec 
les mêmes caractéristiques dans les provin­
ces les plus éloignées et leur tradition renaîtra 
encore, par-delà les siècles et les périodes trou­
blées où fleurirent citadelles et châteaux forts, 
dans les constructions d’époque tardive que 
seront les fastueux palais des moghols, des 
safavides et des ottomans.

PALMYRE
En arabe Tadmur. Oasis de syrie qui fut 
anciennement occupée par une peuplade arabe 
rivale des nabatéens et aramaïsée comme eux. 
Après avoir joué un rôle important à l’épo­
que romaine, Palmyre resta, à l’époque islami­
que, une place caravanière, mais sans commune 
mesure avec l’antique cité dont les ruines se 
dressent encore au milieu du désert.

PAPIER
Matériau connu dans l’Empire abbasside 
depuis le milieu du vme siècle, mais surtout à 
partir du IXe, lorsque son emploi se répandit 
dans la chancellerie bagdadienne, pour servir 
de support aux textes les plus variés. Sa fabrica­
tion, limitée d’abord à la région de Samarkand 
où s’était implantée cette invention chinoise, 
gagna ensuite au Xe siècle I’irak, la syrie et 
I’égypte pour atteindre au xne le maroc et 
l’Espagne. Son prix de revient relativement peu 
élevé, inférieur en tout cas à ceux du papyrus et 
du parchemin, explique que l’on ait pu écrire 
énormément dans la civilisation islamique. 

PAPYRUS
Matériau d’origine végétale, fabriqué à partir 
de la plante du même nom et selon une tech­
nique essentiellement égyptienne, qui fut uti­
lisé comme support de I’écriture dans les pre­
miers siècles de l’Islam et avant la généralisa­
tion de l’usage du papier. Ses plus anciens spé­
cimens d’époque islamique ont été retrouvés en 
Égypte. Leurs grandes collections conservées

LA CIVILISATION DE

dans des bibliothèques d’Orient ou d’Occi­
dent offrent à l’historien une mine de rensei­
gnements de toutes sortes, exploités selon les 
méthodes d’une science spécialisée, la papyro­
logie, dont on étend souvent la compétence, par 
une extension abusive du terme, à tous les docu­
ments anciens écrits en arabe sur quelque maté­
riau que ce soit (cuir, parchemin, papier, tissu, 
bois, os, ostraca, verre ou même pierre). Maté­
riau coûteux, mais apprécié dans les bureaux de 
l’État umayyade, puis abbasside — car les 
documents écrits sur papyrus étaient difficiles à 
gratter et falsifier —, le papyrus ne put cepen­
dant résister à la concurrence du papier et sa 
fabrication, qui avait commencé à décliner dans 
le cours du Xe siècle, cessa complètement dans 
la seconde moitié du XIe.
PARCHEMIN
Matériau utilisé, ainsi que les peaux tannées de 
moutons, chèvres, veaux et gazelles, comme 
support de I’écriture dans les tout premiers 
siècles de l’Islam, en même temps que le papy­
rus égyptien et avant la diffusion de la techni­
que du papier. Son usage était surtout réservé, 
soit aux pièces d’ARCHiVES dont on tenait à 
assurer la conservation, soit aux copies soignées 
du Coran, dont certaines pouvaient s’accompa­
gner de délicates ennluminures. Le parche­
min demeura un matériau précieux, abandonné 
de manière à peu près générale au xic siè­
cle, bien que son emploi se fût maintenu plus 
longtemps dans les provinces occidentales du 
Maghreb et de l’Espagne.

PARTI (esprit de)
En arabe ‘asabiya. Issu de l’ancien esprit de clan 
bédouin et transposé sur le plan islamique, c’est 
l’attachement à des mouvements politico-reli­
gieux et aux régimes correspondants. L’esprit 
de parti est considéré par l’historien ibn khal- 
dun comme indispensable à la constitution des 
États. Cultivé par les shi‘ite$, il s’oppose à 
l’esprit de regroupement communautaire que 
préconisent les traditionalistes.

PEINES
Des peines légales on distingue les peines dis­
crétionnaires laissées à l’arbitraire du chef de 
la communauté et administrées généralement 
par ses représentants, le préfet de police et le 
mühtasib.

l’islam classique

472

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

PÈLERINAGE RITUEL
Pour effectuer le Pèlerinage majeur, obliga­
tion fondamentale de l’Islam, les pèlerins, après 
s’être mis en état de sacralisation à l’endroit où 
ils pénètrent dans le territoire sacré ou haram, 
se réunissent dans la mosquée de la mekke, le 
7 du mois de dhû 1-hidjdja et accomplissent 
pendant les jours suivants divers rites dont la 
station à ‘Arafa et le jet des cailloux à Mina, 
entrecoupés d’allocutions pieuses et de prières. 
Le io, prend place le sacrifice qui marque la 
fin du Pèlerinage proprement dit. Alors, aussi, 
le pèlerin se fait raser la tête, signe de désacrali­
sation, avant de retourner à la Mekke. Le Pèle­
rinage mineur ou ’utnru, effectué seul ou à la 
suite du Pèlerinage majeur, consiste seulement 
en rites accomplis à la Mekke. Le Pèlerinage, 
toujours dirigé par un représentant du chef 
de la communauté, était pour ce dernier l’oc­
casion d’affirmer sa domination sur les villes 
sainte de l’Islam.

PERSANE (langue) .
Langue indo-européenne dérivant^du pehlevi, 
langue officielle de l’État et de l’Église sassa­
nides, qui était notée dans une écriture d’ori­
gine araméenne. Le persan, en tant que lan­
gue littéraire, fit son apparition vers le Xe siè­
cle, époque à laquelle écrivit, dans les régions 
dominées par les samanides, le grand poete 
FIRDAWSI. Le persan, qui était noté à l’aide de 
l’alphabet arabe modifié et qui fit de nombreux 
emprunts à l’arabe, se répandit dans I’inde à 
l’époque moghojle, ainsi qu’au Turkestan. Le 
vocabulaire persan a pénétré aussi dans 1 urdu, 
forme de l’hindoustani adoptée par les milieux 
musulmans de l’Inde et qui s’écrit en caractères 
arabes.

PHILOSOPHES
Tiennent une place à part dans l’Islam qui a 
tendance à les exclure. Imprégnés de pensee 
hellénistique, ils cherchent à rester fidèles au 
message coranique, dont ils présentent parfois 
des interprétations n’ayant qu’un lointain rap­
port avec le sens obvie. Leurs doctrines péné­
trèrent plus facilement la pensée shi ite. 

PLATON
En arabe Aflâlûn. E tait connu du monde arabo- 
islamique, mais souvent à travers des œuvres 
qui lui étaient faussement attribuées ou des

commentaires remontant à la Basse Antiquité. 
Beaucoup de citations ou d’extraits de Platon 
parvinrent aux penseurs arabes par l’intermé­
diaire de Galien, mais le platonisme propre­
ment dit eut moins d’influence que le néo-pla­
tonisme représenté par des auteurs tels que 
Plotin, Porphyre et Proclus.

PLATRE
Un des matériaux favoris des bâtisseurs musul­
mans préoccupés de dissimuler sous des revête­
ments tapissants un gros œuvre qui pouvait être 
de médiocre qualité. Il pouvait soit être sculpté 
et peint, soit servir de support à des fresques 
ou garnir les creux ménagés dans des décors de 
brique en relief. On lui substituait parfois des 
enduits encore plus économiques faits de sim­
ple terre argileuse.

POÉSIE
Joue un grand rôle dans la société islamique. 
Les poètes sont les panégyristes des souverains 
et les défenseurs des grandes causes. Leur pré­
sence n’est pas moins indispensable dans les 
séances de divertissements aristocratiques com­
portant CHANT et MUSIQUE. D’où les grands 
genres : panégyrique et satire remontant tà 
l’époque archaïque, puis poésie bachique, éro­
tique, ou même mystique correspondant à une 
tendance moderniste.

POITIERS (bataille de)
Eut lieu en octobre 732, vraisemblablement 
entre Tours et Poitiers au lieu-dit Moussais-la- 
Bataille, à proximité d’une voie romaine. Ce 
détail explique que son emplacement soit dési­
gné par les auteurs arabes andalous sous le nom 
de « chaussée des martyrs ». C’est là que Charles 
Martel arrêta les troupes musulmanes comman- 
dées par ‘Abd al-Rahmân al-Ghâfikî. Elle est 
restée pour les Occidentaux le symbole de la 
victoire sur l’Islam.

POLYCHROMIE
Le goût de la couleur, toujours présent dans 
l’art islamique, explique la faveur qu’y ren­
contrèrent dans 1'architecture des décors en 
mosaïque de verre ou de faïence aussi bien 
que des revêtements en carreaux de céramique 
s’ajoutant aux effets plus discrets de dichro­
mie obtenus dans certaines constructions de 
pierre. Les enduits de plâtre ou de stuc sculp-

473

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tés étaient eux-mêmes peints de tons francs et 
violents, tandis qu’on utilisait sur les enduits 
lisses la technique de la fresque.

PONTS
Comptent parmi les réalisations architectura­
les destinées à améliorer l’état des voies com­
merciales. Certains d’entre eux se confondaient 
avec les digues des réseaux d’irrigation sous 
forme de ponts-BARRAGES. Mais les grands fleu­
ves ne furent jamais traversés qu’à l’aide de 
ponts de bateaux.

POSTE
En arabe barîd (du grec beredos). Le service de 
la poste, remarquablement organisé dans les 
premiers temps du régime abbasside, sur le 
modèle des services qui existaient antérieure­
ment dans les Empires byzantin et sassanide, se 
détériora avec le morcellement de l’empire.

PRIÈRE DE DEMANDE
En arabe du'â', «invocation» en faveur de 
quelqu’un. La prière personnelle de demande 
tient une place dans la prière rituelle, mais 
peut aussi être récitée indépendamment en tou­
tes occasions. Le problème de son efficacité face 
à la toute-puissance divine a été résolu diver­
sement par les écoles théologiques : son utilité 
est niée par les mu‘tazilites, mais affirmée par 
les ash’arites, ainsi que par les philosophes 
qui l’incluent dans leurs systèmes cosmiques.

PRIÈRE RITUELLE
En arabe salât, mot d’origine araméenne. 
Accomplie selon les prescriptions coraniques à 
des heures fixes, précisées, selon la tradition, 
par Muhammad après le voyage nocturne 
et se situant avant le lever du soleil, après le 
zénith, au milieu de l’après-midi, aussitôt après 
le coucher du soleil et pendant la nuit, la Prière 
comporte des paroles et gestes divers, pronon­
cés et exécutés en commun par les fidèles pré­
sents, dont la récitation de la Profession de foi.

PROFESSION DE FOI
Récitation de la formule (shahâda ) par laquelle 
on affirme son adhésion à l’Islam. On appelle 
aussi profession de foi (en arabe *akîda) l’énu­
mération des divers articles de foi auxquels 
adhèrent les membres d’une école ou d’un mou­
vement de pensée.

PROPAGANDISTE
En arabe dâ'i, « celui qui appelle à la vraie doc­
trine». Terme désignant particulièrement les 
agents secrets qui jouèrent un rôle de premier 
plan dans les mouvements shi‘ites, tout en 
remplissant des fonctions variées selon les 
SECTES.
PROPHÈTES
Le Coran mentionne un certain nombre de pro­
phètes qui furent les précurseurs de Muham­
mad. A côté des prophètes bibliques figurent 
des envoyés dont l’appel ne fut pas écouté par 
leurs peuples et des personnages tels qu’Idrîs, 
souvent considéré comme le fondateur de la 
civilisation et identifié par les philosophes 
avec Hermès Trismégiste.

PROVINCES
Ne présentaient pas toujours de limites pré­
cises. La province avait normalement à sa tête, 
dans l’Empire abbasside, un gouverneur mili­
taire et un préfet fiscal indépendants l’un de 
l’autre. Mais cette organisation idéale fut rare­
ment réalisée. L’émancipation des provinces 
fut le cauchemar des califes abbassides. 

PTOLÉMÉE
Ce savant alexandrin du 11e siècle de notre ère, 
auteur du célèbre Almageste, est celui qui a 
exercé la plus forte influence sur I’astronomie 
et la géographie islamiques.

PURETÉ RITUELLE
Indispensable au croyant et obtenue par la 
pratique de diverses ablutions. La souillure 
majeure, produite essentiellement par les rap­
ports sexuels (ainsi que menstrues et accouche­
ments), est éliminée par la purification majeure 
(ghusl) ou grande ablution consistant en un 
lavage de tout le corps.

R
RAKKA
Ville de haute-mésopotamie, sur la rive 
gauche de l’Euphrate. Site antique placé à un 
important point de passage, où le calife abbas­
side al-mansur édifia en 772 une résidence 
appelée d’abord al-Râfika. Hârûn al-rashid

474

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

s’y établit quelques années. Rakka servait de 
base de départ aux expéditions envoyées contre 
la syrie (en cas de rébellion) ou contre les terri­
toires byzantins. Elle fut occupée en 1159 par 
nur al-din qui y restaura la grande mosquée. 

RAMLA
Ville de Palestine, fondée par le futur calife 
umayyade Sulaymân, qui remplaça Ludd 
comme chef-lieu de cette circonscription mili­
taire syrienne. Occupée par les croisés qui y 
construisirent une église, elle fut reprise par 
saladin qui la détruisit en partie en 1187. La 
tour célèbre qui y subsiste encore est un mina­
ret restauré à l’époque mamlouke. Il semble 
qu’aucune agglomération ancienne n’ait existé 
auparavant sur le site de Ramla qui tirerait son 
nom, à en croire les auteurs arabes, du caractère 
sablonneux du terrain sur lequel elle avait été 
bâtie.

AL-RASHID
Cinquième calife abbasside (786-809), portant 
le nom de Hârûn. Il incarna le type du souve­
rain oriental aimant le luxe et le plaisir mais 
soucieux aussi de son prestige et prenant à cœur 
d’accomplir ses devoirs de calife tout en se 
déchargeant des responsabilités administrati­
ves sur des serviteurs qu’il se réservait d’élimi­
ner ensuite. Son attitude à l’égard des barma­
kides est à cet égard typique. Al-Rashîd est 
connu en Occident pour avoir reçu des ambas­
sades envoyées par Charlemagne, ambassades 
sur lesquelles les chroniques arabes gardent 
un silence complet, mais qui semblent avoir 
procuré quelques avantages au clergé latin de 
Jérusalem ; personne ne soutient plus mainte­
nant que Charlemagne ait obtenu un « protecto­
rat» sur les Lieux saints.

RASSOULIDES
Dynastie sunnite d’origine turque qui 
domina le yémen de 1229 à 1454 en entre­
tenant des rapports étroits avec les mamlouks 
d’Égypte.

RAYY
Ville d’iRAN correspondant à l’ancienne Ragha 
et aujourd’hui ruinée non loin de l’actuelle 
Téhéran. Conquise par les Arabes vers 640, la 
cité avait été reconstruite et fortifiée vers 760, 
recevant alors le nom de Muhammadiya qu’elle

porte sur les monnaies. Important centre com­
mercial à l’époque abbasside, elle fut la capitale 
d’une des principautés bouyides, entre 925 et 
1027, mais dévastée ensuite par les saldjou­
kides en 1035 et de nouveau par les mongols 
en 1220. Son abandon date de cette époque.

AL-RAZI (Abû Bakr)
L’un des plus grands médecins du Moyen Age, 
ce philosophe arabe, né à rayy en 850, mort en 
923, fut un esprit remarquablement indépen­
dant. Théoricien et praticien, il dirigea un des 
hôpitaux de bagdad au début du Xe siècle et 
écrivit, outre de nombreux traités médicaux, un 
ouvage monumental, al-Hâwî, qui fut traduit 
en latin en Sicile au xin* siècle, sous le titre 
Liber continens. Ne doit pas être confondu avec 
Fakhr al-Dîn al-Râzî, théologien ash‘arite qui 
fut protégé par les sultans ghourides et les 
Khwarizmshahs et mourut en 1209.

REGISTRE
L’utilisation des registres, substitués aux feuil­
les ou aux rouleaux pour les comptes et 
les archives, remonte traditionnellement au 
début du califat abbasside et cette innovation 
est attribuée à Khâlid ibn Barmak, père de 
Yahyâ le barmakide.

RÉPUDIATION
En arabe talâk. La répudiation de la femme par 
le mari est irrévocable si la formule nécessaire a 
été prononcée trois fois. Dans ce cas le mariage 
est dissous. C’est la forme normale du divorce, 
de caractère unilatéral, forme qui paraît remon­
ter aux usages antéislamiques. Une fois répu­
diée, la femme, qui conserve son douaire, 
ne peut contracter un nouveau mariage avant 
d’avoir laissé passer un délai de quelques mois. 
Elle ne peut non plus être reprise par son ancien 
mari sans avoir entre-temps contracté un nou­
veau mariage et avoir été à nouveau répudiée. 
D’autres formes de dissolution du mariage sont 
prévues par le droit islamique. La femme peut 
recouvrer sa liberté par la procédure du khul* 
par laquelle elle restitue son douaire : il s’agit 
en fait d’un divorce à l’amiable sur la nature 
duquel les juristes discutent. L’annulation du 
mariage peut aussi être demandée par la femme 
ou par son « tuteur », pour une raison précise, 
et être prononcée par le cadi. D’autre part, la 
malédiction que le mari lance contre sa femme,

475

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



s’il la soupçonne, sans preuves légales, d’adul­
tère, peut avoir pour conséquence le divorce, 
mais il s’agit là d’un procédé peu courant. 
Enfin, le serment fait par le mari, selon un 
usage remontant aux temps antéislamiques, de 
cesser toute relation conjugale avec son épouse 
pendant une période d’au moins quatre mois 
équivaut pratiquement à une répudiation défi­
nitive ; ce serment peut toutefois ne pas être 
observé et cette dernière disposition a été main­
tenue vraisemblablement par les juristes pour 
laisser au mari le temps de la 'réflexion. 

RHÉTORIQUE
En arabe balâgha. La science de la rhétorique 
joue un grand rôle dans les milieux arabes et 
arabisés où l’éloquence a toujours été considé­
rée comme l’une des qualités essentielles de 
l’homme digne de ce nom. De nombreux traités 
ont été écrits au cours des âges, qui reposent en 
général sur une analyse formelle, d’origine aris­
totélicienne, des procédés de rhétorique. 

RIBAT
Institution originale liée à l’obligation de la 
guerre sainte et à la stabilisation des fron­
tières de l’empire à l’époque abbasside. Du 
point de vue architectural les ribâts se présen­
taient comme des fortins bien protégés, pour­
vus de tours de guet et aménagés intérieure­
ment pour abriter un certain nombre de rési­
dents permanents qui y célébraient notamment 
la prière en commun, d’où parfois leur trans­
formation ultérieure en mosquées. Leurs plus 
célèbres exemples anciens sont conservés en 
Tunisie. Leur nom est ensuite passé, en terri­
toire iranien, à de simples caravansérails for­
tifiés.

ROBE D’HONNEUR
En arabe khil‘a. Vêtement que le souverain 
remettait aux divers dignitaires pour les hono­
rer d’abord lors de leur investiture, puis à 
titre de distinction lorsque leurs services méri­
taient d’être publiquement récompensés. Ces 
« robes » étaient faites de tissus de soie brodés 
d’inscriptions en fil d’OR, et confectionnés dans 
les ateliers dits de tiraz.

RUM
Terme désignant soit les Byzantins, soit leur 
pays, même après la conquête islamique, et

LA CIVILISATION DE

s’expliquant par la prétention qu’avaient les 
Byzantins d’être les authentiques héritiers de 
Rome.

RUSAFA
Nom donné par les musulmans à la ville byzan­
tine de Sergiopolis, dans la steppe syrienne. Ce 
nom fut également appliqué à la résidence fon­
dée par le prince abbasside al-mahdi en face de 
la Ville ronde de bagdad, sur la rive gauche du 
Tigre.

RUSTAMIDES
Dynastie indépendante qui régna au maghreb 
central de 777 à 909. Fondée par un kharidjite 
d’origine persane, elle eut pour centre tahart 
et étendit son autorité sur l’ensemble des Ber­
bères ibadites, au Maghreb et en Libye. Elle 
fut renversée par les fatimides.

l’islam classique

s
SABÉENS
Secte d’origine païenne pratiquant un culte 
astral et professant une doctrine d’origine néo­
platonicienne, dont les membres étaient ins­
tallés, à l’époque médiévale, à harran en 
haute-mésopotamie. Selon certains récits, ils 
se seraient fait passer, au vme siècle, pour 
des adeptes d’une secte judéo-chrétienne, nom­
més également sabéens, qui étaient répandus en 
Basse-Mésopotamie et que mentionne le Coran. 
De la sorte ils purent être assimilés aux-Déten­
teurs de l’Écriture et être traités en tributaires. 

SACRIFICE
L’immolation d’une victime se fait à l’occasion 
de la Grande fête, célébrée à la mekke à la fin 
du pèlerinage et, à la même date, dans le 
monde islamique entier. Ce sacrifice est censé 
commémorer le sacrifice d’Isaac (ou d’Ismaël, 
selon une version très répandue chez les auteurs 
musulmans) par abraham. Mais des sacrifices 
peuvent également être faits à la suite de vœux 
ou pour expier certaines transgressions com­
mises durant le Pèlerinage.

SAFAVIDES
Dynastie shi'ite qui régna en IRAN de 1501 à 
1732 et dont l’origine exacte paraît avoir été

476

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

volontairement obscurcie par ses membres. Les 
Safavides semblent devoir leur nom au maî­
tre d’une confrérie soufîe dite safawiya qui 
s’était développée en adharbaydjan en milieu 
turkmène aux xiv' et xv' siècles et se laissa 
gagner par le shi’isme. Les premiers représen­
tants de la dynastie prétendaient être d’origine 
Alide et posséder des qualités semi-divines. 
Sous cette dynastie, le shi’isme se fortifia en 
Iran et la région prit mieux conscience de son 
originalité propre.

AL-SAFFAH
Surnom de règne du premier calife abbasside, 
qui ordonna le massacre des membres de la 
famille umayyade et gouverna avec l’aide de 
son frère, le futur calife al-mansur. 

SAFFARIDES
Dynastie de gouverneurs qui occupèrent le sis- 
TAN, avec des fortunes diverses, de 867 à 1495 
environ. De 867 à 911, Ya’kûb et ses descen­
dants furent des gouverneurs autonomes qui 
étendirent leur domination sur le khurasan. 
Par la suite les membres de la famille se 
maintinrent dans la province en reconnaissant 
la suzeraineté, soit des samanides, soit des 
GHAZNAWIDES, soit des MONGOLS.
SAINTS
La mention que fait le Coran d’élus qui 
sont particulièrement « proches » de Dieu dans 
le paradis a permis le développement, dans 
l’Islam, d’un culte des saints qui résulta en fait 
de la convergence de courants divers et se tra­
duisit par l’habitude des visites pieuses ou pèle­
rinages locaux.

SALADIN
Ou plus exactement Salâh al-Dîn, de son nom 
Yûsuf ibn Ayyûb, fondateur de la dynastie 
ayyoubide, lui-même d’origine kurde-’et l’un 
des grands souverains de l’histoire de l’Islam. 
Né à Takrît en Irak en 1138, fils d’ÉMiR, il 
reçut une solide instruction militaire en même 
temps qu’une bonne formation shafi’ite. Il 
dut le début de sa carrière à son oncle Shîrkûh 
qui, envoyé par nur al-din en Égypte, devint 
vizir du calife fatimide du moment. Lui succé­
dant en 1169, le futur Saladin détrôna le calife 
et proclama le retour de l’Égypte à l’orthodo­
xie sunnite ainsi qu’à l’obédience abbasside

(1171). La mort de Nûr al-Dîn en 1174 lui 
permit de se déclarer indépendant, d’obtenir 
l’investiture califienne et d’étendre sa domina­
tion à la fois sur l’Égypte, la SYRIE centrale et 
le hidjâz, puis sur la Syrie septentrionale et 
la haute-Mésopotamie. Il employa toute son 
énergie à la lutte contre les Francs et au renfor­
cement du sunnisme, reprit Jérusalem (1189), 
mais dut, après la 3e croisade, céder quelques' 
places littorales. Il mourut à damas en 1193. 

SALDJOUKIDES
Dynastie de sultans d’origine turque investie 
par les califes abbassides et comprenant plu­
sieurs branches : les Grands Saldjoukides qui 
régnèrent en IRAN et en IRAK de 1038 à II 18 ; 
les Saldjoukides d’Irak (1118-1194), qui furent 
renversés par les Khwarizmshahs ; les Saldjou­
kides de syrie (1078-1113) auxquels succédè­
rent divers atabegs ; les Saldjoukides du kir- 
MAN (1041-1186); les SALDJOUKIDES DE RUM 
(1077-1307). L’éjxxjue saldjoukide fut mar­
quée par un renouveau du sunnisme, auquel 
contribua la diffusion des madrasas, ainsi que 
par l’apparition de formes d’art et d’ARCHITEC- 
ture nouvelles.

SALDJOUKIDES DE RUM
Dynastie sunnite qui régna en anatolie de 
1077 à 1307. Fondée par le fils d’un officier 
turc qui avait vainement tenté de renverser 
son parent le sultan alp arslan, elle ne fut 
solidement établie qu’au milieu du XII « siècle et 
c’est au xiii ' siècle qu’elle connut l’ajxigée de sa 
puissance, aussi imjxirtante du point de vue de 
l’histoire jjolitique (naissance de la Turquie) 
que de celui de l’histoire économique (essor du 
commerce) et sociale (rôle des confréries). 

SAMANIDES
Dynastie d’ÉMiRS autonomes qui régnèrent 
d’abord en transoxiane à partir de 875, puis 
en Transoxiane et au khurasan à partir de 900, 
et furent renversés en 1005 jrar les ghazna­
wides. Leur État connut une grande prospérité 
économique et leur capitale, bukhara, fut un 
centre intellectuel où, à côté des disciplines ara­
bes traditionnelles, on cultiva la littérature per­
sane renaissante.

SAMARKAND
Ville de transoxiane, conquise en 712 Jiar

477

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

les armées musulmanes qui en firent un point 
d’appui pour l’occupation du pays environnant. 
Centre économique en relation commerciale 
avec la Chine, en même temps que chef-lieu 
d’une région agricole prospère, elle servit de 
résidence à la dynastie des samanides et pré­
sentait au Xe siècle, au milieu de ses jardins, une 
division tripartite (citadelle, ville et faubourgs). 
Elle avait abrité une fabrique de papier dès le 
milieu du VIIIe siècle et fut aussi un centre 
intellectuel, patrie du théologien al-maturidi. 

SAMARRA
Résidence califienne abbasside située sur les 
rives du Tigre, à une centaine de kilomètres 
en amont de bagdad et dans une région jadis 
fertile qu’irriguait le canal du Kâtul. Fondée 
d’abord par al-mu‘tasim en 836, elle fut encore 
habitée après le retour des califes à Bagdad 
en 883, mais vouée peu à peu à une décadence 
qu’accentua l’abandon progressif des campa­
gnes irakiennes retournant à la steppe. La 
populeuse agglomération se réduisit jusqu’à 
n’être plus qu’une petite bourgade ceinte de 
murs et groupée autour de deux sanctuaires 
d’iMAMS shi‘ites, qui sont restés jusqu’à ce jour 
objets de pèlerinage et de vénération.

SAN‘A’
Ville du yémen, située dans une haute vallée 
montagneuse de l’ancienne Arabie Heureuse. 
Occupée avant I’hégire par les Abyssins, puis 
par un gouverneur sassanide, elle fut rattachée 
au monde de l’Islam vers 631. Prise ensuite vers 
901 par le fondateur de la dynastie des zaydites 
du Yémen, elle demeura pendant plusieurs siè­
cles l’objet de rivalités entre mouvements sec­
taires et dynasties d’origines diverses. Elle était 
au Xe siècle un centre économique important, 
qui devait par la suite peu à peu dépérir. 

SARAGOSSE
Ville d’Espagne dont le nom arabe, Sarâkusia, 
n’est que la transposition du nom latin Casarea 
Augusta. Conquise en 713, elle marqua la limite 
septentrionale des possessions musulmanes et 
fut pour cette raison le chef-lieu de la «marche 
supérieure » de I’andalus. Elle fut à l’époque 
umayyade le foyer de plusieurs révoltes loca­
les, mais devint, au début du xie siècle, le centre 
d’une principauté arabe fiorisssante que rem­
plaça bientôt celle des Banû Hûd auxquels la

ville doit le palais appelé Aljaferia. Elle fut 
reconquise en xil8.

SARIR
Nom arabe du lit de repos qui servait de trône 
au souverain islamique.

SAYF AL-DAWLA
Célèbre émir de la dynastie des hamdanides, 
qui régna à alep de 945 à 967. Il se distingua 
surtout par les luttes qu’il soutint contre les 
Byzantins pendant près de vingt ans, avec des 
fortunes diverses, ainsi que par son activité 
de mécène. Il protégea notamment le panégy­
riste al-mutanabbi, le philosophe al-farabi 
et l’anthologue al-isfahani.

AL-SAYYID AL-HIMYARI
Poète shi'ite de l’époque abbasside mort vers 
789, qui glorifia les ‘alides et exposa dans 
ses poèmes une doctrine imprégnée de messia­
nisme.

SÉANCE
Genre littéraire arabe consistant en récits (ou 
makamât} qui mettent en scène un mendiant ou 
un vagabond beau parleur. Il fut illustré sur­
tout par al-Hamadhâni, lettré mort en 1008, 
qui passa la plus grande partie de sa vie dans 
les provinces iraniennes, puis par al-Harîrî 
(m. 1122) qui versa dans un maniérisme insup­
portable mais laissa une œuvre appréciée de ses 
contemporains, copiée à de multiples exemplai­
res qu’enrichissaient souvent des miniatures. 
On appelle aussi séances ( madjâlis ) les réu­
nions que tenaient savants, grammairiens, théo­
logiens pour discuter des questions qui les 
préoccupaient et dont des ouvrages ou des 
passages fragmentaires fournissent le compte 
rendu.

SECTES
L’hérésie fut toujours difficile à définir en pays 
d’Islam du fait qu’il n’y existe pas d’unité doc­
trinale. sunnites et shVites notamment s’ac­
cusent mutuellement d’hérésie. Les hérésiogra- 
phes appuient généralement leur classification 
sur un « dict » du Prophète selon lequel la com­
munauté se divisera en soixante-treize sectes 
dont une seule sera sauvée. Ils s’attachèrent, 
dans un dessein le plus souvent apologétique et 
parfois sur un ton polémique, à exposer les doc­

478

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

trines des diverses sectes, auxquelles certains 
ajoutaient les doctrines des religions autres que 
l’Islam et les doctrines philosophiques. Les 
plus connus d’entre eux sont al-ash‘ari, al- 
Baghdâdî (m. 1037), al-shahrastani.

SEPT DORMANTS
Ou « gens de la caverne ». Nom des sept jeunes 
Chrétiens persécutés par l’empereur Dèce 
(IIIe siècle de notre ère), qui, selon la légende, se 
réfugièrent dans une caverne près d’Éphèse où 
ils s’endormirent pendant deux siècles pour se 
réveiller au temps de l’empereur Théodose 
(ve siècle) et mourir peu après. Cette légende 
est également rapportée par le Coran dans la 
sourate »de la Caverne» (XVIII), qui propose 
la fidélité de ces jeunes gens à leur Seigneur en 
exemple aux nouveaux croyants.

SÉPULTURES
Souvent marquées en pays d’Islam, en dépit de 
certaines réserves des rigoristes, par des cons­
tructions funéraires de caractère monumental. 
Les tombes connurent selon les époques des 
types variés allant de la simple pierre levée à la 
tombe cénotaphe mais s’accompagnant tou­
jours de longues épitaphes qui tiennent à la fois 
de la profession de foi islamique et de l’œuvre 
d’art à écriture décorative. V. mausolée. 

SERMENT
A dans l’Islam valeur légale. Quiconque man­
que à un serment fait au nom de Dieu doit une 
expiation qui consiste à nourrir des pauvres, à 
affranchir des esclaves ou à jeûner. 

SERMON
Il faut distinguer le sermon rituel (en arabe 
klutba\ prononcé à la prière du vendredi ainsi 
qu’aux Prières des Deux fêtes et à certaines 
autres Prières exceptionnelles, des appels et 
harangues librement effectués à d’autres occa­
sions par des propagandistes religieux. 

SÉVILLE
Ancienne ville romaine d’origine ibérique 
(appelée Hispalis, d’où l’arabe Ishbiliya), et 
résidence passagère des rois wisigoths, elle fut 
conquise en 712. Elle tomba ensuite entre 
les mains des almoravides (1091), puis des 
almohades (1147), et fut à nouveau au début 
du XIIe siècle un centre actif pourvu de monu­

ments parmi lesquels subsiste le fameux mina­
ret de la Giralda, contemporain de la tour de 
Hassan à Rabat et du minaret de la mosquée 
Kutubiya à marrakech. Séville fut reconquise 
par Ferdinand III en 1248.

AL-SHAFIT
Jurisconsulte, fondateur de l’école shafi'ite, 
mort en 820 à fustat. Né en Palestine d’une 
famille arabe kurayshite, il passa une partie 
de sa jeunesse à la mekke et à médine et fut le 
disciple de malik. Ayant ensuite élaboré son 
propre système, il s’établit à Fustât où il se mit 
à enseigner à la mosquée de ‘Amr. Ses deux plus 
importants ouvrages sont V Épître ( Risâla ) et le 
traité connu sous le nom de Kitâb al-Umm. 

SHAFFISME
École juridique fondée au début du IXe siècle 
par al-shafi‘i, qui remit en honneur l’étude de 
la tradition et fixa les bases du droit comme 
étant le Coran, la Tradition, le raisonnement 
par analogie et le consensus. C’est dans ses 
rangs que furent le plus souvent recrutés les 
ASH'ARITES.
AL-SHAHRASTANI
Théologien iranien ash'arite, mort en 1153, 
renommé pour son traité d’histoire des reli­
gions appelé Kitâb al-milal wa-l-nihal.

AL-SHARIF AL-MURTADA
Auteur shi'ite, mort en 1045, poète renommé 
et théologien qui réfuta les thèses mu'tazili- 
tes. Il succéda en 1016 comme syndic des ali­
des à son frère al-Sharîf al-Râdî, à qui l’on 
attribue la composition d’un recueil de discours 
de ‘ali.

AL-SHAYBANI
Juriste de l’école hanafite, disciple d’ABu 
yusuf. Cadi de rakka entre 796 et 803, il vécut 
ensuite à bagdad, accompagna le calife Hârûn 
al-rashid dans son voyage au khurâsân en 
805 et mourut alors qu’il venait d’être nommé 
cadi dans cette province. Il est l’auteur de 
nombreux écrits qui font autorité dans l’école 
hanafite.

SHAYKH
«Vieillard», terme de politesse incluant une 
idée de vénération, qui fut appliqué à l’origine

479

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

au chef de tribu ou sayyid, puis à tout per­
sonnage d’un certain âge, mais surtout à des 
hommes s’étant distingués dans la défense de 
l’Islam. Plus tard on l’utilisa comme surnom 
honorifique notamment pour les fondateurs de 
CONFRÉRIES.
SHITTES
Partisans de ‘ali et de ses descendants, qui 
refusèrent d’admettre la légitimité des califes 
umayyades et abbassides et revendiquèrent le 
pouvoir en faveur des imâms alides. Les sec­
tes shi‘ites constituèrent divers mouvements, 
notamment ceux des zaydites, des duodéci- 
mains et des isma'iliens.

SHIRAZ
Ville de I’iran occidental conquise vers 640 
par les armées musulmanes et chef-lieu de la 
province du fars. Elle fut rebâtie à l’époque 
umayyade et fortifiée au xic siècle. Surnom­
mée la « tour des saints », elle abrite de nom­
breux tombeaux vénérés, parmi lesquels celui 
d’un ‘alide ainsi que ceux des poètes mys­
tiques persans Sa‘di et Hâfiz, et doit aussi sa 
célébrité à l’école de miniaturistes qui s’y 
développa sous l’égide des princes timourides 
dans la seconde moitié du xvc siècle.

SIBAWAYH
Grammairien arabe d’origine iranienne, mort 
en 793, qui fut disciple d’AL-KHALiL et appar­
tint à ce qu’il est convenu d’appeler l’école 
grammaticale de basra. Il est l’auteur d’un 
ouvrage intitulé le Livre (Kitâb) qui fut 
longtemps considéré comme faisant autorité. 

SICILE
Conquise par les aghlabides entre 827 et 902, 
la Sicile resta entre les mains d’ÉMiRS musul­
mans, sous la dépendance nominale des Aghla­
bides, puis des fatimides, jusqu’en 1091. 
La Sicile fut l’une des voies par lesquelles la 
science arabe pénétra en Europe occidentale. A 
la fin du xii e siècle, toutefois, les musulmans, en 
butte aux tracasseries, quittèrent peu à peu la 
Sicile.

SIFFIN
Localité de haute-mésopotamie située sur la 
rive droite de l’Euphrate, non loin de rakka, 
et ancien site romain. Célèbre par la bataille

qui s’y engagea en 657 entre les troupés de 
mu‘awiya et celles de ‘ali.

SIND
Région constituée par la basse vallée du delta de 
l’Indus, qui fut envahie par les armées umayya­
des en 711 et conquise en 713. Jusqu’au Xe siè­
cle, elle resta administrée en fait par des chefs 
locaux qui n’entretenaient avec le gouverne­
ment central que des relations très lâches. Ce 
fut seulement lors de la constitution des royau­
mes ghaznawide et ghouride que la domina­
tion musulmane y fut solidement établie. 

SIRA
Littéralement « comportement », nom donné 
aux biographies de Muhammad dont l’une des 
plus anciennes, œuvre d’un certain Ibn Ishâk 
(m. 767), porte précisément le nom de Sîrat al- 
Nabt.

SIRAF
Ville de I’iran occidental et port sur le golfe 
Persique, qui fut jusqu’au xii e siècle le point de 
départ du commerce maritime avec l’Extrême- 
Orient et un grand entrepôt d’épices. 

SIRDAB
Pièce souterraine rafraîchie par un bassin à eau 
courante et aménagée comme un lieu de récep­
tion ou de divertissement, où les habitants de 
riches demeures pouvaient aller chercher la 
fraîcheur dans les régions au climat étouffant. 
Il en existait dans les palais abbassides de 
samarra comme dans le château umayyade de 
khirbat al-mafdjar.

SISTAN
Ou Sidjistân. Région de I’iran oriental située 
au sud du kurasan et du Kâbulistân, traversée 
de cours d’eau qui se déversent dans des lagu­
nes. Le Sîstân fut conquis à partir de 643, mais 
resta mal pacifié tant que le Kâbulistân n’eut 
pas été soumis au début du IXe siècle. Il fut le 
siège de la dynastie des saffarides, puis appar­
tint aux domaines des samanides, des ghazna­
wides et des saldjoukides.

SOUDAN
En arabe Sûdân, « pays des Noirs », terme s’ap­
pliquant aux pays d’Afrique tropicale où avait 
pénétré l’Islam au Moyen Age. On distinguait

480

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

le Soudan occidental (bassin du Sénégal et du 
moyen Niger), le Soudan central (bassin du 
Tchad) et le Soudan oriental (bassin du haut 
Nil). Au Soudan central une dynastie musul­
mane apparut à la fin du xu ' siècle, mais l’isla­
misation fut plus lente. Quant au Soudan orien­
tal, il entretint dès une époque ancienne des 
rapports commerciaux avec les Egyptiens à qui 
les Nubiens fournissaient des esclaves et les 
produits de leurs mines d’OR. L’islamisation 
du Soudan oriental commença véritablement 
au XIIe siècle, lorsque SALADIN dut intervenir 
contre les Nubiens qui soutenaient le régime 
FATIMIDE. Mais ce n’est qu’au XVI ' siècle que le 
territoire du Dâr Fûr fut acquis à l’Islam. 

SOUFISME
Nom donné dans l’Islam au mouvement ascé­
tique et mystique.

SUFYAN-AL-THAWRI
Juriste et théologien originaire de KUFA, mort 
en 718. Estimé pour sa vie ascétique et sa con­
naissance de la TRADITION, il fonda une école 
juridique qui eut des représentants jusqu’au 
Xe siècle. Inquiété par le calife al-mansur, il 
dut se réfugier à la mekke d’où il revint ensuite 
à BASRA.
AL-SUHRAWARDI
Surnommé al-Maktùl, « celui qui fut exécuté ». 
philosophe et soufi né au milieu du xu ' siècle 
qui vécut à isfahan, puis à Bagdad et à alep, 
et qui, d’abord soutenu par le prince ayyou­
bide al-Malik al-Zâhir, fils de saladin, fut 
ensuite condamné à mort par lui et exécuté en 
1191 à l’âge de trente-six ans environ. Il fut le 
théoricien de la métaphysique de l’Illumination 
et un apôtre du syncrétisme religieux. 

SUIVANTS
Nom donné aux descendants directs des com­
pagnons du Prophète, dont l’autorité en 
matière de tradition compte beaucoup pour 
les TRADITIONALISTES.
AL-SULI
Lettré d’origine turque, mort en 946, descen­
dant d’un partisan du mouvement abbasside. 
Il fut secrétaire dans I’administration abbas­
side, chargé de l’instruction des fils du calife 
al-muktadir, et devint l’intime des souve­

rains au début du Xe siècle. On lui doit divers 
ouvrages, notamment un manuel à l’usage des 
secrétaires et une CHRONIQUEdes règnes d’al- 
Râdî et d’al-Muttakî qui constitue une source 
importante de l’histoire politique et intellec­
tuelle de cette période.

SULTAN
Titre décerné officiellement par le calife abbas­
side à partir du milieu du XIe siècle à certains 
émirs qu’il désirait honorer particulièrement et 
à qui il voulait conférer une autorité supérieure 
à celle des autres émirs. Le premier sultan 
fut le Saldjoukide tughrilbeg. Le mot sultan, 
sans doute d’origine non sémitique, désignait 
d’abord le pouvoir de Dieu et du souverain. 
Rapidement, il prit un sens concret, s’appli­
quant au détenteur de l’autorité, au souverain 
lui-même.

SUNNA
Coutume du Prophète, constituée par ses dits et 
gestes, sur laquelle se fondent les jurisconsultes 
et les théologiens pour mieux préciser le con­
tenu de la loi islamique issue du Coran, et qui 
est essentiellement définie par la littérature de 
la TRADITION.
SUNNITES
Partisans de la sunna et adhérents d’un sys­
tème politico-religieux déniant aux descen­
dants de ‘ali tout droit au pouvoir. S’opposant 
aux shi’ites sur le plan politique, les sunnites 
s’écartent également d’eux par la place qu’ils 
font à la communauté et à la tradition se 
perpétuant au sein de cette Communauté. Les 
sunnites peuvent appartenir à diverses écoles 
juridiques, qui divergent sur des points de 
rituel ou de droit social généralement secon­
daires. Mais certains d’entre eux, notamment 
les hanbalites, se considèrent souvent comme 
les seuls dépositaires du sunnisme intégral. 

SYRIAQUE (langue)
Parler araméen de la ville d’Edesse, devenu 
langue littéraire lorsque Édesse fut la métropole 
intellectuelle de l’Orient chrétien. La littéra­
ture syriaque fut florissante du IIIe au VIIe siè­
cle, survécut à l’Islam en tant que littérature 
savante, mais disparut vers le XIIIe siècle. C’est 
par l’intermédiaire du syriaque qu’ont été faites 
de nombreuses traductions d’ouvrages grecs.

48I

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

SYRIE
Région, appelée en arabe Sha ’m, qui correspon­
dait aux territoires actuels des États de Syrie, 
liban, Jordanie et Israël. Elle fut après la 
conquête islamique divisée en circonscriptions 
militaires et ses principales villes restèrent, en 
partant du nord, alep, damas, Jérusalem. 
Cette province, exposée bien souvent au mor­
cellement territorial sous l’effet des divisions 
internes et des attaques extérieures, devait 
constamment demeurer un des foyers les plus 
vivants de la culture arabo-musulmane.

T

AL-TABARI
Juriste et historien né au tabaristan, mort à 
bagdad en 923. Fondateur d’une école juri­
dique particulière qui eut peu d’adeptes, il est 
surtout connu par deux ouvrages monumen­
taux, son Commentaire coranique et son Histoire 
universelle. Il fut violemment attaqué par les 
hanbalites qui voulurent empêcher, lorsqu’il 
mourut, qu’on lui donnât une sépulture 
musulmane.

TABARISTAN
Région d’iRAN située entre la mer Caspienne et 
là chaîne de l’Alburz, couverte d’épaisses forêts 
et ayant pour ville principale Rûyân. Ce 
pays fut difficile à islamiser et à pacifier, en 
dépit d’expéditions successives envoyées par les 
umayyades et les premiers abbassides. C’est 
seulement au milieu du IXe siècle que son 
prince local se convertit à l’Islam. Peu après, le 
Tabaristan devint un foyer d’agitation shi'ite, 
refuge des premiers imâms zaydites qui en 
contrôlèrent plus ou moins effectivement le 
territoire pendant des siècles, jusqu’au moment 
où ils furent éliminés par les isma'iliens d’Ala- 
mut, au début du xne siècle.

TABRIZ
Ville d’iRAN et chef-lieu de I’adharbaydjan, 
conquise en 642, qui fut plusieurs fois détruite 
et reconstruite. Elle est surtout célèbre par la 
Mosquée bleue, œuvre de Djahân Shâh, sou­
verain des Moutons noirs, qui fit de Tabrîz 
la capitale d’un important royaume dès le 
XVe siècle.

TABUK
Localité située sur la route de médine à damas, 
à la limite de l’Empire byzantin au temps du 
Prophète. Elle fut l’objet d’une expédition lan­
cée par Muhammad en 631, expédition qui 
aboutit à la soumission de quelques tribus ara­
bes du voisinage.

TAHART
Ville du maghreb central, correspondant à la 
moderne Tiaret, au sud-ouest d’ALGER, qui fut 
fondée par Ibn Rustam en 761. Appelée «le 
petit Irak », elle fut pendant un siècle et demi le 
centre d’une vie intellectuelle et économique 
intense, puis déclina après la chute des rusta- 
mides en 909.

TAHIRIDES
Famille qui doit son nom à Tâhir, général au 
service du calife al-ma‘mun, nommé gouver­
neur du khurâsân en 821. Les descendants 
de Tâhir occupèrent pendant plusieurs décen­
nies, au cours du IXe siècle, le gouvernement 
du Khurâsân d’une part, le poste de préfet de 
police de bagdad d’autre part, mais durent 
abandonner leur province aux saffarides en 
873.

TALISMANS
Très utilisés par le peuple. II existait des talis­
mans sur papier, couverts de signes appa­
remment incompréhensibles, mais remontant à 
une tradition de magie parfois fort ancienne. II 
existait aussi des pierres talismans, douées de 
pouvoirs guérisseurs.

AL-TANUKHI
Cadi irakien, mort en 994, célèbre pour son art 

. de conteur, auteur de deux ouvrages dont l’un 
est surtout divertissant, tandis que l’autre, la 
Délivrance de l’angoisse, a un caractère plus édi­
fiant. Ses récits constituent une mine pour la 
connaissance de la vie sociale au Xe siècle.

TARIK IBN ZIYAD
Chef militaire d’origine berbère qui conquit 
l’Espagne sous les ordres de musa ibn nusayr. 
Le rocher où il aborda conserve son nom : 
Djabal al-Târik, devenu Gibraltar. 

AL-TAWHIDI
Essayiste arabe, mort en 1023, qui passa la plus

482

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

grande partie de sa vie à bagdad, tantôt en 
faveur auprès de quelque vizir, tantôt en dis­
grâce. Attiré par le mu’tazilisme, le soufisme 
et la philosophie, il composa divers recueils, 
les uns d’inspiration philosophico-religieuse, 
comme les Mukâbasât, d’autres relatant les dis­
cussions diverses qui avaient lieu en présence 
des vizirs, comme le Livre du plaisir et de i'inti­
mité' ( Kitâb al-Imtâ' ).

TÉMOIGNAGE
Constitue la preuve fondamentale en matière 
judiciaire, à côté des serments et de l’aveu. Le 
témoignage n’est valable que s’il est rendu 
par un musulman libre et intègre. Le témoi­
gnage d’une femme vaut la moitié de celui d’un 
homme. Celui du tributaire n’est en principe 
pas reconnu.

THAMUD
Peuple mentionné par le Coran parmi ceux qui 
repoussèrent les PROPHÈTES qui leur étaient 
envoyés. Il s’agit en fait d’une peuplade arabe 
historique dont on relève la trace au vme siècle 
av. J.-C. Cette peuplade occupait au début de 
notre ère des territoires situés en Arabie du 
Nord, en Jordanie et même en syrie et a laissé 
des inscriptions rupestres.

TIMOURIDES
Dynastie qui dut son nom à Timûr ou 
Tamerlan et qui régna en IRAN et en transo­
xiane de 1370 à 1506. Tamerlan est surtout 
connu par ses incursions dévastatrices qui le 
menèrent d’un côté à Delhi, de l’autre en ana- 
tolie et en syrie. Mais il fonda aussi une 
dynastie qui favorisa les arts, les lettres et les 
sciences durant le xve siècle.

TLEMCEN . .
En arabe Tilimsân. Ancienne ville romaine, ou 
s’établirent au VIIIe siècle des Berbères kharid- 
jites et où, en 790, I’émir Idrîs I" édifia une 
grande mosquée. Une nouvelle agglomération 
fut fondée par les almoravides, qui corres­
pond à la Tlemcen actuelle et a conservé sa 
grande mosquée (achevée en 1135)* Une troi­
sième ville, al-Mansûra, fut également cons­
truite à l’ouest de l’ancienne cité par les méri- 
nides à la fin du xme siècle, lorsqu’ils cher­
chèrent à enlever Tlemcen à leurs rivaux abdal- 
wadides. '

TOLEDE
Ancienne ville romaine nommée Toletum (d’où 
l’arabe Tulaytulaj et capitale des rois wisigoths, 
conquise en 714 par tarir. Tolède fut pendant 
longtemps un foyer d’agitation contre les émirs 
arabes et le centre de révoltes successives que 
n’arrêtèrent pas de sévères répressions. C’est 
seulement au début du Xe siècle que le calife 
‘abd al-rahman m réussit à soumettre défini­
tivement la ville, qui devint la résidence d’un 
gouverneur chargé de veiller à la défense de la 
frontière. Tolède fut reconquise en 1085 par le 
roi de Castille.

TOULOUNIDES
Dynastie de gouverneurs autonomes qui 
domina I’égypte de 868 à 905. Fondée par un 
officier turc, fils d’un mercenaire des califes 
abbassides, elle fut la première dynastie isla­
mique égyptienne et entreprit la constitution 
d’üne importante armée locale de mercenaires. 
Ses membres furent aussi de grands bâtisseurs : 
mosquée d’Ibn Tûlûn à fustat.

TRADITION
En arabe hadîth. Ensemble des dits et gestes du 
Prophète et des compagnons constituant la 
sunna. La science de la Tradition se développa 
surtout au Xe siècle.

TRADITIONALISTE
Terme conventionnel désignant les théologiens 
fidèles aux idées théologiques traditionnelles. 
Les traditionalistes accordent en général une 
place importante à l’étude de la tradition, 
mais ne sont pas nécessairement des tradi- 
tionnistes spécialisés.

TRADITIONNISTE
En arabe muhaddith. Savant spécialisé dans 
l’étude de la tradition. Les traditionnistes 
sont souvent de tendance traditionaliste, 
mais pas nécessairement. En outre il existe 
des traditionnistes shi’ites, surtout occupés à 
recueillir les paroles des imams.

TRANSOXIANE
Région située entre l’Amou Darya (ancien 
Oxus) et le Syr Darya (ancien Iaxarte), appelée 
en arabe Mâ warâ' al-nahr, conquise entre 705 
et 715, dont les villes principales étaient buk- 
HARA et SAMARKAND.. . .

■ . A '
■' \ • -V .

483

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

TRÉSOR
Il convient de distinguer le service central du 
Trésor public, le trésor califien privé et le Tré­
sor provincial qui, à l’origine, était conservé 
à l’intérieur des mosquées dans des édicules 
dont certains existent encore en syrie. 

TUGHRILBEG
Premier sultan de la dynastie saldjoukide, qui 
régna de 1038 à 1065. C’est à lui que revint le 
mérite, après avoir remporté sur les ghaznawi­
des en 1040 la victoire de Dandanakân, d’éten­
dre la domination saldjoukide de I’iran orientai 
à I’irak et à I’anatolie.

TURCOMANS
Mot qui désignait à l’origine les turcs restés 
nomades mais qui rapidement fut appliqué aux 
Oghuz, ce groupe de tribus auquel apparte­
naient les saldjoukides ainsi que les otto­
mans.

TURCS
Peuple qui occupait aux vin* et IXe siècles la 
région du cours inférieur de l’Amou Darya et 
qui fournit au califat abbasside des merce­
naires, avant d’envahir l’Empire islamique, d’y 
transformer notablement le milieu social en 
influant parallèlement sur l’évolution artistique 
et d’y fonder les dynasties des saldjoukides, 
des ottomans et des Grands moghols. La 
littérature turque ottomane, qui fut florissante 
à partir de 1300, subit fortement l’influence du 
PERSAN et de l’ARABE.

U
‘UDHRITE (amour)
Amour caractérisé par un renoncement au désir 
sensuel, souvent comparé à l’amour platonique 
ou à l’amour «courtois», et qui aurait été pra­
tiqué, dans les temps anciens, selon les antho- 
logues arabes, par des bédouins de la tribu 
‘Udhra.

UHUD
Montagne située à environ 4 km au nord de 
médine, où eut lieu entre les musulmans et les 
Mekkois un engagement qui tourna à l’avan­
tage de ces derniers. Là mourut l’onde de 
Muhammad, Hamza, tombé en martyr.

‘UKBA
Conquérant de I’ifrikiya et fondateur de 
kairouan. Il lutta contre les berbères du 
Maghreb et finit par tomber sous leurs coups 
en 683. Il est considéré en Ifrikiya comme un 
saint patron.

‘UMAR
Deuxième calife qui régna de 634 à 644. Appar­
tenant à une famille pauvre kurayshite, il se 
serait d’abord violemment opposé à Muham­
mad avant de se rallier à l’Islam. Il joua un rôle 
actif dans l’élection du premier calife abu bakr 
auquel il succéda. C’est sous son règne que 
furent réalisées les plus importantes conquêtes. 

‘UMAR II
Calife umayyade qui régna de 717 à 720 et 
laissa une réputation de piété. C’est le seul 
qui ait trouvé grâce auprès des historiogra­
phes d’époque abbasside. Il s’efforça en effet 
d’adopter une attitude conciliante à l’égard des 
‘alides et d’atténuer les sévères mesures prises 
par le gouverneur d’iRAK contre les proprié­
taires fonciers convertis à l’Islam et ayant aban­
donné leurs terres.

UMAYYADES
1. Umayyades d’Orient.
Première dynastie califienne de l’Islam qui 
régna de 660, date de la prise du pouvoir par 
mu‘awiya, à 750, date de la « révolution abbas­
side». On peut considérer qu’elle eut pour 
capitale damas, bien qu’en fait ses divers sou­
verains aient surtout résidé dans des châteaux 
accompagnant les installations agricoles qu’ils 
avaient fondées ou développées dans la steppe 
syro-palestinienne. L’opposition des milieux 
piétistes et des partisans des ‘alides s’ajouta 
aux difficultés d’ordre économique et social, 
bientôt rencontrées par la dynastie à la suite de 
la transformation du monde arabo-islamique de 
la conquête, pour aboutir à son renversement 
brutal. Un membre échappé au massacre devait 
fonder plus tard en Espagne la dynastie des 
Umayyades d’Occident.
2. Umayyades d’Occident.
Dynastie d’ÉMiRS indépendants, puis de 
califes, qui régna en Espagne de 756 a 1031. Sa 
capitale fut cordoue et son apogée fut marquée 
par le règne de ‘abd al-rahman iii qui se pro­
clama calife en 929.

484

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



INDEX

URBANISME
Plus présentes dans la ville islamique qu’on n’a 
souvent voulu le dire, les préoccupations d’ur­
banisme s’y retrouvent à toutes les époques 
et mériteraient d’être étudiées en fonction des 
conditions historiques prévalant alors. 

‘UTHMAN
Troisième calife qui régna de 644 à 656 et 
mourut assassiné. Il appartenait à la famille 
umayyade et était un riche marchand de la 
MEKKE qui se rallia de bonne heure à l’Islam et 
devint le gendre de Muhammad.

V

VISITES PIEUSES
Visites aux tombes des saints personnages, 
qu'on doit distinguer du pèlerinage à la 
mekke. La visite de la tombe de Muhammad à 
médine constitue la plus méritoire.

VIZIR
Nom de l'auxiliaire du calife abasside jouant le 
rôle d’un chef de gouvernement et issu le plus 
souvent du corps des secrétaires.

VOUTES
Abondamment représentées dans I’architec- 
ture islamique qui utilisa plus rarement, sauf 
dans la maison paysanne de certaines régions 
boisées, les systèmes de couverture avec char­
pentes.

VOYAGE NOCTURNE
Voyage que Muhammad aurait accompli, au 
cours d’une certaine nuit, entre la mekke et 
Jérusalem et qui aurait été complété par une 
«ascension» jusqu’au septième ciel. Son anni­
versaire, fixé au 27 radjab, fut célébré peut- 
être dès l’époque du calife umayyade ‘abd al- 
malik.

w
WAKF
Ou en Occident habs (d’où la forme francisée 
habous). Bien inaliénable dont la propriété est 
censée revenir à Dieu ou à la communauté et

dont les revenus sont consacrés à l’entretien 
d’un édifice religieux ou d’utilité publique. La 
fondation résulte normalement d’un acte écrit 
irrévocable précisant les conditions et le but de 
la donation et se terminant généralement par la 
formule « Que cela ne soit ni vendu, ni donné, ni 
transmis en héritage ».

WALAYA
Terme arabe désignant l’obligation faite aux 
shi’ites de reconnaître ‘ali et ses descendants 
comme imams.

AL-WALID I"
Calife umayyade, fils et successeur de ‘abd al- 
malik, grand bâtisseur de la dynastie, qui 
poursuivit par ailleurs la politique d’arabisation 
de I’administration.

WASIT
Ville d’iRAK située sur le Tigre dans une posi­
tion « médiane », d’où son nom, fondée à l’épo­
que umayyade, vers 702, pour servir de rési­
dence fortifiée au gouverneur et de garnison 
aux troupes syriennes chargées de maintenir 
l’ordre en Irak. Elle déclina ensuite à l’époque 
abbasside, mais resta jusqu’au XIIIe siècle une - 
ville importante et économiquement active. Sa 
ruine totale, au xvi' siècle, résulta sans doute 
d’une modification du cours du Tigre. On a 
retrouvé les traces d’une mosquée ummayyade.

Y

AL-YA'KUBI
Géographe et historien de tendance shi'ite, 
mort en 897, qui écrivit une Histoire politi­
quement orientée et un ouvrage de géographie 
qui contient de précieuses descriptions de BAG­
DAD et de samarra.

YARMUK
Rivière de syrie, affluent du Jourdain où, en 
août 636, les armées musulmanes commandées 
par khâlid ibn al-walid écrasèrent les trou­
pes byzantines.

YAZID Ier
Deuxième calife umayyade, fils de MU'AWIYA, 
qui régna de 680 à 683.

485

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

YÉMEN
Région située au sud-ouest de la péninsule Ara­
bique, faisant partie de l’Arabie dite Heureuse. 
Malgré le déclin qui suivit la ruine de la digue 
de marib, ce pays conserva une grande impor­
tance économique dans le monde islamique 
médiéval et fut dominé, à partir de la fin du 
IXe siècle, par une dynastie zaydite.

Z

ZAB (Grand)
Rivière de haute-mésopotamie se jetant dans 
le Tigre un peu en aval de mossoul. C’est 
sur les bords de cette rivière qu’eut lieu en 
749 la bataille décisive qui permit aux par­
tisans abbassides de renverser la dynastie 
UMAYYADE.
ZAHIRISME
Ecole juridique s’en tenant à la lettre des textes 
(en arabe zâhir), fondée au IXe siècle par Dâwûd 
al-isfahani, qui fut représentée surtout par 
l’Andalou ibn hazm, mais disparut et ne fut pas 
reconnue au xne siècle comme une des écoles 
officielles.

ZANDAKA
manichéisme ou adoption d’idées inspirées du 
manichéisme ou, plus généralement, impiété. 

ZANDJ
Nom, d’origine iranienne, donné aux esclaves 
noirs d’Afrique orientale qui étaient employés 
dans les latifundia du Bas-Irak et se révoltèrent 
à la fin du ixc siècle, sous la direction d’un 
prétendu ’alide.

ZANKI
Fils d’un officier turc au service du Saldjou­
kide malikshah, devenu en 1127 gouverneur 
de mossoul et tuteur ou atabeg du fils du 
sultan. Il parvint à annexer les régions d’Alep, 
de Homs, de Hama et de Baalbek. Il mourut 
assassiné (1146), sans avoir réussi à s’emparer 
de DAMAS.

ZANKIDES
Dynastie qui doit son nom à ZANKI, émir turc 
dont le père, officier du sultan saldjoukide 
malikshah, fut gouverneur d’ALEP de 1086 à 
1094. Elle comporte deux branches dont l’une 
régna à Alep de 1127 à 1146, puis à mossoul de 
1146 a 1222, l’autre à damas, puis Alep de 1146 
à 1181. A la seconde branche appartint nur al- 
din à qui succéda l’un de ses officiers, saladin. 

ZAYD
Petit-fils d’AL-HUSAYN et arrière-petit-fils de 
’ali, qui se révolta contre le régime umayyade 
en 740.

ZAYDITES
Adeptes d’un mouvement shi’ite dit modéré 
parce qu’il n’adoptait pas de doctrines hétéro­
doxes sur les qualités de I’imam, mais qui fut à 
l’origine de nombreuses révoltes armées aux 
VIIIe et ixe siècles et de la constitution de deux 
dynasties indépendantes, au TABARISTAN et au 
YÉMEN.
ZIRIDES
Dynastie autonome qui régna en ifrîkiya de 
972 à 1152. Elle fut fondée par un berbère (de la 
tribu Sanhâdja). En 1041, le souverain ziride 
rejeta l’obédience fatimide pour reconnaître le 
califat abbasside, ce qui fut cause de l’inva­
sion de I’ifrikiya, par des bédouins pillards de 
Basse-Égypte, qui mit fin à la civilisation kai- 
rouanaise de l’époque ziride. La dynastie fut 
renversée par les almohades, après avoir dû 
laisser reconquérir la Sicile par les Normands. 

ZIYAD
Personnage d’origine servile, qui fut le bras 
droit du calife mu’awiya et qui, comme gouver­
neur de I’irak, réussit à maintenir lé calme dans 
cette province. Le calife fit de lui son fils 
adoptif.

ZOROASTRISME
Religion officielle de l’État sassanide, caractéri­
sée par le culte du feu, et qui conserva encore un 
certain nombre d’adeptes dans les provinces 
iraniennes après la conquête islamique.

486

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION
BIBLIOGRAPHIQUE

I. Ouvrages généraux 
IL Muhammad et le coran

III. Histoire des états islamiques
IV. Doctrines et droit
V. Soufisme, philosophie, 

éthique, sciences

VI. Littérature et art
VII. Vie économique. Aménagement

ET DÉFENSE DU TERRITOIRE
VIII. Villes et palais

OUVRAGES GÉNÉRAUX

L’ouvrage essentiel est l'Encyclopédie de 
l’Islam, ire éd., 4 vol. et supplément, Leyde, 
1913-1942, peu à peu remplacée par la deu­
xième édition, Leyde, 1954 et suiv., en cours de 
publication, qui atteint actuellement la lettre L. 
On peut utiliser d’autre part deux répertoires 
bibliographiques : Abstracta islamica, biblio­
graphie sélective portant à la fois sur les pério­
diques et les ouvrages, publiée par la Revue 
des Études Islamiques, Paris, Geuthner, depuis 
1927; J. D. Pearson, Index islamicus 1906- 
1955, Cambridge, 1958, et ses suppléments suc­
cessifs. On ajoutera : K. A. C. Creswell, A 
bibliography of the architecture, arts and 
crafts of Islam, Le Caire, 1961, et les sup­
pléments ainsi que des ouvrages de référence :
C. E. Bosworth, The Islamic dynasties, Edim­
bourg, 1967, pratique, mais qui ne dispense 
pas de recourir à E. de Zambaur, Manuel de 
généalogie et de chronologie, Bad Pyrmont, 1955 ;

H. G. Cattenoz, Tables de concordance des ères 
chrétienne et hégirienne, Rabat, 1954 (indispen­
sable lorsqu’on utilise les chroniques) ; Histori­
cal Atlas of Islam, éd. W. C. Brice, Leyde, 
1981 ; C. Brockelmann, Geschichte der arabis- 
chen Literatur, 5 vol., Leyde, 1937-1949 (indis­
pensable répertoire bio-bibliographique avec 
liste des manuscrits, mais non histoire de la 
littérature); à compléter par F. Sezgin, Ges­
chichte des arabischen Schrifttums, Leyde, 1967 
et suiv. ; G. Flügel, Concordantiae Corani ara- 
bicae, Leipzig, 1942 (permettant de retrouver 
l’origine des citations coraniques) ; A. J. Wen- 
sinck, A handbook of early Muhammadan Tra­
dition, Leyde, i960 (contenant un index som­
maire des ouvrages de Tradition); W. Hinz, 
Islamische Masse und. Gewichte, Leyde, 1955 
(sur la métrologie); Répertoire chronologique 
d’épigraphie arabe, 17 vol., Le Caire, 1931- 
1982.

487

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Pour une orientation d’ensemble on utilisera
D. Sourdel, rislam, coll. «Que sais-je?», 
Paris, 1949, dern. éd. 1981, et rislam médiéval, 
Paris, 1979 ; I. Goldziher, le Dogme et la Loi de 
l’Islam, trad. franç., Paris, 1920 et Muhamme- 
danische Studien, Halle, 1889-1890, rééd. 1961 
(ouvrages vieillis) ; H. A. R. Gibb, les Struc­
tures de la pensée religieuse de l’Islam, trad. 
franç., Paris, 1950; H. Laoust, les Schismes 
dans l’Islam, Paris, 1965 ; H. Corbin, His­
toire de la philosophie islamique, Paris, 1964 (sur­
tout important pour les doctrines sectaires) ; 
M. Gaudefroy-Demombynes, les Institutions 
musulmanes, Paris, 1946 (ouvrage classique 
mais sans perspective historique) ; L. Gardet, 
la Cité musulmane, Paris, 1961, et les Hommes de 
l’Islam, Paris, 1977; W. M. Watt, Islam and 
the intégration of society, Londres, 1961 et The 
Formative period of the Islamic thought, Edim­
bourg, 1973.

On pourra recourir à diverses histoires géné­
rales : R. Folz, De l’Antiquité au Moyen Age, 
Paris, 1973 ; E. Perroy, le Moyen Age, Paris, 
1955. On consultera aussi B. Lewis, les Arabes 
dans l’histoire, trad. franç., Neuchâtel, 1958 ; 
C. Cahen, l’Islam, des origines au début de l’em­

LA CIVILISATION DE

pire ottoman, Paris, 1970 ; D. Sourdel, Histoire 
des Arabes, coll. «Que sais-je?», Paris, 1976. 
Voir également The Cambridge History of Islam, 
2 vol., Cambridge, 1970.

Sur la topographie historique du monde musul­
man ancien, il n’existe pas d’ouvrage d’ensem­
ble. Sur quelques régions on dispose d’ou­
vrages de valeur inégale : G. Le Strange, 
The Lands of the Eastem Caliphate, Cambridge, 
1930 ; R. Dussaud, Topographie historique de la 
Syrie ancienne et médiévale, Paris, 1927 ; J. Mas­
pero et G. Wiet, Matériaux pour servir à 
la géographie de l’Égypte, Le Caire, 1914 ; 
W. M. Ramsay, The Historical geography of 
Asia Minor, Londres, 1890. Une place à part 
doit être faite à X. de Planhol, les Fondements 
géographiques de l’Islam, Paris, 1970.

Sur les relations et les influences entre Islam 
et Occident : The Legacy of Islam, éd. par 
J. Schacht et C.E. Bosworth, Oxford, 1974. 
Voir aussi W. M. Watt, l’Influence de l’Islam 
sur l’Europe médiévale, Paris, 1974; N. Da­
niel, Islam and the West, Édimbourg, i960; 
J.-C. Vadet, l’Esprit courtois en Orient, 
Paris, 1968.

l’islam classique

II. MUHAMMAD ET LE CORAN

Sur la vie de Muhammad, voir : R. Bla- 
chère, le Problème de Mahomet, Paris, 1952 ; 
M. Gaudeffroy-Demombynes, Mahomet, 
Paris, 1957 ; W. M. Watt, Mahomet à La Mec­
que et Mahomet à Médine, trad. franç., Paris, 
1958 et 1959 ; M. Hamidullah, le Prophète de 
l’Islam, 2 vol., Paris, 1959 (qui donne le point 
de vue d’un musulman) ; enfin M. Rodinson, 
Mahomet, Paris, 1961, rééd. 1968.

Sur le Coran : une initiation est fournie par 
R. Blachère, le Coran, coll. «Que sais-je?», 
Paris, 1967. Traductions récentes : R. Bla­
chère, le Coran, Paris 1947-1951 (avec recons­
titution de l’ordre primitif des sourates), et 
le Coran, Paris, 1957 (qui suit l’ordre tradi­
tionnel) ; D. Masson, Le Coran, Paris, 1967 ; 
R. Bell, The Qur’ân, Édimbourg, 1937- 
1939 ; R. Paret, Der Koran, Stuttgart, 1962 et 
suiv. Sur les problèmes textuels, voir surtout :

R. Bell, Introduction to the Qur’ân, Édim­
bourg, 1953 ; R. Blachère, Introduction au 
Coran, Paris, 1959.

Sur les rapports avec les religions juive et chré­
tienne : Tor Andrae, les Origines de l’Islam 
et du christianisme, trad. franç., Paris, 1955 ; 
D. Masson, le Coran et la révélation judéo- 
chrétienne, Paris, 1958. Sur la connaissance du 
Coran en Europe médiévale : J. Kritzeck, 
Peter the Venerable and Islam, Princeton, 1964. 
Parmi les études particulières, la plus récente 
est celle de D. Bakker, Man in the Qur’ân, 
Amsterdam, 1965, où l’on trouvera une utile 
bibliographie. Sur les problèmes d’exégèse, 
l’ouvrage classique reste celui d’I. Goldziher, 
Die Richtungen der islamischen Koranauslesung, 
rééd. Leyde, 1952 ; voir aussi H. Corbin, « l’in­
tériorisation du sens en herméneutique soufie 
iranienne», Eranos Jahrbuch, XXVI, 1957-

488

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

III. HISTOIRE DES ÉTATS ISLAMIQUES

Outre les ouvrages généraux déjà signalés aux­
quels on ajoutera les recueils d’études réimpri­
mées de M. Canard, l'Expansion arabo-isla­
mique et ses répercussions, Miscellanea Orien- 
talia, Byzance et les musulmans du Proche- 
Orient, Londres, I973'I974» et Cahen, 
Turco-Byzantina et Oriens christianus, Londres, 
1974, et les Peuples musulmans dans l'histoire 
médiévale, Damas, 1977, on consultera sur les 
conquêtes : M. J. de Goeje, Mémoires sur 
la conquête de la Syrie, Leyde, 1886; A. J. 
Butler, The Arabe conquest of Egypt, 2e éd., 
Oxford, 1978 ; H. A. R. Gibb, The Arab con- 
quests in Central Asia, Londres, i923- On 
notera aussi les réflexions de G. H. Bousquet, 
« Observations sur la nature et les causes de la 
conquête arabe», dans SI, VI, 1956.
Sur la période des premiers califes et des 
Umayyades, aucune étude d’ensemble ne peut- 
être citée en dehors de l’ouvrage vieilli de 
J. Wellhausen, Das Arabische Reich und sein 
Sturz, Berlin, 1902, rééd. i960, et des étu­
des également dépassées de H. Lammens. Le 
récent essai de M. A. Shaban, Islamic history
A.D. 600-750 (A. H. 132), a new interpréta­
tion, Cambridge, 1971, est à utiliser avec pré­
caution. On ajoutera P. Crone, Slaves on hor- 
ses, Cambridge, 1980 ; R. Sayed, Dte Révolté 
des Ibn al-Ash‘ath und die Koranleser, Fribourg- 
en-B., 1977 ; M. A. Shaban, The Abbasid révo­
lution, Cambridge, 1970, aux perspectives par­
tielles.

Sur l’époque abbasside, aucun ouvrage n a été 
consacré à l’histoire des divers califats de la 
grande époque, mais on trouvera dans D. Sour­
del, le Vizirat abbdside, Damas 1959-1960» en 
même temps que l’étude d’une institution par­
ticulière, des exposés permettant de se familia­
riser avec les principales étapes de la période 
considérée. Certains aspects sont étudiés dans 
J. Lassner, The Shaping of Abbasid Rule, Prin­
ceton, 1980 ; N. Abbot, Two queens of Bagdad, 
Chicago, 1946; F. Gabrieli, al-Ma'mûn e gl i 
Alidi, Leipzig, 1929; D. Sourdel, «la politi­
que religieuse du calife al-Ma’mûn », dans REI, 
1962, et «la politique religieuse des succes­
seurs d’al-Mutawakkil », dans SI, XIII, i960 ;
E. Herzfeld, Geschichte der Stadt Samarra, 
Hambourg, 1948.

Sur l'Irak à partir du Xe siècle, voir : H. Bowen, 
The Life and limes of'Ali b'Isâ, the Good Vizier, 
Cambridge-Londres, 1928; H. Busse, Chalif 
und Grosskonig. Die Buyiden im Iraq, Beyrouth, 
1969; A. Hartmann, An Nasir li-Din Allah 
( 1180-1251 ), Berlin, 1975.

Sur l’Iran abbasside, voir plus particulière­
ment : B. Spuler, Iran in frühislamischer Zeit, 
Wiesbaden, 1952 ; W. Barthold, Turkestan 
down to the Mongol invasion, Londres, 1926; 
C.E. Bosworth, The Ghaznavids. Their empire 
in Afghanistan and Eastem Iran, 944-1040, 
Edimbourg, 1963, et Later Ghaznavids, Edim­
bourg, 1977. Voir aussi The Cambridge history of 
Iran, IV, Cambridge, 1975.

Sur la Syrie et l’Égypte durant la même 
période : M. Canard, Histoire de la dynastie des 
H'amdanides de Jazîra et de Syrie, Alger, 1951 ;
G. Wiet, L'Égypte arabe de la conquête arabe à la 
conquête ottomane, Paris, 1934 (apud G. Hano- 
taux, Histoire de la nation égyptienne).

Sur les Fatimides on trouvera une vue d’en­
semble, bien à jour, dans M. Canard, art. Fati­
mides dans Enc. Isl (2).

Sur l’époque saldjoukide on consultera The 
Cambridge history of Iran, V, Cambridge, 1969 ; 
Islamic Civilisation 950-1150, Oxford, 1973 ; A 
history of the Crusades, éd. K. M. Setton, 1.1 à 
IV. Sur la Syrie on se reportera à l’ouvrage de 
C. Cahen, la Syrie du Nord à l'époque des croi­
sades,, Paris, 1940, que l’on peut compléter par 
N. Élisséeff, Nûr al-Dîn, Beyrouth, 1967 ; 
A. S. Ehrenkreutz, Saladin, Albany, 1972 ; 
St. Humphreys, From Saladin to the Mongols, 
Albany, 1977 ; F. Gabrieli, Storici arabi delle 
Crociate, Turin, 1963 (extraits traduits). Sur les 
problèmes anatoliens, voir C. Cahen, Preotto- 
man Turkey, Londres, 1968; S. Vyonis, The 
Décliné of Médiéval Hellenism in Asia Minor, 
1970-

Sur l’évolution du Maghreb, G. Marçais, la 
Berbérie musulmane et l'Orient au Moyen Age, 
Paris, 1946 ; H. Terrasse, Histoire du Maroc, 
Casablanca, 1949-1950. Les études spécialisées 
sont fournies par M. Talbi, l'Émirat aghla-

489

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

bide 184-296j 800-909. Histoire politique, Paris, 
1966 ; F. Dachraoui, le Califat fatimide au 
Maghreb, Tunis, 1981 ; H. R. Idris, La Ber­
bérie orientale sous les Zirides, Paris, 1962 ;
J. Bosch VilA, Los Almoravides, Tétouan, 
*956 ; A. Huici Miranda, Historia politica 
del Imperio almohades, Tétouan, 1956-1957; 
R. Brunschvig, La Berbérie orientale sous les 
Hafsides, Paris, 1940-1947.

Sur l’Espagne musulmane, l’ouvrage fonda­
mental reste celui d’E. Lévi-Provençal, His­
toire de l’Espagne musulmane, Paris, 
qui ne dépasse pas le Xe siècle. Sur la période 
postérieure, voir H. Terrasse, Islam d’Espa­
gne, Paris, 1958; A. Gonzalez Palencia, 
Historia de la Espana musulmana, 4e éd., 
Madrid, 1948- Sur la Sicile, voir F. Gabrieli et 
U. Scerrato, Gli Arabi in Italia, Milan, 1970.

IV. DOCTRINE ET DROIT

Outre les ouvrages généraux déjà signalés, aux­
quels on ajoutera les recueils d’études réim­
primées de R. Brunschvig, Études d’islamolo- 
gie, Paris, 1976, et H. Laoust, Pluralismes de 
l’Islam, Paris, Geuthner, 1983, on consultera, 
sur la Tradition, I. Goldziher, Études sur 
la Tradition islamique, trad. franç., Paris, 1952, 
étude remontant à 1891, à compléter par 
A. Guillaume, The Tradition of Islam, Oxford, 
1924. Traités anciens accessibles en traduction : 
Al-Bukhari, les Traditions islamiques, 4 vol., 
Paris, 1903-1914 (trad. A. Houdas et W. Mar- 
çais) ; G. Lecomte, le « Traité des divergences 
du hadit » d’Ibn Qutayba, Damas, 1962.

Sur la théologie en général une bonne initiation 
est fournie par W. M. Watt, Islamic philosophy 
and theology, Edimbourg, 1962, à compléter par 
des ouvrages plus développés tels que L. Gar- 
det et M. M. Anawati, Introduction à la théolo­
gie musulmane, Paris, 1948 ; L. Gardet, Dieu et 
la destinée de l’homme, Paris, 1967. Voir aussi 
W. M. Watt, Free will and prédestination in 
early Islam, Londres, 1948; A. J. Arberry, 
Révélation and reason in Islam, Londres, 1957. 
Sur les credo anciens, voir W. M. Watt, art. 
’akida dans Enc. Isl. (2) ; A. J. Wensinck, The 
Muslin creed, its genesis and its kistorical deve­
lopment, Cambridge, 1932.

Sur le mouvement traditionaliste, W. M. Pat- 
ton, Ahmad ibn Hanbal and the Mihna, Leyde, 
1897, reste utile. On le complétera par diverses 
études de H. Laoust art. Ahmad ibn Hanbal et 
kanâbila dans Enc. Isl (2); la Profession de 
foi d’Ibn Batta, Damas, 1958 ; Précis de droit 
d’Ibn Qudâma, Beyrouth, 1950. On ajoutera

G. Makdisi, Ibn’Aqil et la résurgence de l’Islam 
traditionaliste au XI‘ siècle, Damas, 1963 ; on ne 
négligera pas, bien qu’il porte sur une époque 
plus tardive, H. Laoust, Essai sur les doc­
trines... d’Ibn Taimiya, Le Caire, 1939. Sur 
le zahirisme, l’ouvrage classique reste celui 
d’I. Goldziher, Die Zâhiriten, Leipzig, 1894 > 
voir aussi A. Arnaldez, Grammaire et théologie 
chez Ibn Hazm de Cordoue, Paris, 1956.

Sur la théologie dogmatique et l’ash’arisme, des 
études récentes ont renouvelé les questions et 
des traductions ont facilité l’accès aux textes 
fondamentaux. Voir M. Allard, le Problème 
des attributs divins dans la doctrine d’al-Asari 
et de ses premiers disciples, Beyrouth, 1965 ; 
R. M. Frank, «The Structure of the created 
causality according to al-As‘ari », dans St. Isl., 
XXV, 1966; G. Makdisi, «Ash‘ari and the 
ash’arites in Islamic religious history », dans St. 
Isl., XVII, 1962; H. Klopfer, Das Dogma 
des Imân al-Haramain al-Djuwaini, Wiesba- 
den, 1958. On ajoutera, sur une doctrine parti­
culière, le Livre de Mohammed ibn Toumert, éd. 
J. D. Luciani, Alger, 1903 (avec l’introduction 
d’I. Goldziher). Sur un aspect tardif de la 
pensée ash‘arite, voir J. Van Ess, Die Erkennt- 
nislehre des Adudaddin al-Ici, Wiesbaden, 1966.

Sur la naissance et la constitution des éco­
les juridiques, l’ouvrage fondamental est 
J. Schacht, The Origins of Muhammadan juris­
prudence, Oxford, 1950 (résumé en français : 
Esquisse d’une histoire du droit musulman, Paris, 
I952)- Voir aussi art. hanafiyya dans Enc. Isl. 
(2). Sur le malikisme, A. Bekir, Histoire de 
l’école malikite en Orient jusqu’à la fin du Moyen

490

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

Age, Tunis, 1962 ; consulter aussi Ibn Abi 
Zayd al-Qayrawani, la Risâla, trad. L. Ber- 
cher, Alger, 1952.

Sur le droit proprement dit : D. Santillana, 
Istituzioni di diritto musulmano malichita con 
riguardo anche al sistema sciafiita, Rome, 1938, 
et J. Schacht, G. Bergstràsser’s Grundzüge des 
islamischen Rechts, Berlin 1935. Sur les régle­
mentations sociales et familiales, une bonne ini­
tiation est fournie par J. Schacht, An introduc­
tion toIslamicLaw, Oxford, 1964, qui comporte 
une bibliographie détaillée. On peut consulter 
aussi L. Milliot, Introduction à l’étude du droit 
musulman, Paris, 1953, orienté vers les pro­
blèmes modernes, et Y. Linant de Belle- 
fonds, Traité de droit musulman comparé, Paris- 
La Haye, 1955.

Sur le droit fatimide voir R. Brunschvig, 
dans Études d’islamologie. Le droit imamite, 
auquel on peut s’initier par le traité traduit 
par A. Querry, Droit musulman. Recueil de lois 
concernant les Musulmans schyites, Paris, 1871- 
1872, n’a pas fait l’objet d’études particulières.

Sur les prescriptions rituelles, G. H. Bous­
quet, les Grandes Pratiques rituelles de l’Islam, 
Paris, 1949, est à compléter par G. E. von 
Grunebaum, Muhammadan festivals, Londres- 
New York, 1958, ainsi que par M. Gaude- 
froy-Demombynes, le Pèlerinage à La Mec­
que, Paris, 1923.

Sur le culte des saints, en dehors de nombreuses 
enquêtes locales de valeur inégale, on consul­
tera l’étude d’I. Goldziher, dans les Muham- 
medanische Studien ; le Guide des lieux de Pèleri­
nage d’al-Harawî, trad. J. Sourdel-Thomine, 
Damas, 1957.

Sur les tributaires, voir A. Fattal, le Statut 
légal des non-musulmans en pays d’Islam, Bey­
routh, 1958. Le droit international est traité par 
W. Heffening, Das Islamische Fremdenrecht, 
Hanovre, 1923.

Sur le droit public, les ouvrages de base sont 
ceux d’E. Tyan, Institutions du droit public 
musulman. I. Le Califat, Paris, 1954 ; II. Sul­
tanat et califat, Paris, 1957, ainsi que Histoire de 
l’organisation judiciaire en pays d’Islam, Leyde,

i960, qui fournissent une première approche 
dans des ouvrages de structure discutable. Des 
études plus approfondies, mais plus limitées, 
sont fournies par D. Sourdel, art. Khalifa 
dans Enc. Isl. (2) ; J. F. P. Hopkins, Médiéval 
Muslim govemment in Barbary, Londres, 1958, 
ainsi que par divers ouvrages portant sur 
l’histoire des dynasties d’Orient ou d’Occi­
dent (voir supra ). On tiendra compte également 
d’A- K- S. Lambton, State and govemment in 
médiéval Islam, Londres, 1981.

Le comportement idéal du souverain est exposé 
par divers ouvrages didactiques. Voir, d’une 
façon générale, G. Richter, Studien zur Ges- 
chichte der âlteren Fürstenspiegel, Leipzig, 1932, 
et, plus particulièrement, J. Sourdel-Tho­
mine, « les conseils du shaykh al-Harawî à un 
prince ayyubide », dans Bull. d’Et. Or. XVII, 
1961-1962.

Sur la hisba, C. Cahen et M. Talbi, art. hisba 
dans Enc. Isl. (2), et sur l’organisation admi­
nistrative, art. collectif dîwân. On consul­
tera aussi P. Chalmeta, El senor del zoco en 
Espana, Madrid, 1973. Sur l’origine de la fis­
calité, C. Dennett, Conversion and the Poil 
Tax, Cambridge (U. S. A.), 1951,eI F* Lj^kke- 
GAARD, Islamic taxation in the classic period, 
Copenhague, 1950, rendent périmées les études 
antérieures. Sur le développement de la fisca­
lité, voir les études réimprimées de C. Cahen. Il 
est possible de lire en traduction le traité 
d’AL-MAWARDi, les Statuts gouvernementaux, 
Alger, 1915 (auteur sur lequel on consultera
H. Laoust, dans Pluralisme de l’Islam, ainsi 
que le traité de hisba de l’Occidental Ibn 
‘Abdun, dans E. Lêvi-Provençal, Séville 
musulmane au XIIe siècle, Paris, 1947* Voir 
aussi, sur un plan plus général, Ibn Khaldun, 
les Prolégomènes, trad. B°° de Slane, Paris, 
1932, et trad. V. Monteil (sous le titre Discours 
sur l’histoire universelle), Beyrouth, 1967.

A J. Wellhausen, Die Religiôs-politischen 
Oppositionsparteien im alten Islam, Gôttingen, 
1901 est dépassé, mais utilisable. On ajoutera, 
sur les sectes et leurs doctrines, les œuvres fon­
damentales de H. Laoust, Schismes et Pluralis­
mes, ainsi que la traduction de l’hérésiographe 
Shahrastanî par J. C. Vadet, les Dissidences de 
l’Islam, Paris, Geuthner, 1983.

491

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Sur le kharidjisme, on consultera, à défaut 
d’étude d’ensemble, l’art, kharidjites dans Enc. 
Isl. (2).

Le mu’tazilisme a été étudié par A. Nader, le 
Système philosophique des mutazila, Beyrouth, 
1956, et surtout par J. Van Ess, « Une lecture à 
rebours de l’histoire du mu’tazilisme», dans 
Rev. Et. Isl., 1978-1979, et M. Bernard, le 
Problème de la connaissance d’après... Abd al- 
Gabbar, Alger, 1982.

Sur le shi’isme zaydite, C. von Arendonk, 
les Débuts de l’imamat zaydite du Yémen, trad. 
franç., Leyde, i960; W. Madelung, Der 
Imâm al-Qâsim und die Glaubenslehre der Zaidi- 
ten, Wiesbaden, 1965.

Sur le shi’isme imamite, D. M. Donald- 
son, The Shïite religion, Londres, 1933, est 
dépassé, mais non remplacé. On tiendra compte 
de H. Laoust, dans Pluralismes, et D. Sour-

del, « L’imamisme vu par le cheikh al-Mufid », 
dans Revue Ét. Isl. 1972.

Sur I’isma’ilisme, B. Lewis, The Origins of 
isma'ilism, Cambridge, 1940.; W. Ivanow, 
Brief survey of the évolution of isma‘ilism, Leyde, 
1952, et, plus récemment, W. Madelung, 
« Fatimiden und Bahrainqarmaten » et « Das 
Imamat in der frühen ismailitischen Lehre», 
dans Der Islam, 1959 et 1961. L’aspect philoso­
phique de cette doctrine a retenu l’attention de
H. Corbin, Trilogie ismaélienne, Paris, 1961, 
entre autres études. Les épîtres des frères sin­
cères ont été étudiées par Y. Marquet, la Phi­
losophie des Ihwan al-safa : de Dieu à l’homme, 
Lille, 1973.

Sur les nizaris, voir M. G. S. Hodgson, The 
Order of Assassins, Leyde, 1955 ; voir aussi
B. Lewis, The Assassins, Londres, 1968, trad. 
fr. Paris, 1982. Sur les sectes extrémistes, 
H. Halm, Die islamische Gnosis, Zurich, 1982.

V. SOUFISME, PHILOSOPHIE, ÉTHIQUE, SCIENCES

I. Soufisme.
Ouvrage généraux : R. A. Nicholson, Stu- 
dies in Islamic mysticism, Cambridge, 1921 ; 
A. J. Arberry, le Soufisme, trad. franç., Paris, 
1952 (excellente initiation) ; G. C. Anawati et
L. Gardet, Mystique musulmane, aspects et ten­
dances, expériences et techniques, Paris, 1961 ;
M. Mole, les Mystiques musulmans, Paris, 1965. 
Parmi les nombreuses études particulières, on 
retiendra : J. van Ess, Die Gedankenwelt des 
Hârit al-Muhâsibi, Bonn, 1961 ; G. Bôwe- 
ring, The Mystical Vision of Existence in clas- 
sical Islam, Berlin-New York, 1980 ; L. Mas- 
signon, La Passion d’al-Hallâj, Paris, 1922 
(nouv. éd. 1975); H. Corbin, Sohrawardi 
d’Alep, fondateur de la doctrine illuminative, 
Paris, 1939. Sur al-Ghazâlî, qui appartient à la 
fois au soufisme et à la théologie, les études sont 
très nombreuses. On retiendra : A. J. Wen- 
sinck, la Pensée de Ghazâlî, Paris, 1940 ; F. Ja- 
bre, la Notion de certitude selon Ghazâlî, Paris, 
1958 ; la Notion de ma'rifa chez Ghazâlî, Bey­
routh, 1958 ; W. M. Watt, Muslim intellec- 
lual, a study of al-Ghazâlî, Edimbourg, 1963 ; 
H. Laoust, la Politique de Gazâlî, Paris, 1970.

2. Philosophie.
Sur l’influence de la pensée antique, voir 
notamment M. Steinschneider, Die Ara- 
bischen Uebersetzungen aus dem Griechischen, 
Leipzig, 1893; !• Madkour, l’«Organon» 
d’Aristote dans le monde arabe, Paris, 1934; 
P. Kraus, Plotin chez les Arabes, Le Caire, 
1941 ; F. Rosenthal, Das Fortleben der Antike 
im Islam, Zurich, 1965 (extraits traduits). Sur la 
philosophie musulmane elle-même, outre les 
ouvrages généraux déjà signalés et les art. dans 
Enc. Isl. (2), on pourra consulter M. Hor- 
TEN, Die Philosophischen System der spekulati- 
ven Théologie im Islam, Bonn, 1912; P. J. de 
Menasce, Arabische Philosophie, Berne, 1948 ; 
R. Walzer, Greek into Arabie, Oxford, 1962 
et «L’éveil de la philosophie islamique », dans 
Rev. des Et. isl., 1970 ; N. Rescher, The Deve­
lopment of Arabie logic, Pittsburgh, 1964.
Sur al-Fârâbî, voir I. Madkour, la Place d’al- 
Fârâbi dans l’école philosophique musulmane, 
Paris, 1934. Sur Avicenne, A. M. Goichon, 
la Philosopkie d’Avicenne et son influence en 
Europe, Paris, 1944; G. C. Anawati, Essai 
de bibliographie avicenienne, Le Caire, 195° >

492

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

L. Gardet, la Pensée religieuse d'Avicenne, 
Paris, 1951. Sur Averroès, L. Gauthier, Ibn 
Rochd, Paris, 1948 ; R. Arnaldez, «la pensée 
religieuse d’Averroès », dans St. Isl., VII-VIII, 
1957 et X, 1959.

3. Éthique.
L’ouvrage général de D. M. Donaldson, Stu- 
dies in Muslim ethics, Londres, 1963, n’aborde 
pas les questions fondamentales. On trouvera 
des informations utiles dans R. Walzer, art. 
akhlâk dans Enc. Isl. (2), ainsi que D. B. Mac­
donald, The Religious attitude and life of Islam, 
Chicago, 1909, et G. H. Bousquet, la Morale de

l'Islam et son éthique sexuelle, Paris, 1953. Sur 
des questions plus particulières on consultera 
M. Arkoun, Miskawayh philosophe et historien, 
Paris, 1970.

4. Sciences.
Ùn bon exposé d’ensemble ,est fourni par 
L. Massignon et R. Arnaldez, «la science 
arabe», dans Histoire générale des sciences; 
publiée par R. Taton, t. I, Paris, 1957. Con­
sulter aussi G. Sarton, Introduction to the his- 
tory of sciences, 4 vol., Baltimore, 1937-1948;. 
A. Mieli, la science arabe et son rôle dans l'évolu-: 
tion scientifique mondiale, rééd. Leyde, 1966. '

VI. LITTÉRATURE ET ART

I. Littérature.
L’étude détaillée de R. Blachère, Histoire de 
la littérature arabe, 3 vol., Paris 1952-1966, n’at­
teint encore que la fin de l’époque umayyade. 
On dispose en revanche des initiations de
C. Pellat, Langue et littérature arabes, Paris, 
1955, et G. WlET, Introduction à la littérature 
arabe, Paris, 1966. En anglais, H. A. R. Gibb, 
Arabie literature, an introduction, Londres, 
1926, reste suggestif. En italien, F. Gabrieli, 
Storia délia letteratura araba, Milan, 1952. 
Quelques études particulières sont à signaler :
G. E. von Grunebaum, Kritik und Dichtkunst, 
Wiesbaden, 1955 ; C. Pellat, le Milieu basrien 
et la formation de Gâhiz, Paris, 1953 ; G. 
Lecomte, Ibn Qutayba, l'homme, son œuvre, ses 
idées, Damas, 1965 ; M. Berge, /làw Hayyan 
al-Tawhidi, Damas, 1979; H. Laoust, «la vie 
et la philosophie d’Âboul-‘Ala’-Maarry », dans 
BEO, X, 1943-1944; R. Blachère, Abou t- 
Tayyib al-Motanabbi, Paris, 1935 5 A. Miquel, 
la Géographie humaine du monde musulman 
jusqu'au milieu du XIe siècle, Paris-La Haye, 
1967; H. Pérès, la Poésie andalouse, en arabe 
classique, au XIe siècle, Paris, 1937.

Sur les littératures non arabes, voir : A. J. 
Arberry, Classical Persian literature, New 
York, 1958 ; A. Bausani et A. Pagliaro, Sto­
ria délia letteratura persiana, Milan, i960 ; A. 
Bombaci, Histoire de la littérature turque, trad. 
franç., Paris, 1968.

2. Art et archéologie.
Il n’existe pas de manuel général d’archéolo-. 
gie islamique. L’Occident est le mieux partagé 
puisqu’on dispose de G. Marçais, L'Ar-> 
chitecture musulmane d'Occident : Tunisie, Algé-, 
rie, Maroc, Espagne, Paris, 1955, et de
H. Terrasse, L'Art hispano-mauresque des ori­
gines au XIIIe siècle, Paris, 1932, ainsi que. 
de M. Gomez Moreno, Ars Hispaniae. Pour- 
l’Orient, il faut se reporter d’une part à des 
exposés généraux, souvent succincts, d’autre 
part à des études spécialisées que l’on peut 
retrouver commodément dans les bibliogra­
phies de K. A. C. Creswell signalées supra.

Exposés généraux : B. Spuler et J. Sourdel- 
Thomine, Die Kunst der Islam, Berlin, 
1973 (avec une importante documentation); 
G. Marçais, l'Art de l'Islam, Paris, 1946, rééd. 
1962; J. Sourdel-Thomine, «l’Islam», dans 
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire de l'art, 
le Monde non chrétien, Paris, 1961, art. fann 
dans Enc. Isl. (2) et De l'art de l'Islam, Paris, 
Geuthner, 1983 ; K. Otto-Dorn, l'Art de. 
l'Islam, trad. franç., Paris, 1967; M. Rogers< 
The Spread of Islam, Oxford, 1976 ; O. Asla- 
napa, Turkish Art and Architecture, Londres, 
1970. Pour les origines, U. Monneret de Vil- 
lard, Introduzione allô studio dell'archeologia 
islamica, Venise-Rome, 1966; J. Sauvaget, la 
Mosquée omeyyade de Médine, Paris, 1947 ; M. 
Ecochard, Filiation de monuments grecs, byzan­

493

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

tins et islamiques, Paris, Geuthner, 1977; R. 
Ettinghausen, From Byzantium to Sasanian 
Iran and the Islamic World, Leyde, 1972. Voir 
aussi O. Grabar, The Formation of Islamic art, 
Newhaven, 1973.

Etudes spécialisées : sur les époques anciennes, 
la documentation est fournie, avec ampleur, par
K. A. C. Creswell, Early Muslim Architecture, 
2 vol., Oxford, 1932-1940 (cf. A Short Account 
of Early Muslim Architecture, Londres, 1958, et 
art. architecture dans Enc. Isl. [2]). Sur l’Egypte 
ikhshidide, fatimide, ayyoubide et mamlouke, 
K. A. C. Creswell, Muslim architecture of 
Egypt, 2 vol., Oxford, 1952-1959; L. Haute- 
cœur et G. Wiet, les Mosquées du Caire, Paris, 
1932. Sur la Syrie, outre les études relatives à 
des châteaux umayyades signalées infra, tenir 
compte de J. Sauvaget, « l’architecture musul­
mane en Syrie», dans Revue des arts asiati­
ques, VIII, 1934 ; les Monuments ayyoubides de 
Damas, 3 livr., Paris, 1938-1940. Sur l’Irak 
et la Haute-Mésopotamie, F. Sarre et E. 
Herzfeld, Archâologische Reise im Euphrat- 
und Tigrisgebiet ; E. Herzfeld, Der Wandsch- 
muck der Bautett von Samarra et Die Malereien 
von Samarra, Berlin, 1923 et 1927. Sur l’Iran, 
une documentation importante est fournie par 
A. U. Pope, A survey of Persian art, 7 vol., 
Londres-New York, 1939, venant compléter les 
premiers ouvrages de F. Sarre, Denkmâ- 
ler persischer Baukunst, Berlin, 1901-1910, et 
E. Diez, Churasanische Baudenkmâler, Berlin, 
1918. Voir aussi A. Maricq et G. Wiet, le 
Minaret de Djam, Paris, 1959; J. Sourdel- 
Thomine, « Deux minarets d’époque seldjou- 
kide en Afghanistan », dans Syria, XXX, 1953. 
Sur l’Anatolie médiévale. A. Gabriel, Monu­
ments turcs d’Anatolie, 2 vol., Paris, 1931-1934 ; 
Voyage archéologiques dans la Turquie orientale, 
2 vol., Paris, 1940 ; R. H. ünal, les Monuments 
islamiques anciens d’Erzurum, Paris, 1968. Sur 
l’Ifrîkiya on ajoutera A. Lêzine, le Ribât de 
Sousse, Tunis, 1956, et Architecture de l’Ifrî- 
qiya, Paris, 1966. Sur la Sicile, outregliArabi... 
déjà cité, voir U. Monneret de Villard, Le 
Pitture musulmane al soffitto délia Capella Pala- 
tina in Palermo, Rome, 1950.

Pour les arts mineurs, on trouvera une initiation 
dans E. Kühnel, Islamische Kleinkunst, Berlin, 
1925, Braunschweig, 1963; M. S. Dimand,

A handbook of Muhammadan art, New York, 
1958; E. J. Grube, The World of Islam, Lon­
dres, 1966.

Sur la peinture ancienne, voir surtout T. W. 
Arnold, Painting in Islam, rééd. New York, 
1965 ; R. Ettinghausen, la Peinture arabe, 
trad. franç., Genève, 1962 ; D. T. Rice, Islamic 
Painting, Edimbourg, 1971 ; B. W. Robinson, 
Islamic Painting and the Arts of the Book, Lon­
dres, 1976.

Pour d’autres domaines, consulter notamment 
G. Wiet, Soieries persanes, Le Caire, 1948 ; 
E. Kühnel et L. Bellinger, The Textile 
Muséum, Catalogue of dated Tiraz fabrics : 
Umayyad, Abbassid, Fatimid, Washington, 
1952 ; K. Erdmann, Der Orientalische Knüpf- 
teppich, Tübingen, 1955 ; A. Lane, Early Isla­
nde pottery, Londres, 1958 ; E. J. Grube, Isla­
nde pottery in the Keir Collection, Londres, 
1976 ; M. Ayalon, la Poterie islamique (fouilles 
de Suse), Paris, 1974 ; G. Marçais et L. Poins- 
sot, Objets kairouanais, IX1 au XIII* siècle, 2 
vol., Tunis, 1948-1952; D. S. Rice, The Bap­
tistère de Saint-Louis, Paris, 1953 ; The Wade 
cup, Paris, 1955 ; G. Fechervari, Islamic 
Metalwork in the Keir Collection, Londres, 
1976; E. Kühnel, Die islamischen Elfen 
beinskulpturen, VIII.-XIII. jh., Berlin, 1971 ; 
tous volumes et articles auxquels on ajoutera 
des catalogues de musées, tels ceux du Musée 
arabe du Caire, et des catalogues d’expositions 
aux introductions souvent fondamentales.

Paléographie : sur l’écriture arabe, voir A. 
Grohmann, Arabische Palâographie, Vienne, 
1967-1971 (incomplet) et surtout J. Sourdel- 
Thomine, art. khatt dans Enc. Isl. (2).

Epigraphie : outre le Répertoire chronologique 
signalé supra, il existe un Corpus des inscrip­
tions arabes mis en chantier par M. van Ber- 
CHEM en 1894 (qqs vol urnes publiés sur Égypte, 
Syrie et Anatolie) et des tentatives de valeur 
inégale pour d’autres régions. Sur le détail des 
travaux réalisés à ce jour et les projets en cours, 
voir J. Sourdel-Thomine, art. kitâbât dans 
Enc. Isl. (2) et noter l’existence d’études sur 
l’épigraphie ornementale telles que J. Sour­
del-Thomine, Épitapkes coufiques de Bâb 
Saghir, Paris, 1950.

494

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

En numismatique, il n’existe pas de manuel et 
les catalogues des diverses collections sont 
souvent vétustes et dépassés à l’exception du 
catalogue des monnaies islamiques du British 
Muséum, qui ne comporte encore que deux

volumes, J. Walker, A catalogue of the Arab- 
Sassanian coins, Londres, 1946, et A catalogue 
of the Arab-Byzantine and postreform Omaiyad 
coins, Londres, 1956. Diverses études portent 
sur des monnayages dynastiques.

VII. VIE ÉCONOMIQUE. AMÉNAGEMENT 
ET DEFENSE DU TERRITOIRE

Sur la vie économique en pays d’islam, voir 
maintenant E. Ashtor, A Social and Economie 
History of the Near East in the Middle Ages, 
Londres, 1976 ; A. Duri, Arabische Wirtschaft- 
geschichte, Zurich, 1979, un peu succintt ; Stu- 
dies in the Economie History of the Middle East, 
Londres, 1970, et surtout Wirtschaftsgeschichte 
des vorderen Orients in islamischer Zeit, Teil 1, 
coll. Handbuch des Orientalistik, Leyde, 1977. 
Voir aussi M. Rodinson, Islam et capitalisme, 
Paris, 1966.

Pour comprendre les problèmes anciens du 
nomadisme on doit recourir à des enquêtes 
ethnographiques modernes. Un inventaire des 
tribus bédouines est fourni par M. von Oppen- 
HEIM, Die Beduinen, 5 vol., Leipzig, 1938-1954. 
Voir aussi l’art badw dans Enc. Isl. (2).

Il existe peu d’études sur la société rurale 
médiévale en tant que telle. On peut fout juste 
signaler : A. K. S. Lambton, Landlord and 
peasant in Persia, Oxford, 1953 ; il faut la com­
pléter par des enquêtes modernes de géogra­
phie ou de sociologie telles que : J. Weuler- 
sse, Paysans de Syrie et du Proche-Orient, Paris, 
1946; J. Besançon, l’Homme et le Nil, Paris, 
1957. On tiendra compte également d’études 
archéologiques suggestives ; ainsi G. Tcha- 
lenko, Villages antiques de la Syrie du Nord, 
Paris, 1958, qui a des prolongements médié­
vaux, et J. Sourdel-Thomine, «le peuple­
ment de la région des villes mortes à l’époque 
ayyoubide», dans Arabica, I, 1954.

Sur les problèmes de l’irrigation, peuvent 
être utilisées des études à base archéologique 
comme R. Mac Adams, Land behind Baghdad, 
Chicago-Londres, 1965, concernant l’évolution 
du réseau de canaux en Irak; M. Solignac,

« Installations hydrauliques de Kairouan et des 
steppes tunisiennes du VIIe au XIe siècle», 
dans Ann. Inst. Et. Or., X-XI, 1952-1953. Sur 
une technique particulière, H. Goblot, Les 
Qanats, Paris, 1979.

Sur les machines, étude philologique et techni­
que de G. S. Colin, « La noria marocaine et les 
machines hydrauliques dans le monde arabe », 
dans Hespéris, XIV, 1932. Voir aussi L. Torres 
BalbAs, «Las Norias fluviales en Espana», 
dans Al-Andalus, V, 1940.

Nous disposons de rares informations sur 
l’agriculture. L’unique traité qui nous soit par­
venu, celui d’Ibn Wahshiya, est encombré de 
considérations cosmologiques. Il existait des 
calendriers fournissant des renseignements sur 
les activités agricoles ; les seuls conservés con­
cernent l’Espagne ; le premier et le plus impor-1 
tant est le Calendrier de Cordoue, rééd. et trad. 
par C. Pellat, Leyde, 1961. Voir à ce sujet L. 
Bolens, les Méthodes culturales au Moyen Age' 
d’après les traités d’agronomie andalous : tradi­
tions et techniques, Genève, 1974. Sur les pro­
ductions, on peut se reporter à D. Müller-. 
Wodarg, « Die Landwirtschaft Aegyptens in 
der frühen Abbasidenzeit», dans Der Islam, 
XXXI XXXIII, 1954-1958, ainsi qu’à M. Ca­
nard, «le riz dans le Proche-Orient aux pre-’ 
miers siècles de l’Islam», dans Arabica, VI, 
1959-

Sur les techniques artisanales, voir les manuels 
et articles d’histoire de l’art touchant les arts 
mineurs ainsi que des études évoquant leurs 
aspects modernes, à commencer par la Descrip­
tion de l’Égypte, Paris, 1821-1829. Voir aussi,, 
dans Enc. Isl. (2), les art. ‘adj et hartr (ivoire' 
et soie), et J. Sauvaget, «Introduction à

495

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

l’étude de la céramique musulmane», dans 
REI, XXXIII, 1965. Sur les maîtres artisans, 
des inventaires systématiques à partir de 
leurs signatures ont été dressés par L. A. 
Mayer, Islamic architects, et Islamic astrola- 
bists, Genève, 1956, Islamic woodcarvers, 1958, 
Islamic metalworkers, 1959, Islamic armourers, 
1962. Sur le développement de certaines acti­
vités, R. B. Serjeant, « Material for a history of 
Islamic textiles up to the Mongol conquest», 
dans Ars islamica, IX, X, XI et XIII-XIV. Sur 
les techniques en général, voir G. Wiet, «le 
monde musulman (vu e-xme siècle) », dans His­
toire générale des techniques. I. Les Origines 
de la civilisation technique, Paris, 1962 ; History 
of technology, éd. C. Singer, t. II, The Medi­
terranean civilization and the Middle Ages, 
Oxford, 1956. Voir aussi H. Wulf, The 
Traditional crafts of Persia, Cambridge (Mass.), 
1966.

Sur l’inexistence des «corporations » en milieu 
islamique médiéval, voir art. de C. Cahen et
S. M. Stern dans The Islamic City, Ox­
ford, 1970. Diverses études ou traductions 
détaillent en revanche utilement des listes 
anciennes de corps de métiers, ainsi A. Ray­
mond et G. Wiet, les Marchés du Caire, Caire, 
1979-

Le commerce dans le monde musulman est mal 
étudié. On se reportera encore aux ouvrages 
anciens : W. Heyd, Histoire du commerce du 
levant au Moyen Age, trad. franç., Leipzig, 1885 
(réimpr. post.); A. Schaube, Handelsgeschichte 
romanischen Vôlkerdes Mittelmeergebietes bis zur 
Ende der Kreuzzüge, Munich, 1906, que l’on 
complétera par A. R. Lewis, Naval power and 
trade in the Mediterranean (500-1100 ), Prince­
ton, 1951, et par Y. Labib, Handelsgeschichte 
Aegyptens im Spâtmittelalter, Wiesbaden, 1965. 
Voir aussi, dans Enc. Isl. (2), l’art, bâkhûr 
(encens), et M. Lombard, Les Textiles dans le 
monde musulman, Paris-La Haye, 1978.

Sur lès voies commerciales, tenir compte 
d’études archéologiques comme J. Sauvaget,
« caravansérails syriens du Moyen Age », dans 
Ars islamica, 1939 et 1940, et K. Erdmann, 
Das Anatolische Karavansaray des 13. Jahrhun- 
derts, Berlin, 1961 ; voir aussi G. F. Hourani, 
Arab seafaring in the Indian Océan, Beyrouth,

1963, auquel on ajoutera le texte publié et 
traduit par J. Sauvaget, Relation de la Chine et 
de l’Inde, Paris, 1948. Sur les véhicules, 
voir M. Rodinson, art. ’adjala dans Enc. 
Isl. (2).

Sur les rapports entre le commerce musulman 
et l’économie de l’Occident, M. Lombard, 
«l’or musulman au Moyen Age», dans Anna­
les,.E.S.C., 1947, qui s’inscrit en faux con­
tre la théorie de H. Pirenne et autres articles 
du même ainsi que C. Cahen, Makhzümiyyât, 
Leyde, 1977.

Les prix ont fait l’objet de plusieurs enquêtes. 
Voir surtout E. Asthor, Histoire des prix et des 
salaires dans l’Orient médiéval, Paris, 1969 (qui 
dispense de recouriraux autres études du même 
auteur). Certains renseignements importants 
sont fournis par des documents d’archives qui 
existent dans le monde de l’Islam bien qu’ils 
n’aient pas encore reçu des historiens une atten­
tion suffisante. Voir par exemple ceux que four­
nissent les papyrus des grandes collections con­
nues ou les pièces du fonds damascain d’Is­
tanbul publiées par J. et D. Sourdel (voir à 
ce propos Etudes médiévales et patrimoine turc, 
Paris, 1983).

Sur le service officiel de la poste, voir D. Sour­
del, art. barid dans Enc. Isl (2), et, pour une 
époque plus tardive, J. Sauvaget, la poste 
aux chevaux dans l’empire des Mamlouks, Paris, 
1941.

Sur l’organisation militaire, il n’existe pas 
d’étude d’ensemble. Voir C. Cahen, art. djaysh 
et D. Sourdel, art. djund, ainsi que H. 
Terrasse et J. Sourdel-Thomine, art. burdj 
dans Enc. Isl. (2). Un travail de N. Fries, Das 
Heereswesen derAraberzur Zeit der Omayyaden, 
1921, reste utilisable pour la période ancienne ; 
on peut le compléter, pour des périodes plus 
tardives, par C. E. Bosworth dans son recueil 
d’études réimprimées The médiéval History of 
Iran, Londres, 1977 ; D. Ayalon, l’Esclavage 
du Mamlouk, Jérusalem, 1951, et «studies on 
the Mamluk army », dans BSOAS, XV-XVI, 
I953-I954- Sur l’armement : K. Huuri, Zur 
Geschichte des mittelalterlichen Geschützwesens 
aus orientalischen Quellen, Leipzig, 1941 ; D. 
Ayalon, Gunpowder and firearms in the Mam-

496

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

luk kingdom, Londres, 1956. Sur la guerre mari­
time, on devra se référer à des ouvrages géné­
raux tels que E. Eickhoff, Seekrieg und Seepo-

litik zwischen Islam und Abendland ( 650-1040), 
Sarrebruck, 1954, et H. Ahrweiler, Byzance et 
la mer, Paris, 1966.

VIII. VILLES

I. Villes.
Sur le problème de la ville musulmane, tel qu’il 
était posé à une époque encore récente, voir X. 
de Planhol, le Monde islamique, Paris, 1957. 
Tenir compte aujourd’hui d’E. Wirth, «Die 
orientalische Stadt », dans Saeculum, 1975. Les 
questions d’autonomie ont été abordées par 
C. Cahen, «Mouvements populaires et auto­
nomisme urbain dans l’Asie musulmane au 
Moyen Age», dans Arabica, V, 1958 et VI, 
1959 (et tiré à part). Outre les art. de l’Fnc. 
Isl. (2) ( Baghdad, Basra, Dimashk, Fâs, Fustât, 
Halab, Hama, Isfahan, Kahira, Kayrawan), 
on signalera des ouvrages tels que J. Lassner, 
The topography of Baghdad, Detroit, 1970 ;
J. Sauvaget, Alep, Paris, 1941 ; J. L. Abu- 
lughod, Cairo, Princeton, 1971 ; S. Staffa, 
Conquest and fusion. The Social Evolution of 
Cairo, Leyde, 1977. Pour le Maghreb, voir 
R. Le Tourneau, Fès avant le protectorat, 
Casablanca, 1949 ; G. Deverdun, Marrakech, 
Rabat, 1959; A. Lézine, Mahdia, Paris, 1965.

Sur les villes d’Espagne, voir L. Torres 
Balbàs, Ciudades hispanomusulmanas, Madrid, 
s.d.

Sur les villes d’Iran, très négligées, on s’initiera 
par H. Gaube, Iranian Cities, New York, 1979, 
et R. N. Frye, Bukhara, the médiéval achie- 
vement, Norman, 1965..

Sur les types monumentaux des villes, voir les 
diverses études archéologiques. L’article de J. 
Pedersen, masdjid, dans Enc. Isl., qui traite 
des mosquées, oratoires, madrasas, mausolées, 
est périmé, mais n’est pratiqument pas rem­
placé. Voir maintenant J. Sourdel-Thomine, 
«la mosquée et la madrasa, types monumen­
taux de l’art islamique médiéval », dans Cahiers 
Civ. med., 1970, et «locaux d’enseignement et 
madrasas dans l’Islam médiéval», dans Rev. 
Et. Isl., 1976. Les mausolées : O. Grabar, 
«The Early Islamic commémorative structu-

ET PALAIS

res », dans Ars orientalis, VI, 1966. Sur les hôpi­
taux, art. bimâristân dans Enc. Isl. (2). Sur les 
bains : J. Sourdel-Thomine, art. hammâm 
dans Enc. Isl. (2) ; la meilleure publication en ce 
domaine est celle de M. Écochard et C. Le 
Cœur, les Bains de Damas, Beyrouth, 1942- 
1943. Sur les marchés, E. Wirth, « Zum Pro- 
blem des Bazars », dans Der Islam, 1974-1975..

Les milieux urbains, à une époque tardive, ont 
fait l’objet de l’étude d’I. M. Lapidus, Muslim 
cities in the later Middle Ages, Cambridge, 1967. 
Sur la vie quotidienne, J. Sadan, le Mobilier au 
Proche-Orient médiéval, Leyde, 1976. Sur les 
bibliothèques, voir Y. Eche, les Bibliothèques 
arabes... au Moyen Age, Damas, 1967. Sur l’en­
seignement, G. Makdisi, The Rise of Colleges, 
Edimbourg, 1981, et D. Sourdel, «réflexions 
sur la diffusion de la madrasa en Orient », dans 
Rev. Et. Isl., 1976.

La vie des tributaires est assez mal connue. 
Voir, outre l’ouvrage d’A. Fattal cité supra,
L. Massignon, « la politique islamo-chrétienne 
des scribes nestoriens de Deir Qunna à la Cour 
de Bagdad au ixe siècle», dans Vivre et penser, 
IIe série, 1942 ; W. J. Fischel, Jews in the éco­
nomie and political life of médiéval Islam, Lon­
dres, 1937, et les études récentes de S. D. Goi- 
tein sur les documents trouvés dans la Geniza 
du Caire, dont les principaux résultats sont con­
signés dans A Mediterranean society : the Jewish 
communities of the Arab world, Berkeley, 1967- 
1978.

2. Palais.
Sur les châteaux umayyades et leurs sites, voir 
les réflexions préliminaires de J. Sauvaget, 
« châteaux umayyades de Syrie », dans REI, 
XXXV, 1967, ainsi que H. Stern, «notes sur 
l’architecture des châteaux umayyades», dans 
Ars islamica, XI-XII, 1946.

Études particulières : outre l’ouvrage déjà

497

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

signalé de K. A. C. Creswell, voir J. Sauva­
get, «remarques sur les monuments omeyya- 
des», dans JA, 1937-1940, «les ruines 
omeyyyades du Djebel Seis», dans Syria, XX, 
1938 ; K. Brisch, « le château omeyyade du 
Djebel Seis», dans Annales archéologiques de 
Syrie, 1963; M. Chehab, «The Umayyad 
palace at Andjar», dans Ars orientalis, V, 
1963 ; D. Schlumberger, « les fouilles de Qasr 
el-Heir al-Gharbi», dans Syria, XX, 1939, et 
« deux fresques omeyyades », dans Syria, XXV, 
1946; R. W. Hamilton, Khirbat al-Mafjar. 
An Arabian Mansion in the Jordan Valley, 
Oxford, 1959 ; O. Grabar, City in the Desert. 
Qasr al-hayr East, Cambridge Mass., 1978. — 
Les palais de Bagdad ne sont connus que par 
des descriptions littéraires. Ceux de Samara, 
incomplètement fouillés, sont aussi incom­
plètement publiés. On se reportera à 
E. Herzfeld, Erster vorlaüfiger Bericht über die 
Ausgrabungen von Samarra, Berlin, 1912, et à
K. A. C. Creswell, Early Muslim architecture 
(cité supra). — Sur les palais d’Afghanistan, 
voir D. Schlumberger, et J. Sourdel-Tho- 
mine, Lashkari Bazar. Une résidence royale 
ghaznévide et ghoride, 3 vol., Paris, 1977 ; 
A. Bombaci, The Kûfic inscription in Persian 
verses in the palace of Mas'ûd III at Ghazni, 
Rome, 1966 (avec le plan du palais). — Sur les 
palais saldjoukides d’Anatolie, voir K. Otto- 
Dorn et M. Onder, «Bericht über die Gra- 
bung in Kobadabad», dans Archâologischer 
Anzeiger, 2,1966. — Sur le Maghreb : L. Gol­
vin, Recherches archéologiques à la Qal a des 
Banû Hammâd, Paris, 1965. — Sur l’Espagne,
L. Torres BalbAs, « Excavaciones en Medinat 
al-Zahra», dans Al-Andalus, 1946, 1948.

II n’existe pas d’étude d’ensemble sur les cita­
delles des pays d’Islam. Celle de Damas a 
été étudiée par J. Sauvaget, « la citadelle 
de Damas», dans Syria, XI, 1931. On trou­
vera des informations sur celle d’Alep dans
E. Herzfeld, Matériaux pour un Corpus ins- 
criptionum arabicarum, Alep, Le Caire, 1954- 
1955. Sur celles d’Anatolie dans les ouvrages 
d’A. Gabriel (voir supra). Sur celle du Caire, 
dans K. A. G. Creswell, Muslim Architecture 
of Egypt (cité supra).

Le cérémonial a été surtout étudié par M. 
Canard, «le cérémonial fatimide et le céré­
monial byzantin. Essai de comparaison », dans 
Byzantion, XXI, 1953, et D. Sourdel, «ques­
tions de cérémonial abbâside», dans REI, 
i960. Sur la Maison du souverain, voir dans 
Enc. Isl. (2) les art. hâdjib et ghulâm.

Sur les rares portraits de souverains, voir
J. Walker, «A unique medal of the Sel- 
juk Tughrilbeg », dans Centennial volume of the 
American Numismatic Society, 1958, et G. C. 
Miles, « A portrait of the Buyid prince Rukn 
al-Dawlah», dans The American Numismatic 
Society, Muséum notes, XI, 1964.

Sur les divertissements : M. Canard, 
«quelques aspects de la vie sociale en Syrie 
et Jazîra au Xe siècle », dans Arabie and Islamic 
studies, Leyde, 1965, et A. G. Chejne, « The 
Boon-Companion in early Abbasid times», 
dans Journal of the American Oriental Society, 
1965. Sur la chasse, lire le traité traduit par
F. Viré, Le Traité de l’art de volerie, Leyde, 
1967-

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



ATLAS
GÉNÉRAL

TABLEAU D’ASSEMBLAGE

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



• ; >. .S •- y. >

500

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



L. Balkhack

501 <■ ., 'V :■

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



0°

-4o*4l.-

te -«.Xyon

-C «f v£
£""'\ •art»’" .....

v <.t^ -A ,

Arles

Marse
„ itl Narbonnè

Æ'' " ■■ -”■

'DÛer° .^ïm^^aragossê

E .N,P<X G^-N*
’ ' ' 'f1'-■Sîz j.'.«ii''ÿ:''''

Tage Tolède

'-«J

’ Médina

Cordoue

'<^2 %»'
Valence «

£
y Zs,''%(urcie»

Ci'W-
-■ - -“"...«k .-

SIF.R&'J

x,
Vwt, 

'■'t5»S-' ...f

Fès . z 
„,... "£«) .-"'Vï
x.

M A G
^VMiiIE?''"">.-.

Marrakech •

R Ê M E
^■Kng

. • Sidiilmasa
------30° "S.-

r^^-Tlemce^

' ^fMUuz ^
X»

”»;"r3"t=/ÇA

- Ashirx*-.
* '" '®afâ.4te

çpf’Tâhart /?
"'<Kï

100

O°

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



•30" N.-----
20° E.10“ E.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



T'êty^'7'’

Bayburt &
Al

ZM
ùruni:

>Khàrp
Jîjtlis

Ot-Tbcnd
Tiflis,fBâ^);;âirÂb\vâirjj

Am
Erivan

<-

/Majazgirt
tAkhlât).

: dt; Ÿdu

’NàJdjitdiawâû-

ADHARBAYDJAN 

Tabriz
(Bidlis) 'W /

Hisn Kayfâ ’ Rezaiyi
y- M/.incpc ' •./•Aurmiaü^ .Alarâgha

(Dunay^.Mafdm , *
’ ..HarrâK Nu‘aybin 

(Nisibîn)

È?$Amidà)fc 
y^Kiziltepc

CUrinict

inbidj
-,Siffîn>Raklta Mossoul

■Irbil 1 I /
-Kazwin.. 7^ARrST^ 

'Z4z"n/%<i'^, Damâwand* ••• .p.- 
''■^ek’éjan (Rayyj* A .

D 'Fri B\ • A L 
I ’Sâwa Warâmîn

Simnâr

.Samarra

KarBalâ’ KûfaUkhaidrr-Nadjaf.X.a) 

z-'~' Kâdisiya»*\. V Wâsit' Ahwâz

Basra*

• ’awara 
NataI^»-'lk^Asdj.stân

Isfahan Nâyin
t—» •

Râlp Hurmuz

il-Djawf«
d-Djandal)

R

o ioo 200 300 400 500 km.
1 ■ ' ' 1 —1

40° E.

S-, ;Bishâpûr

FAR
• Jstakhr

' ‘ A, zn-AO0 CKJiA'w <

^^âbâd.>^Darâb-

^;sîïâr--™.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



.i

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Urgendj (Djurdjâniya)* \ 6o° E. Kâth 
z I •

KHWARIZM

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LES GRANDES VOIES COMMERCIALES 
DANS LE MONDE MUSULMAN MÉDIÉVAL 
{D'après Historical atlas of the Muslim peoplcs.) -►

La densité d'un réseau de voies commerciales 
tant maritimes que terrestres constitue sans doute 
Vun des aspects les plus frappants de l'organisa­
tion du monde islamique au Moyen Age. Ces 
voies, qui furent selon les époques inégalement

fréquentées en fonction de vicissitudes dont cette 
carte simplifiée ne saurait tenir compte, n'en 
suivirent pas moins toujours dans leur tracé 
quelques grands itinéraires imposés par des néces­
sités géographiques primordiales.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



513

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



TABLE DES 
MATIÈRES

Préface................................................................................... 5

Introduction........................................................................ 7

I. NAISSANCE ET MORCELLEMENT D’UN EMPIRE

Chapitre i. Débuts de la civilisation arabo-islamique (622-750)...... 15
L’Arabie ancienne et le milieu hidjazien............................. 22
La prédication de Muhammad à la Mekke......................... 23
L’organisation de la communauté médinoise et le triomphe
final de Muhammad.............................................................. 27
Le règne des Compagnons, les dissensions et l’expansion de
l’Islam..................................................................................... 31
Efforts et difficultés de la dynastie umayyade..................... 39
Les premières transformations de la société islamique...... 51

Chapitre ii. Vicissitudes du pouvoir central (750-936)...................... 55
Les débuts de la dynastie bagdadienne et les mouvements
sécessionnistes........................................................................ 5^
Le temps de Hârûn al-Rashîd et d’al-Ma’mûn.................. 63
Fondation de Samarra et nouveaux mouvements séditieux. 67 

. Dernier effort de redressement et déclin du califat abbasside 73

515

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Chapitre iii. Foyers provinciaux et dislocation de l’empire (900-
1260)....................................................................................... 79
Le califat umayyade d’Espagne.............................................. 82
Le califat fatimide et son idéologie....................................... 85
La dynastie arabe des Hamdanides et le protectorat iranien
des Bouyides.......................................................................... 91
L’Iran sous les Samanides et les premières dynasties turco-
iraniennes.........»..................................................................... 95
Les Saldjoukides.................................................................... 97
Les épigones des Saldjoukides et l’époque des croisades en
Syrie........................................................................................... 104
L’Occident islamique................................................................ 109
Les mutations de l’Orient........................................................ 115

IL RELIGION ET SOCIÉTÉ

Chapitre iv. Le donné révélé et son approndissement (vne-
VIIIe siècle)............................................................................ 119
La révélation coranique, problèmes de transmission, de lec­
ture et d’exégèse.................................................................... 119
Les thèmes principaux de la prédication muhammadienne et
ses grandes prescriptions....................................................... 125
Sunna et premières discussions............................................ 133
La naissance des écoles juridiques....................................... 141
Les débuts du mouvement ascétique et mystique............. 144
Héritage antique et influences extérieures........................... 146

Chapitre v. Élaboration doctrinale et mouvements religieux
(ix'-xii' siècle)....................................................................... 149
La pensée mu'tazilite et sa portée politique....................... 149
Les" partis d’opposition shi’ites............................................ 157

’ L’opposition zaydite.............................................................. 158
Le messianisme imamite....................................................... 161.

... L’ésotérisme isma’ilien et ses ramifications......................... 167
j x La position traditionaliste et fidéiste................................... 172

; ? . La théologie dogmatique et les progrès de 1’ash‘arisme..... 178
La science de la Tradition et la diffusion des écoles juridiques 182

. - • . / Essor du mysticisme, confréries et développement du culte
j V des saints............. .................... ........................... ................. 184

516

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



TABLE DES MATIÈRES

La philosophie hellénisante ou gnostique et les sciences... 190
Dogme et humanisme........................................................... !94

Chapitre vi. Droit, institutions politiques et morale...................... 197
Grandes prescriptions culturelles et usages divers............. 198
Droit social et familial.......................................................... 2O7
Les bases du droit public et le problème de l’imamat.....  212
L’organisation judiciaire.........................    222
Organisation administrative, armée et police..................... 226
Droit, éthique et piété personnelle...................................... 234
Conscience de l’islamité........................................................ 23&

III. ÉCONOMIE ET MILIEUX SOCIAUX

Chapitre vil Paysages et ressources de l’empire.................................. 243
Pérennité des anciens paysages............................................ 243
Les déserts dans l’empire..................................................... 244
L’image classique du bédouin.............................................. 247
Grandes plaines alluviales et oasis de plateau.................... 251
Vie paysanne ancienne et technique de l’eau...................... 259
La mise en valeur des terres et la place du jardin dans la
mentalité classique.........................•.............. ....................... 2^7
Les ressources naturelles de l’empire et l’artisanat rural... 271
Les industries spécialisées (textiles et tapis, travail de l’ivoire,
du cuir et du métal, arts du feu et arts du livre).............. 276
Les activités de construction...........................................—2&5
Les conditions du commerce............................................... 288
Les grandes routes commerciales......................................... 29J
La défense du territoire........................................................ 29^

Chapitre viii. Le palais et l’entourage souverain................................. 299
Le palais abbasside et ses différentes parties...................... 3°°
Multiplicité et fragilité des résidences princières............... 302
Les premières résidences umayyades.................................. 3J5
Transformation du palais abbasside dans les provinces....  323
La maison domestique du souverain et l’office du chambellan 329
Les grands dignitaires................................................. ....... . 334
Cérémonial des audiences et glorification du souverain..... 341

517

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



LA CIVILISATION DE L’iSLAM CLASSIQUE

Les sorties du prince pour les obligations rituelles............  348
Le souverain et la guerre..................................................... 351
La journée du souverain et ses divertissements................. 353

Chapitre ix. La ville et les milieux urbains........................................ 361
Les éléments constitutifs et les organes essentiels de la cité
classique.................................................................................. 3^3
Permanence de traditions antérieures.................................. 378
Villes-camps et ville umayyade............................................ 380
Métropoles abbassides d’Irak et grandes cités provinciales. 384
La ville de l’époque post-saldjoukide................................... 387
Le milieu urbain des hommes de religion.......................... 391
Secrétaires, négociants et citoyens fortunés......................... 400
Savants, lettrés et poètes....................................................... 4°5

.. Artisans et boutiquiers.......................................................... 412
Salaires, niveaux de vie et troubles populaires.................... 416
Esclaves et tributaires........................................................... 420
Fêtes et réjouissances............................................................ 421
Le rôle des milieux urbains................................................. 423

Conclusion........................................................................... 425

Index documentaire............................................................ 429

Bibliographie.............................................................   487

Atlas général............................................................................................... 499
Tableau d’assemblage............................................................ 5°°
Carte 1..................................................................................... 502
Carte 11................................................................................... 5°4
Carte m.................................................................................. 5°6
Carte iv................................................................................... 5°8

Table des matières.............................................................. 5r5

518

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



1

• *

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Achevé d’imprimer le 20 octobre 1983 
sur les presses de l’imprimerie Aubin à Ligugé.

Brochage par la S.P.B.R. à Chevilly-Larue. 
N° d’édition : 1669 - N° d’impression : L 16030 

Dépôt légal : novembre 1983.
Imprimé en France.

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s



La civilisation islamique est trop souvent présentée comme 
un ensemble mobolithique, resté presque invariable depuis le 
temps où l’Islam fut prêché par Muhammad jusqu’à une époque 
toute récente. En réalité, la doctrine sur laquelle se fonde cette 
civilisation ne fut élaborée que peu à peu et elle ne cessa d’être 
l’objet de discussions souvent passionnées, provoquant durant 
toute la période médiévale des disputes et des luttes politiques 
dont certaines furent d’une extrême âpreté. Le cadre économique 
et social lui-même qui conditionna l’évolution de cette doctrine se 
transforma très sensiblement au cours des siècles : d’une part, à 
un Empire unitaire succédèrent des royaumes ou des principau­
tés à tendance féodale ; d’autre part, la population se renouvela à 
plusieurs reprises à la suite d’invasions. On ne saurait donc par­
ler que d’aspects successifs de la civilisation islamique.

L’analyse que l’on trouvera ici est consacrée essentiellement 
à la période qui s’étend du IX1 au XII* siècle. Période de conquête 
et de rayonnement, période d’éclat culturel et matériel particu­
lièrement brillant, qui a mérité le nom de classique, c’est aussi 
celle dont les adeptes de l’Islam conservent souvent encore la 
nostalgie et dont la connaissance reste indispensable à quicon­
que veut suivre et comprendre ses développements ultérieurs.

t-TJ*
W
1-

Z
9 782700 304473 >

Institut Kurde de Paris

Fresque du château 
de Kusayr ‘Amrâ, Jordanie. 

(Photo Oronoz - Ziolo).

IKPLIV107618

Ins
titu

t k
urd

e d
e P

ari
s




