D.ET J. SOI R1)ELI. j

LA CIVILISATION DE






G U






LA CIVILISATION DE
L’ISLAM CLASSIQUE




‘DES MEMES AUTEURS

" DOMINIQUE SOURDEL

" p’1sLAM, P.U.F., Paris, 1949, derni¢re édition 1983.

LES CULTES DU HAURAN A L’EPOQUE ROMAINE, Geuthner, Paris, 1952.
INVENTAIRE DES MONNAIES MUSULMANES ANCIENNES DU MUSEE DE CABOUL,
Institut frangais, Damas, 1953.

LA DESCRIPTION D’ALEP D’IBN SHADDAD, Institut frang:als, Damas, 1953.
LE VIZIRAT’ABBASIDE DE 749 A 936, Institut francais, Damas, 1959-1960.
L’ISLAM MEDIEVAL, P.U.F., Paris, 1979.

JANINE SOURDEL-THOMINE

EPITAPHES COUFIQUES DE BAB SAGHIR (dans les Monuments ayyoubides de
Damas, livr. IV), De ‘Boccard, Paris, 1950.

LE GUIDE DES LIEUX"DE\BELERINAGE D’AL-HARAWI, édition critique, Insti-
tut frangais, Damas, 1953.

LE GUIDE DESLIEUX DE PELERINAGE D’AL-HARAWI, traduction annotée,
" Institut frangais, Damas, 1957.

v1seam (dans Encyclopédie de la Pléiade; Histoire de Part, le Monde
non chrétien, Gallimard, Paris, 1961).

DIE KUNST DES ISLAM (Propylden Kunstgeschichte), Berlin, 1974.

DE L’ART DE L’ISLAM, Geuthner, Paris, 1983.



COLLECTION LES GRANDES CIVILISATIONS
DIRIGEE PAR RAYMOND BLOCH

D. ET J. SOURDEL

LA CIVILISATION DE
L’ISLAM
CLASSIQUE

INSTITUT KURDE'DE PARIS :
Institut Kurde de Parnis
Bibliotheque e heque .
Recu le . AE QL1024 Fonds Mirella Galletti{

Liy. F6-1%

 ARTHAUD




AVERTISSEMENT
DE L’EDITEUR

Ce livre reprend le texte de I'owvrage de Dominique et Janine Sourdel,
La Civilisation de I'Islam classique, publié en 1968 par les Editions
Arthaud, souvent réédité et qui a connu de nombreuses traductions étran-
géres. Seules les illustrations photographiques notr et blanc et couleur
ont été supprimées de cette édition; on pourra S’y reporter ainst qu’a leurs
légendes détaillées en consultant le volume) relié de la collection « Les
Grandes Civilisations ».

© Les Editions Arthaud, Paris. 1983. Tous droits réservés
ISBN 2-7003-0447-0. Imprimé en France




INTRODUCTION

les armes 4 un immense empire et avoir ensuite animé des foyers locaux
plus ou moins indépendants, I’Islam conserve actucllement une remar-
quable force d’expansion, quoique désormais pacifique, et demeure, de Afrique
noire au Pakistan et méme 3 la Malaisie, la religion dominante de nombreux
Ftats modernes, méme de ceux qui se sont€tablis apparemment sur des bases

RELIGION monothéiste encore vivante de nos jours aprés s’étre imposée par S

plus pationalistes qu’islamiques. Les traits.de cette foi simple, qui s’accompagne -~

d’obligations sociales et individuelles depuis longtemps codifiées, sont suffi-
samment marqués pour avoir modelé, et modeler toujours a 'époque actuelle,
bien des aspects psychiques et bien des habitudes sociologiques des adeptes
qui s’en réclament. D’od la tendance commune 4 parler d’une civilisation isla-

mique originale et toujouss semblable A elle-méme que P’on retrouverait dans. . gt

des régions géographiquement fort diverses et qui se serait constituée dés la
proclamation de la révélation coranique par la bouche de Muhammad pour se
perpétuer ensuite, sans modification notable, aprés avoir fondu en une seule
« communauté des Croyants » tous les représentants d’un monde islamisé.
Les raisons qui militent en faveur d’une telle maniére de voir sont évidem-
ment puissantes. La civilisation islamique existe, par opposition aux formes
de civilisation non touchées par cette doctrine, et il y a déja longtemps qu’un -
orientaliste comme L. Massignon avait su mettre en valeur la réalité permanente:
de ce qu'il appelait les « blasons de PIslam » et dont il continuait & discerner
Pinfluence de si¢cle en si¢cle jusque dans la vie, pourtantmultiforme,dece monde.

musulman moderne qui suscite aujourd’hui tant de curiosités. Ainsi doit-on -
lui faire pour une part crédit de la faveur que rencontra, pendant toutes ces



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

derpiéres années, la notion de « cité islamique » intemporelle dont on peut se
servir comme d’une clé pour comprendre bien des phénoménes historiques
demeurés sans cela obscurs, 3 commencer par ce phénoméne d’interpénétra-
tion qui a contribué pendant des siecles & unifier les mentalités de groupes
ethniques ou politiques originellement fort différents.

A P'Islam mérite en effet d’étre rattachée une forme de culture que distin-
gue la prééminence, dans Pactivité intellectuelle, de ces sciences juridiques et
religieuses fondées sur le respect de la Tradition, qui lui ont fourni la base de
son armature doctrinale. De I’Islam encore reléve un type de société qui donne
la premiére place, & cdté d’une autorité temporelle subie plutdt que justifice,
a des docteurs, juristes et juges qui se trouvent par définition nantis, parmi leurs
contemporains, d’un prestige moral indiscutable, sinon d’une autorité contrai-
gnante. D’ot ce souci du conformisme légal et ce respect-des interprétes de la
Loi, qui colorent une morale aussi bien publique g&’individuelle dominée par
P’application constante de minutieuses prescriptions:

Le phénoméne fut méme renforcé par le jeu d’autres facteurs, telles les
conditions socio-géographiques communes 3la’zone subdésertique dans laquelle
s’étendit d’abord PIslam, telle aussi la nature de Phéritage,  1a fois intellectuel
et technique, que I’Orient de la basse Antiquité avait légué 4 ses envahisseurs.
Ces derniers facteurs, indépendanss, du fait religieux proprement dit, mais si
profondément Liés & lui qu’il est'souvent difficile de les en distinguer, expli-
quent sans doute la pérennité; en territoire islamique, de cette forme de régime
autocratique, dominé par le'pouvoir arbitraire du souverain, et de cette économie
de type médiéval, fondée sur la richesse fonciére et le grand commerce, qui en
constituérent longtemps, certains aspects les plus frappants. IIs concoururent
ainsi A renforcer, ddns les pays d’Islam, le sentiment de cette unité fondamen-
tale qui devait-longtemps prévaloir sur la conscience des oppositions internes
et permettre de distinguer le domaine des musulmans de celui des «infideles »,
avec lesquels les premiers ne pouvaient s¢ trouver qu’en état de lutte armée ou
de tréve temporaire.

De toutes ces évidences on ne saurait cependant conclure 2 l’uniformité
dans le temps ni Pespace de la civilisation qui naquit ainsi de Islam. Non seu-
lement les dynasties rivales y défendirent chacune leurs propres ambitions his-
toriques et incarnérent dans des Etats distincts la mentalité partisane qui les
inspirait, mais le monde islamique lui-méme, né déji de la réunion sous une
méme autorité de pays au peuplement et au passé extrémement variés, ne cessa
de subir les effets de leurs tendances constantes 2 la sécession. Il connut au cours
des sidcles de nombreuses mutations d’ordre politique et social, touchant aussi



INTRODUCTION

bien le Proche-Orient arabo-musulman, qui en demeura toujours le ceeur, que
les provinces excentriques ol surent s’élaborer, au contact d’habitudes étran-
géres, des symbioses parfois éloignées des réalisations antérieures. Aux pre-
miers empires unitaires issus des conquétes arabes succédeérent ainsi des royau-
mes de moindre extension que le jeu des causes économiques et des appétits
dynastiques fit évoluer & leur tour dans des proportions trés diverses, depuis
la petite principauté indépendante groupée autour de son souverain local -
jusqu’au fragile agrégat de provinces rassemblées par la force d’un heureux -
conquérant.

En méme temps ne cessaient d’intervenir de nouveaux éléments de diffé-
renciation, dus surtout aux infiltrations pacifiques ou aux brutales invasions
de peuplades non arabes sorties des steppes asiatiques ou des déserts africains, -
qui étaient prétes le plus souvent a s’islamiser rapidement, mais qui n’en modi-
fiaient pas moins par leur apparition les conditions de Péquilibre antérieur.
On sait combien la lente intrusion des Turcs transforma la-physionomie de
PEmpire abbasside dans ses provinces extrémes comme dans’ses capitales ira-
kiennes. L’accession an pouvoir de ces mémes Turcs; venus en force de I’Asie
centrale en Iran, produisit des effets encore plus sensibles, & mesure qu’étaient
annexés 3 IIslam de nouveaux territoires — telles ¥ Anatolie 3 ’époque saldjou-
kide et Europe balkanique & I’époque ottomane =— €t que s¢ manifestait sur-,

tout une transformation profonde de la soci¢té islamique au contact de nouveaux .

usages et de nouvelles habitudes de vie. Mais'les destructions successives accu-
mulées par la vague conquérante de Gengis Khan d’abord et par la sauvage
aventure de Tamerlan ensuite n’eurént'pas des conséquences moins frappantes,
tandis que 1'Iran, largement ouyert désormais aux influences asiatiques, retrou-
vait du coté de Pouest une frontiére abolie depuis des siscles, tandis aussi que,
revenaient  la steppe, sous-les déprédations des Turcomans, bien des terri-
toires cultivés sur lesquels avaient vécu des générations de sédentaires. Ce serait
dénier toute valeur .gux-contingences historiques que de faire simplement
abstraction’ des conséquences directes de tels bouleversements, accentuées
encore par les effets, réels quoique moins spectaculaires, des conflits qui conti-
nuaient de surgir quotidiennement entre Etats musulmans. Sans oublier la ten-
sion permanente qui ne cessa d’opposer le monde islamique aux entreprises
ambitieuses de ’Occident chrétien d’abord, puis de PEurope commergante et
industrielle un peu plus tard, entreprises guerriéres telles que les croisades en
Orient ou que la reconquéte en Europe de P’Espagne et du bassin du Danube,

entreprises marchandes aussi a mesure que les commerces italien et frangais
prenaient pied peu 4 peu dans les Echelles du Levant. .

-



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

A ces diverses conjonctures, qui permirent 2 telle forme de société, plus
- spécialement implantée dans telle ou telle région, de prospérer et de s’exprimer
par des ceuvres marquées de son sceau, correspondirent autant de cultures
locales que leur caractére islamique n’empéchait pas d’étre profondément enra~
cinées dans le temps et dans P’espace. L’Islam turc de la période ottomane,
celui de P'Iran sous la dynastie safavide ou encore celui de I'Inde & Pépoque
des Grands Moghols, pour prendre quelques exemples connus de tous, appa-
raissent ainsi comme des créations originales o la place de premier plan
dévolue 3 la religion musulmane n’empécha pas I’action d’autres courants
fort particularisés. Et, plus prés de nous, les problémes des Ftats islamiques
modernes sont encore venus démontrer les possibilités d’évolution de principes
ou de modes d’existence que I’on aurait eu tort de croire intangibles.

Certes, parmi ces cultures caractérisées le plus souvent par Pusage d’une
langue originale, il n’en est point qui mérite d’étre considérée dans son isole-
ment total ou qui puisse se comprendre sans référence‘aux cultures antérieures
ou contemporaines greffées sur la méme souche islamique. Mais & vouloir atté-
nuer dans une vue d’ensemble laspécificité de chacune d’entre elles, pour s’atta-
cher aux seuls traits pérennes qui leur soiept communs 4 toutes, on ne saurait
obtenir quune image affadie et artificielle de ce qui constitue peut-étre ’essence
d’une civilisation islamique « moyenne »,-considérée sub specie aeternitatis, mais
qui n’a en fait jamais existé sous cette forme. S’élaborant 4 partir de données
juridico-religieuses progressivement explicitées dans un cadre matériel chan-
geant — ainsi que I’'ont mis si heureusement en relief les recherches d’H. Laoust
dans le domaine de P’islamologie =, la civilisation islamique a ét¢ autant qu'une
autre soumise aux lois d’une croissance et d’un déclin qu’il est maintenant banal
d’assimiler aux étapes de la-vie humaine. Ala différence de beaucoup d’autres
cependant, elle a été constamment marquée par un souci d’imitation du passé
qui confére une importance particuliére 4 ses manifestations les plus anciennes,
celles ou il faut ‘aller chercher, dans une perspective dynamique, les principes
et les expériences qui ne cesseront d’inspirer ses formes postérieures.

En ce sens, la premiére civilisation impériale de I'Islam, cette civilisation
arabo-musulmane qui vécut d’abord sous’égide des Umayyades, puis des Abbas-
sides, et qui grandit avec le triomphe temporel d’un Islam encore tout proche
de ses origines, mérite seule le nom de « classique » dans Pacception la plus
générale de ce dernier terme. Loin d’avoir joué le rdle d’une époque de transi-
tion plus ou moins dédaignée par les dges ultérieurs, comme le fut notre Moyen
Age occidental, elle s’identifia avec un modéle toujours imité et respecté, pre-
miére et parfaite réalisation du type de société qui était né des préceptes mémes

10



INTRODUCTION

du Coran et qui en partageait donc le prestige. De cette civilisation historique-
ment facile A dater, les massives invasions asiatiques des Turcs et des Mongols,
coincidant avec les troubles dus aux incursions franques ou aux poussées en
Occident des nomades et montagnards berbéres, marquérent le déclin, en méme

temps qu'elles consacraient le morcellement territorial et linguistiqued’unen-

semble ou la volonté d’arabisation avait jusque-13 servi de ferment d’unité.
Mais cinq siécles de prospérité matérielle et culturelle s’étaient auparavant
succédés, qui avaient suffi d la constitution d’un patrimoine artistique et intel-
lectuel d’une prodigieuse richesse.

Nombreuses sont assurément les difficultés qui s’opposent aujourd’hui
a son étude exhaustive 3 partir d’une documentation inégale. De la société ol
elle grandit et s’épanouit, seules les castes aristocratiques d’une part et intellec-
tuelles de Pautre nous apparaissent par exemple 2 travers les sources narratives
ou documentaires qui laissent généralement dans Pombre la’population labo-
rieuse. De trop rares données d’ordre économique — sur jesquelles pourtant un
historien comme C. Cahen sefforce depuis des afinées’ d’attirer la curiosité
des chercheurs — nous empéchent encore d’apprécier avec exactitude les condi-
ons matérielles sur lesquelles reposait la prospéfité du monde musulman de
cette époque. Les comparaisons avec les faits modernes, pour lesquels on est -

mijeux renseigné, restent dans leur ensemble trop fragiles pour qu’on y puisse -

chercher la base de restitutions ou Jdévaluations. Les vestiges archéologiques
eux-mémes, auxquels J. Sauvaget rendit leur vraie place dans la perspective
d’une « histoire compléte » mais que-I’on a commencé & prospecter depuis trop
peu d’années dans des régions, difficiles d’accés, n’éclairent qu’imparfaitement
les habitudes de vie observées' @ ’époque lointaine sur laquelle on les interroge.
D’une maniére générale, le retard des études consacrées A ces diverses questions
constitue encore de pos_jours un obstacle majeur, dont on peut seulement
espérer qu’il s’atténtiera 3 mesure que croitront en nombre et rigueur des inves-
tigations scientifiques nouvelles.

Mais le tableau incomplet qu’il faut, en attendant, se résoudre aujourd’hui
A brosser n’en reste pas moins profondément révélateur, ne serait-ce que par
ses défauts, de ce que dut étre jadis la civilisation islamique « classique ». On'y
découvre cette civilisation sous deux aspects difficiles & faire exactement coin-
cider : ses brillantes réussites techniques et matérielles d’une part, ol il faut
chercher la source du luxe et de la facilité que connaissaient alors les membres
des classes dirigeantes ; son orientation religieuse et intellectuelle d’autre part,
grice & laquelle on entrevoit 1a maniére de penser et de juger d’une société tout
entiére. Du premier aspect reléve i peu prés toute Pillustration concréte dont

IX



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

nous disposons pour nous représenter les hommes de cette période & travers
leurs ceuvres, ceuvres architecturales ou produits de leur artisanat, car les repré-
sentations figurées du genre « portrait » sont rares 4 I'époque. Le deuxi¢me
aspect se découvre en revanche  travers des observations plus variées, touchant
aux faits politiques et culturels que dominaient les exigences de la condition
ancienne du musulman, Ce qui revient 3 situer la civilisation islamique dans un
état de tension entre deux poles : celui que lui imposait d’une part une doctrine
régissant les moindres actes de la vie humaine en fonction d’un absolu présup-
posé par une foi; celui vers lequel tendaient d’autre part les anciennes tradi-
tions profanes dont elle était devenue P’héritiére et qu’elle ne pouvait rejeter
sans refuser en méme temps le triomphe temporel sur lequel elle avait fait
reposer la grandeur méme de son message.




PREMIERE PARTIE

NAISSANCE
ET MORCELLEMENT
D’UNCEMPIRE




. 2 IR : 5
g . . * N N .

; - .

- . ) .
: ‘ : LoEs
'
. o~
- . .

o N v s L - B : : - v B .




CHAPITRE I

DEBUTS DE LA CIVILISATION

ARABO-ISLAMIQUE
(622-750)

de la désertique région du Hidjiz * et par la bouche d’un hommeinspiré

qui s’appelait Muhammad — nom transcrit souvent en frangais sous la
forme Mahomet —, d’unereligion nouvelle fondée sur la «soumission 3 Dieu », ou
1sldm, et sur ’obéissance a son Envoyé. Cette prédication ne toucha d’abord qu’un
petit nombre de contemporains, dans la cité marchande de la Mekke * et
Poasis montagnarde de Yathrib devenue la x« ville » du Prophéte ou Médine *.
Tout juste atteignait-elle, 4 la mort de Muhammad en 632, les tribus * ara-
bes qui nomadisaient dans I'intéricur du pays et dont certains chefs avaient
accepté de reconnaitre ’autorité'du.nouvel Etat, sans que ce ralliement politique
puisse étre toutefois qualifié 'de véritable conversion & 1'Islam. De tels effets
apparemment mineurs, mais_bientdt étendus au-deld de ce cadre local, expli-
quent néanmoins le bouleversement politique qui allait, moins de cinquante
ans plus tard, transformer la physionomie de I’Asie antérieure et du Bassin
méditerranéen presque tout entier, lorsque se serait étendu, jusqu’a la bar-
riére pyrénéenne d’une part et jusqu’aux plaines de I'Indus et de Transoxiane *
d’autre part, un empire né du besoin d’expansion de la nouvelle foi.

La soudaineté de ce phénoméne et le contraste existant entre les humbles
débuts de la communauté musulmane et Pépanouissement d’un immense Etat
conquérant n’ont pas manqué de susciter I’étonnement des historiens. D’olt
les explications diverses qui en ont été proposées et qui presque toutes choi-
sissent d’y voir un cas particulier de P’effondrement du monde antique. Le
lien en tout cas reste évident entre la création modeste de Muhammad et la
complexe organisation du monde islamique ultérieur qui chercha ses principes

Dﬁs les premieres années du vIIe siécle sesitual’annonce en Arabie, au sein

I5




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

directeurs dans les moindres faits et gestes de son fondateur et qui garda le
souvenir, au sein de régions riches et urbanisées, du pays trés particulier ot
le message de Muhammad avait été délivré et d’ott ses premiers Compagnons *
étaient partis 4 la conquéte des contrées environnantes.

Ce pays, I’Arabie, que distinguajent partout, sauf 4 son angle sud-ouest,
Paridité de son climat et la rudesse de sa population clairsemée de souche sémi-
tique, vivait encore au VII® siécle dans un état d’anarchie et de désordre sur
lequel nous manquons de renseignements précis. Ses habitants eux-mémes Pap-
pelaient Djazirat al-‘Arab, ou « I'lle des Arabes ». Mais il n’avait jamais été,
pour autant, unifié sous une direction commune, n’apparaissant dans la vie
du monde antique que par ses activités commerciales et par Pinfiltration, au
sein des terres syro-mésopotamiennes qui I’avoisinaient-au nord, d’éléments
tribaux fuyant la pauvreté de leur terre d’origine pouts’assimiler peu 4 peu aux
sédentaires qui les entouraient. En dehors de lui avaient prospéré, pendant de
longs siécles, les foyers des principales civilisations qui s’étaient succédées
entre les rives de la Méditerranée et les plateduxmontagneux de PIran. En dehors
de lui également s’étaient déroulés les principaux événements qui avaient
jusque-la fait date dans Ihistoire et'qui ne I'avaient touché que par contre-
coup, soit qu’ils aient parfois entrainé’dans de plus vastes conflits certaines
fractions de ses peuplades belliqueiises, soit méme qu’ils aient conduit quelques
armées étrangeres 4 entamer de-plus ou moins bréves incursions au ceeur de
son territoire hostile. La légendaire opulence de son extrémité méridionale,
productrice de « parfums\gu’elle répand comme une odeur divine », selon
la formule d’Hérodotejavait su en effet exciter dans le passé quelques convoi-
tises, depuis 'expédition hasardeuse du Romain Aelius Gallus, sous Auguste,
jusquaux tentatives ‘de colonisation poursuivies sur son territoire 4 partir
du 1ve siécle par la'Perse et I’Ethiopie. Mais ce n’avaient été 1i qu’événements
de peu de portée, contribuant certes 3 modifier pour une part Iorganisation

1. ARABIE ANCIENNE A LA VEILLE DE L’HEGIRE —
(D’aprés M. Rodinson, Mahomet.)
Des tribus nomades de souches diverses, mais  oasis du Hidjdz, le long de la route caravaniére
tendant presque toutes G étendre wers le nord la  de Pencens et des épices, soit Pancienne Arabie

zone de leurs migrations, y voisinaient avec de Heureuse, alors en pleine décadence.
rares noyaux de sédentaires occupant soit les

16



DEBUTS

DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE
N ﬁ
e =
Mt Uhudw
EMPIRE SASSANIDE z MEDINE
Kubi®®g, caeh
Ctésiphon °Rawh’

O Badr

°Ma‘iina

Niut

HAR;
A HAMDAN
0 Mirib
Adulis \
ETH ; B Sud
10PIE » %, HIMYAR
o 0 i‘
Axoum ~) f
=
17




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

intérieure de la péninsule, mais n’annongant en rien encore le réle de premier
plan que ses habitants allaient bient6t avoir 2 jouer dans Pévolution du Proche-
Orient médiéval.

En fait, le degré de civilisation atteint dans ’Arabie préislamique était
demeuré fort médiocre, si Pon fait exception du monde original représenté,
4 Pintérieur de ses limites géographiques naturelles, par son extrémité méri-
dionale déja citée, cette Arabie dite « Heureuse », aux hautes chaines de montagnes
baignées par la mer Rouge et Pocéan Indien, qui connaissait 4 la fois les bien-
faits de Jaltitude et ceux d’un climat de mousson suffisamment humide. L3
s’étaient jadis développés, dans les hautes vallées du Yémen * et du Hadramawt
garnies de cultures en terrasses, de riches royaumes sédentaires qui avaient vécu
de I'exportation de leurs récoltes de myrrbe ou d’encens ainsi que du commerce
qu’ils pratiquaient entre I'Inde et le monde méditerranden. Mais ces petits
royaumes, parmi lesquels on peut citer ceux de Saba, Ma’in, Kataban et Awsan,
aux noms évocateurs de constructions prestigieuses “telles que la digue de
Mirib * ou le palais de Ghumdan, n’avaient eu qu’un rayonnement temporaire
et limité. Leur chronologie n’a pas encore été fixée de maniére précise par la
science moderne, hésitant 4 en faire remonter les premicres manifestations
au XIII®, VIII® ou Ve siécle avant notre ére, O $ait du moins de fagon certaine
que Iéclat dont ils brillaient lorsqu’ils alimentaient en parfums et en aromates
le monde gréco-romain avait été suivi.d’une période de déclin, accentuée encore
par les difficultés économiques du Proche-Orient & I’époque ol sévissait une
apre lutte entre les empires rivaux-des Byzantins et des Sassanides. Au vI¢ sié-
cle, les nomades qui les entoarhient et qui s’étaient dés lors assuré la préémi-
nence par les armes, les avaient supplantés dans leur ancien commerce, tandis
que la ruine avait gagné-leurs installations agricoles les plus perfectionnées.
Et I'héritage qu’ils allaient léguer a I’Islam naissant se situerait davantage sur
Ie plan des traditions littéraires orales, incorporées déja au patrimoine d’Ara-
bes qui avaient essaimé dans le centre ou le nord de Ia Péninsule tout en gardant
le souvenir d’une ‘ancienne filiation yéménite, que sur celui d’emprunts i une
culture matérielle disparue, condamnée en outre par le Coran pour avoir été
Pexpression de la fierté d’un monde paien,

Aussi bien la société 3 laquelle appartenait Muhammad et dans laquelle
devait s’enraciner son message était-elle fort différente de celle qui avait jadis
prospéré dans I’Arabie Heureuse. Ce milieu de PAntéislam *, dit plus tard
de la Djahiliya, c’est-3-dire de Iignorance ou de la barbarie, était essentielle-
ment dominé par les habitudes tribales et nomades des Arabes du Nord,
dispersés dans les immenses solitudes d’un plateau ot des lignes d’oasis,

18



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-~ISLAMIQUE

correspondant parfois aux lits d’anciens cours d’eau, offraient sans doute
1a possibilité de quelques installations stables, mais ol les sédentaires eux-mémes
devaient vivre en symbiose avec les bédouins. Ceux-ci, qui dominaient ’ensem-
ble du pays et qui connaissaient un mode d’existence adapté a ses pauvres
ressources, erraient généralement 2 la suite des troupeaux de chameaux dont
ils tiraient leur subsistance, améliorant avec peine, au moyen de razzias et de
continuelles batailles, leur maigre nourriture de pasteurs et se livrant, pour

survivre, 4 une lutte impitoyable contre les éléments. Réduits bien souvent a se . -

disputer les points d’eau et les lieux de campement favorables, ils avaient le
respect de liens familiaux qui entretenaient entre les clans une continuelle hos-
tilité, mais qui assuraient au moins I’individu de trouver, au milieu de ses pro-
ches, un recours contre ses ennemis. Telle était ’emprise de ces clans, eux-mémes
divisés en groupes et sous-groupes ou réunis au contraire.en vastes confédéra-
tions censées représenter la descendance d’un seul et méme personnage, que
leurs noms, fidélement transmis par la tradition islamique, nous sont encore
connus aujourd’hui. Ils avaient chacun leur zone distincte d’habitat et de par-
cours, mais leur cohésion tenait surtout & la reconnaissance de I’ancétre com-
mun qui leur servait de héros éponyme et vers lequel des généalogies compli-
quées leur permettaient de faire remonter-sans hésitation leur origine. '
Parmi ces clans, certains se différenciaient par leur niveau de vie dans
la mesure ol ils avaient pu s’annexery non seulement des oasis productrices
de dattes et de pauvres récoltes de.céréales, mais aussi des marchés locaux
constituant autant de centres d’échanges ol prospérait un artisanat rudimen-
taire. Ces lieux de rencontre pacifiques, qui €taient parfois le siege d’impor-
tantes foires, s’identifiaient aussile plus souvent avec les entrepdts et les étapes -
marchandes des routes de\caravanes qui traversaient alors la péninsule, lon- -
geant notamment sa bordure occidentale, la « barriére » du Hidjiz, pour trans-
porter les épices et Pencens vers les grandes métropoles du Nord. Leur trafic
avait jadis assuré la fortune de quelques noyaux de population sédentaire,
dans les anciens sites minéens, lihyanites ou thamoudéens du Nord et dans -
ce royaume nabatéen * de Petra dont, aux alentours de I’ére chrétienne, les
€léments d’origine arabe s’étaient rapidement mélés aux populations séden-
taires aramaisées qui les entouraient, tout en conservant cependant leur voca-
tion de commergants nomades. Les mémes causes économiques avaient ensuite
pour une part aidé I’essor des Etats arabes septentrionaux qui avaient grandi -
au-dehors de la péninsule Arabique proprement dite, dés le 1ve siécle comme le
royaume des Lakhmides * de Hira, ou vers le vi¢ siécle comme celui des
Ghassanides * qu’avaient enrdlés les souverains byzantins pour faire a leur

19



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

profit la police du désert syro-mésopotamien et assurer de ce coté la protection
des avant-postes de Pancien Jmes. Plus tard encore les effets de cette prospérité
avaient touché P'inhospitaliére région du Hidjaz qu’une conjonction de causes
historiques favorables — déclin de I’Arabie du Sud et rupture de la voie com-
merciale de ’Euphrate au golfe Persique 2 la suite des luttes entre Sassanides
et Byzantins — avait amenée, peu avant la naissance de Muhammad, 4 devenir
le centre des activités marchandes auparavant commandées par ses voisins
du Nord et du Sud. Non seulement c’était désormais de ses seuls habitants
que dépendait la sécurité de la « route de Pencens », mais c’étaient eux encore
qui assumaient les frais d’un commerce ou leurs investissements leur valaient
de substantiels bénéfices. Ils y acquirent vite le sens d’une discipline collective
contrastant avec I’anarchie arabe coutumiére, en méme temps qu’une réelle
aptitude aux négociations politiques nécessitées par les-modalités d’un trafic
toujours menacé, Ils y avaient également gagné de s’ouvrir & certains contacts
avec le monde extérieur, aboutissant, soit A des progrés techniques que 1’on
discerne parfois sous de trés anciens emprunts/de vocabulaire, soit surtout 3
Padoption de croyances étrangéres plus évoluées et teintées de préoccupations
morales, tandis que certains d’entre euxs’étaient directement convertis au
judaisme ou au christianisme,

Mais les tribus du Hidjaz nouvellement enrichies par le commerce n’en
restaient pas moins, au VII® siécle, profondément liées aux bédouins, moins
évolués, qui partageajent avec elles'la méme ascendance et dont elles conser-
vaient bien des traits de mceurs et de mentalité. Outre une langue arabe *
dont tous étaient fiers et qui se distinguait déja des autres langues sémitiques
par la complexité de saanorphologie, les uns et les autres avaient en commun
leur organisation tribale traditionnelle, la rudesse de leur caractére marqué
cependant par le gotit/de la poésie et de Péloquence, leur indifférentisme reli-
gieux foncier qui'n’excluait point des craintes vagues et superstitieuses ainsi
que le culte de multiples divinités souvent astrales, incarnées dans des arbres
ou des pierres et pourvues quelquefois de territoires sacrés ol on leur rendait
hommage. Un sens particulier de ’honneur, marqué par le sentiment de la soli-
darité familiale et par le respect des lois sacrées de Phospitalité, s’accompagnait
chez eux de la glorification de qualités humaines — bravoure, maitrise de soi,
et méme une certaine forme de ruse — qui étaient d’abord exigées de tout chef
reconnu comme tel. Mais ils restaient surtout dominés par un farouche et
orgueilleux individualisme, qui envenimait les querelles personnelles et consu-
mait les groupes dans d’implacables luttes de clans.

Leurs rivalités, perpétuées par la pratique de la vendetta, tenaient souvent

20



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

4 des causes futiles. Elles tiraient aussi leur origine d’un passé de tribulations:
diverses, difficiles A cerner dans leur réalité bien que leur souvenir efit continué:
d’affleurer dans les récits plus ou moins mythiques qui constituaient la fierté.
de chaque tribu. Un événement essentiel aurait été, d’aprés les traditions, la.
rupture de la digue de Mérib au Yémen, qui avait eu pour conséquence la'-
migration vers le nord de groupes d’Arabes yéménites imbus de leur origine:
et s’opposant, comme lointains descendants de Kahtin *, aux clans se ratta-
chant a la lignée de ‘Adnin *. Une telle relation des faits est évidemment
simplifiée. En tout cas, 'opposition entre Arabes du Nord et Arabes du Sud,

voisinant dans les mémes régions comme des fréres ennemis, existait du temps -

du Prophéte et fut assez profonde pour se transporter ensuite, avec les troupes
islamiques, dans tous les pays touchés par leurs fulgurantes conquétes. Elle -
témoignerait en faveur de la complexité des brassages ethniques survenus en'

Arabie pendant les années qui précédérent la proclamation de I’Islam et qui -

virent P’accroissement de la population du pays dans’ des proportions propr&s
4 expliquer ’expansion militaire de la période suivante.

_ Dans ce monde saos stabilité, demeuré la proie de ses anciennes querelles.
tout en connaissant un développement économigque nouveau, il n’était évidem-
ment point question de suprématie politique proprement dite. Un rdle excep-
tionnel revenait néanmoins, au VII® siécle,-d 1a ville de la Mekke, le plus actif
et le plus peuplé des points de semisédentarisation ol la vie était déja plus
raffinée que dans les solitudes avoisinantes. A mi-distance & peu prés de la~
Syrie * et du Yémen, non loin de']a mer, 3 un endroit ou s’abaisse la bordure : -
montagneuse de I’Arabie, ¢’était le centre de I’axe commercial du Hidjiz, récem~
ment réorganisé. Certes le nom de « ville » qu’on lui applique habituellement ne
saurait faire illusion sur Limportance que devait avoir ce simple agglomérat
de maisons se pressant dans le cadre apparemment peu favorable d*une étouf-
fante dépression sans' verdure, dominée par de hauts sommets et facilement:
balayée en cas d’orages subits par des crues dévastatrices. La localité néanmoins
se montrait orgueilleuse de ses constructions, notamment de son temple, recons- .
truit avec des matériaux importés.

Les familles qui ’habitaient et qui entretepaient des relations d’affaires- -- ‘

avec les pays éloignés ot aboutissaient leurs caravanes, appartenaient toutes,-
depuis une époque mal déterminée, 2 la tribu de Kuraysh *. Le pouvoir était
aux mains d’une oligarchie marchande composée par les notables des princi-
paux clans, dont Plautorité s’étendait sur les territoires environnants gréce
au jeu dés alliances avec les tribus nomades et par Peffet des liens de clientéle.

Leur prestige assurait la renommée du sanctuaire dont ils avaient la garde .

21



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

et qui était largement respecté et visité par la population de la région tout entiére.
Sous leur patronage, le temple cubique de la Ka‘ba *, les statues d’idoles qu’il
renfermait et divers autres emplacements remarquables situés dans son voisi-
nage faisaient I'objet des rites révérentiels de station et de circumambulation
ainsi que des types de sacrifices * habituels dans les cultes sémitiques. D’impor-
tantes cérémonies s’y déroulaient annuellement 2 la saison du pélerinage, qui
€tait aussi celle d’une grande foire ou affluaient les étrangers, et ’ensemble de
ces lieux sacrés, le Haram * de la Mekke, jouissait d’une réputation y assurant
la protection et lasécurité de quiconque y séjournait. On a cru méme déceler, dans
les manifestations dont il était le centre, les effets d’une tendance unificatrice qui
aurait fait évoluer dés cette époque’ancien polythéisme del’Arabie vers un climat
favorable 4 ’hénothéisme, sinon au monothéisme véritable, bien qu’on ne puisse
affirmer que les quelques individus qualifiés par les chroniqueurs de hanif *
aient réellement existé,

Dans un site impropre & I'agriculture, la population- de la Mekke s’occupait
surtout de préparer les voyages de ses caravanesion de remplir certains offices
au service du temple de la Ka‘ba. Mais elle avait aussi dd assurer par les armes
son naissant essor commercial et son histoite dvait été marquée, dés la fin du
vI® siécle, par un épisode li€ A la lutte des Ethiopiens contre les rois d’Arabie
du Sud plus ou moins associés a la Perse, Un chef éthiopien du nom d’Abraha,
qui s’¢était rendu indépendant dans les régions méridionales dévastées par les
expéditions venues d’Axoum, avait én'effet tenté contre la ville une action infruc-
tueuse restée mémorable par la\présence des éléphants qui accompagnaient ses
troupes. Le succés mekkois, qui aurait été di 4 une intervention surnaturelle, ne
fit que renforcer les prétentions d’une aristocratie dont croissaient Populence
et Pautorité. Et la période qui suivit cette année dite « 'année de I’Eléphant »,
identifiée par la Tradition avec celle de la naissance de Muhammad en 570, vit
les constants progrés de ses éléments les plus actifs, c’est-a-dire surtout du clan
puissant des ‘Abd Shams *, qui tendait & monopoliser le commerce aux dépens
de clans plus faibles tels que celui des Banfi Hashim ou Hashimides *. La
prospérité commerciale s’accompagnait ainsi d’un déséquilibre grandissant au
sein de la cité mekkoise, o I'ancienne organisation paraissait ne plus fournir
de garanties contre les conséquences de P’économie mercantile ni contre 1’iné-
galité qui ne cessait de s’accroitre entre ces riches aux prétentions grandissantes
et des moins fortunés condamnés A un appauvrissement irrémédiable.

Ceest 1A du moins une situation qui a été récemment mise en relief par un
historien britannique, W. Montgomery Watt, cherchant A préciser le contexte
sociologique dans lequel prit naissance P'action de Muhammad. La crise sociale

22



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

et intellectuelle qu’aurait alors traversée la Mekke et qu’on a également qualifiée
d’échec de Phumanisme tribal aurait directement ouvert la voie & I'appel d’un
homme passionné, touché certes par la fermentation religieuse qui se manifes-
tait autour de lui et qui correspondait sans doute 3 I'un des aspects fondamen-
taux de I’Arabie A cette époque, mais sensible surtout aux difficultés d’ordre
matériel et moral que rencontraient ses contemporains dans une société en pleine
transformation. La prédication de I'Islam aurait ainsi constitué la réponse i un
climat d’inquiétude qui en expliquerait pour une part le remarquable succés &
long terme. '
[ ]

Sur cet appel lui-méme et les difficultés qu’il rencontra d’abord en milieu
mekkois, les allusions peu précises du texte coranique et les témoignages des

chroniqueurs * ou des apologétes arabes restent d’un gmaniement délicat. - :

Certes on se trouve pour une part sur un terrain plus solide que lorsqu’il s’agis-
sait de sonder le passé obscur de ’Arabie : la personnalité de Muhammad ne
cessa en effet jamais de se trouver au premier plan des préoccupations des musul- -
mans et de susciter par 13 méme une abondante littérature. Mais les sources
utilisables ont une origine unique et ne font que refléter les traditions, le plus
souvent invérifiables, que I’on se transmettait-au sein de la communauté isla-
mique des premiers siécles. L’appréciation dertelles opinions, que ne vient confir-
mer ni infirmer aucun témoignage étranger — tant il est vrai que I’événement .
passa inapercu des habitants des empires voisins —, a donc depuis longtemps
donné lieu 4 des discussions chez-les commentateurs arabes comme chez les
historiens modernes de I'Islam.

Les premiers eurent toujours tendance a choisir, dans les récits qu’ils
présentaient, ceux qui étaient’en accord avec leurs propres options politiques
— notamment en ce qui‘toncerne les faits susceptibles d’étayer des prises de
position socio-religieuses ultérieures : on peut par exemple parler d’une version
shi‘ite * de la Vie du Prophéte, opposée a la version généralement admise
dans le monde sunnite *. Ces mémes commentateurs firent aussi plus ou moins
largement appel aux récits merveilleux qui concernaient particuliérement I'en-
fance de Muhammad, et observérent des attitudes différentes & I’égard des . -
« miracles » que certains lui attribuérent en sus de la révélation de Pinimitable .-
texte divin.

D’un autre cbté, les historiens occidentaux se sont en général partagés entre
deux courants principaux. Les uns dénient toute valeur 3 des biographies, ou
sira *, dont la plus ancienne remonte au milieu du viIr® siécle et dont les anec-

23



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

dotes paraissent souvent suspectes. Les autres au contraire essaient de distin-
guer les matériaux dignes de foi que ces recueils renferment  cbté d’embellis-
sements postérieurs ou de récits tendancieux. Tous reconnaissent qu’on ne
peut rien savoir de la vie de Muhammad sans prendre pour base des récits de
natures diverses, s’accordant 4 peu prés sur une série d’épisodes dont les détails
et Ia portée réelle restent seuls difficiles 4 établir avec sécurité.

En général tout le monde admet aujourd’hui la sincérité d’un personnage
que des études plus anciennes et de caractére souvent polémique tendaient a
travestir. Tout en adoptant des positions différentes sur la valeur religieuse de
son message, dont la nature prophétique ne peut étre pleinement ressentie qu’au
sein.de la communauté musulmane, les auteurs modernes qui s’intéressent &
lui insistent donc sur le caractére exceptionnel de I’expérience humaine vécue
par Muhammad, d’abord comme défenseur d’un idéal qui le dépassait, puis
comme chef d’'un Etat qu’il s’efforcait d’incarner. Leurs orientations phi-
losophiques, religieuses ou, pour employer un langage plusiactuel, idéologiques
n’en disparaissent cependant point pour autant et se reflétent dans Iinterpré-
tation que chacun propose d’une personnalité qui'teste 4 bien des égards décon-
certante. Sans doute discutera-t-on encore longtemps de points tels que la nature
des phénomeénes extatiques qui accompagnaient, semble-t-il, la révélation des
versets du Coran. Sans doute aussi contifiuera-t-on 4 apprécier de manigres
fort diverses les brusques changements qui se révélent dans Iattitude de Muham-
mad au cours de sa vie et qui touchenttout particuliérement son attitude 4 I’égard
des femmes ou 4 I’égard de ses ennemis. Mais de telles discussions, auzquelles
n’échappent que bien peu de grands hommes, n’empéchent point de se repré-
senter avec quelques chances d’exactitude les événements fondamentaux d’une
existence mouvementée, mais“somme toute assez bréve,

Parmi ces événements, I'un des plus importants fut sans doute le tournant
marqué, dans la vie du Prophéte comme dans les premiéres manifestations de
la religion musulmane;’par I’Hégire * ou « expatriation » de Muhammad et de
ses quelques partisans qui durent quitter leur ville natale de la Mekke pour
trouver un refuge dans Ioasis de Yathrib. De cette expatriation date en effet,
avec la fondation du premier Etat musulman, le réle politique du nouveau chef
de cet Etat; ce sera le point de départ de I’ére choisie symboliquement pour
souligner la rupture de la communauté musulmane avec son passé mekkois,
€re qui, aprés avoir eu son début traditionnellement fixé au 16 juillet 622, res-
tera depuis ce moment en usage dans tous les pays d’Islam.

Muhammad, auparavant, n’avait réussi a grouper autour de lui 3 la Mekke
qu’un nombre fort restreint d’adeptes exposés 4 la raillerie ou aux sévices d’une

24



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

population hostile. Il n’appartenait lui-méme qu’3 un clan peu florissant de cette
ville, celui des Banfi Hashim il avait connu dans sa jeunesse la pauvreté de
Porphelin, élevé par un oncle, Abd Talib *, qui P’avait associé  ses entreprises
caravaniéres ; méme son mariage avec une veuve riche et dgée du nom de Kha-
didja *, tout en le mettant vraisemblablement 4 I’abri du besoin, ne lui avait
pas assuré cette descendance male qui, aux yeux des Arabes, était alors essen-
tielle. On en a déduit qu’il avait dii souffrir depuis son enfance de sentiments

de frustration propres 2 expliquer certains aspects de son comportement ulté- *

rieur, mais bien d’autres mobiles peuvent rendre compte du gofit qu’il manifesta,
aux alentours de son 4ge mir, pour les retraites solitaires dans les montagnes
des environs de la Mekke. Au cours d’une de ces méditations, il aurait pour la
premiére fois regu, d’une voix mystérieuse, I'injonction de transmettre son

message et, aprés une période de doute, pris plus ou moins n€ttement conscience -

du rdle de prophéte qui allait étre le sien. Le contenu des'appels qu’il adressa
alors A ses proches et qui ne furent suivis que de rares)conversions nous et
connu par certaines sourates du Coran, les plus courtes, au style haché, dont
on admire la puissance expressive et les envolées lyriques.

Les détails fournis par les biographes arabes sur la maniére dont Muham-
mad aurait regu la premicre Révélation insistent sur le caractére violent de I’épi-

sode. Ce fut dans le méme climat dramatique que le nouveau prophéte continua -

de recevoir et de faire connaitre les<messages qu'un ordre impérieux P'avait
chargé de transmettre ou, plus exactement, de «réciter »: d’ottle nom de kur’dn,
«récitation », qui fut donné par la suite 4 ensemble de ces textes. Les avertisse-
ments et les menaces y succédaient aux évocations de la grandeur et de la clé-
mence divines. Mais la Tradition * insiste sur I'incompréhension opposée par
les Kuraysh au « messager'de Dieu » qui préchait une réforme religieuse et
morale, On voit dans~une anecdote révélatrice, sinon véridique, le Prophete
monter sur la colline d’al-Safi et y pousser le cri d’appel : « O compagnons !,
puis les Kuraysh s’assembler autour de lui en disant : « Qu’as-tu donc? — Que

ot

penseriez-vous si je vous annongais que I’ennemi arrive ce matin ou ce soir? -

Me croiriez-vous ? — Certainement. — Eh bien! Je vous avertis que vous €tes
devant un chétiment terrible! — Va-t’en au diable! s’écrie alors son oncle
Abii Lahab. Est-ce pour cela que tu nous a convoqueés? » .

Les précisions de caractére parfois hagiographique ne manquent certes
pas sur les formes diverses prises par ce refus, depuis le mépris des premiers
temps jusqu’a I’hostilité nette de la derniére période en passant par quelques

tentatives de compromis ou au contraire d’intimidation. It semble str en tout .
cas que Muhammad, incompris de ses compatriotes et méme de certains mem- ' -

25



‘LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

‘Abd I}danéf

| 1

Hashim ‘Abd lShams
¢Abd al-Muttalib Umayya
I (Famille umayyade
r | ] Dyade)
al-‘Abbés ‘Abd Alldh Abu Tilib
(Famille abbasside )
Muhammad ‘Al
(m. 632) (m. 661)

Fatima _
épouse
(Famille alide)

2. HASHIMIDES ET UMAYYADES

bres de son clan, eut pour seuls appuis sérieux-ceux de son entourage immédiat
ot il fut encouragé par son épouse Khadidja'et-ou P’action ¢’Abd Tilib, le seut
de ses oncles qui voulfit le soutenir, fit jouer en sa faveur la solidarité de divers
membres de sa famille. Autour de lui'$’étaient en outre assemblés quelques
disciples de la premiére heure, parmi-lesquels son cousin ‘All *, qui allait
devenir son gendre, époux de sa‘fille Fitima *, son fidéle ami Abfi Bakr *,un
certain nombre de clients et d’esclaves, ainsi que les représentants de grou-
pes plus ou moins influents..Dans ce cercle restreint, le prestige de Muhammad
ne cessa jamais d’étre reconnu, ni ne cessérent d’étre accueillies les nouvelles
révélations qui vinrent ‘approfondir son message, en insistant notamment sur
le caractére unique du Dieu qui avait choisi Muhammad pour Envoyé. En méme
temps se situait, parmi les signes destinés a le réconforter, cet épisode connu
sous le nom de Voyage nocturne * qui aurait mené le Prophéte, d’abord i
Jérusalem * o il aurait prié en compagnie des prophétes * bibliques, puis au
ciel ol il serait arrivé auprés de Dieu, épisode que certains commentateurs
interprétérent comme une vision, mais qui sera généralement considéré comme
un « voyage » réel et qui constituera dans la suite 'un des thémes favoris de la
littérature édifiante populaire. A la fin de cette période de prédication mekkoise,
qui dura une douzaine d’années, de 610 2 622 environ, et pendant laquelle quel-
ques croyants tichérent de se mettre 4 I’abri au moyen d’une émigration tem-
poraire en Abyssinie, les riches caravaniers kurayshites avaient finalement pris
conscience du danger que constituait pour leur prospérité une doctrine qui

26



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

plagait implicitement tous les croyants  égalité devant un Dieu unique rémuné-
rateur et qui tendait 4 substituer I’autorité de son Prophéte 4 celle des pouvoirs
¢tablis. C’est ce qui explique la « quarantaine » dont furent victimes les premiers
adeptes de Islam aprés la mort d’Abd Télib en 619, mort qui avait d’ailleurs
suivi de peu celle de Khadidja. Mais plutét que de faire céder Muhammad,
le résultat de cette initiative mekkoise fut de le pousser  rechercher des soutiens
extérieurs et A s’assurer la fidélité d’un nouveau milieu susceptible de I'ac-
cueillir, lui et les siens.
[ ]

Alors furent menées, avec les délégués d’une tribu habitant le territoire
de Yathrib, 4 une centaine de kilométres au nord de la Mekke, les négociations
qui allaient aboutir 2 la conclusion du pacte dit « de ‘Akaba * », Celui qui
§’était jusque-13 identifié, 4 Pimage de tant d’anciens prophétes bibliques, d un
« messager de Dieu » repoussé par les siens, se résolvait désormais 4 abandonner
ses compatriotes endurcis et A chercher, par un choix que P’on peut qualifier de
politique, un nouveau champ d’action. Il profitalpour’ce faire de P'inimitié¢
existant entre les commergants mekkois et d’autres Arabes sédentarisés, moins
chanceux ou moins habiles, qui n’avaient su ‘s’assurer le profit d’un trafic de
caravanes et devaient se contenter de vivre du ‘travail de la terre. Car on ne sau-
rait trop insister sur les différences qui opposaient, dans I’Arabie du vire siécle,
Ia tribu puissante des Kuraysh a I’agrégatide clans arabes disparates, dont cer-
tains de religion juive, parmi lesquels le Prophéte de I'Islam s’était décidé a -
aller chercher refuge : rien ne rappelait la vie mekkoise dans ’humble chapelet
de villages qui occupaient la dépression cultivable o s’élévera plus tard la célé-
bre Médine. Aussi bien la. décision prise par Muhammad, et qui devait tout par-
ticuliérement cotiter 3 son-orgueil de Kurayshite, s’accompagnait-elle de la
résolution cachée, mais‘que les événements ultérieurs allaient faire clairement
apparaitre, de revenir, en triomphateur dans le pays que les nécessités d’une
lutte désormais impldcable Pavaient seules obligé A quitter.

Les dix années passées ensuite par Muhammad dans le ¢ territoire de ©

PExpatriation », qui était devenu sa « ville », ou plus exactement le liew ot il
exercait son pouvoir pour mener 2 bien ses ambitieux desseins, mirent de fait .
en valeur un tout autre aspect de sa personnalité. On y découvrit Phomme
d’Frat énergique et autoritaire, parfois méme cruel dans ses condamnations, .
qui allait concevoir la ruine des membres de son ancienne tribu pour les amener -
A résipiscence tout en affermissant son autorité sur PPensemble de I'oasis médi-
noise, d’ol il réussira 3 expulser, sinon anéantir, les clans ou individus rebelles. . -

27




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

En méme temps se révélait le général habile qui fut capable d’organiser, dans
un esprit de « guerre sainte * », des razzias fructueuses suivies d’opérations
défensives et inlassablement poursuivies jusqu’d dépasser dans leur €lan les
frontiéres de ’Arabie. En méme temps encore apparaissait le diplomate habile
4 négocier et A temporiser sans perdre son sang-froid lorsque cela lui paraissait
préférable a la lutte armée, qui sut faire servir les moindres épisodes desa vie pri-
vée, notamment les nombreux mariages qu’il contracta avec les filles oules veuves,
non seulement de ses partisans, mais aussi de ses ennemis, aux progrés d’une
politique qui ne visait rien moins qu’a lui assurer sur tous une suprématie ol
il voyait le gage le plus siir de sa mission prophétique.

Les étapes de cette progression sont suffisamment connues pour qu’il
soit inutile de rappeler les coups de main heureux de Muhammad et de ses
Compagnons sur les caravanes mekkoises dont ils réussirent a interrompre le
trafic, les batailles qui s’ensuivirent et dont certaines mirent en péril ’existence
méme du jeune Etat, les attaques brusquées et les recours.aux alliances bédouines
dans la meilleure tradition guerriére de I’ Arabie, les tractations enfin qui entou-
rérent la reddition finale de la Mekke, le triomphede Muhammad sur les Kuraysh
contraints de se rallier 2 'Islam. Dans ces combats;qui portent les noms fameux
de Badr *, Uhud * et du Jour du Fossé *, ’illustrérent les Compagnons du
Prophete, les uns émigrés avec Iui de la Mekke et appelés de ce fait les Expatriés,
les autres recrutés 3 Médine et appelés les Auxiliaires puisqu’ils Pavaient accueilli
parmi eux, lui et les premiers convettis mekkois, en lui reconnaissant un role
d’arbitre souverain dans leurs quérelles intestines. Mais & cette politique réa-
liste furent impitoyablement sacrifiés les opposants plus ou moins actifs, notam-
ment ceux qui furent qualifiés’ d’Hypocrites *, condamnés individuellement
lorsqu’ils s’avisaient de contrecarrer la volonté de -Muhammad, ou méme éli-
minés collectivement, comme les clans juifs des Band Kaynuka‘, des Banit
Nadhir et des Ban{t Kurayza dont certains furent exilés et d’autres massacrés
pour avoir essayé.de perpétuer au temps du Prophéte les intrigues et les divisions
qui avaient caracterisé la vie de Pancienne Yathrib. ‘

Le principal effort de Muhammad, dés qu’il s’¢était installé & Médine, avait
de fait porté sur Porganisation de la Communauté * qu’il entendait régir et sur
laquelle il comptait désormais pour assurer le triomphe de son idéal. Un pacte,
dont les clauses nous ont été transmises par la Tradition, lui servit d’abord a
établir une structure composite oll se trouvaient juxtaposés et alliés, dans une
action commune contre les Mekkois et quelle que fit leur appartenance reli-
gieuse (nouveaux convertis, juifs ou paiens), les habitants disséminés dans les
hameaux de la palmeraie médinoise. A cette tentative encore imparfaite fut

C

28




DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

ensuite substitué le véritable Etat musulman, soumis 4 une Loi * commune,
que P’on vit sortir peu A peu du texte méme de la Révélation. Les causes de
tension n’y manquaient pas, & commencer par la rivalité latente entre Auxiliaires
et Expatriés : les premiers, qui prétendaient en outre descendre de tribus yémé-
nites émigrées — donc traditionnellement ennemies des Kuraysh —, se méfiaient
des étrangers auxquels ils avaient ouvert leurs demeures, tandis que les seconds
souffraient, surtout au début, de leur situation matériellement inférieure. Mais
la vigilance du Prophéte ne cessa d’y remédier, tandis qu’il rétablissait entre
eux Péquilibre, dés que cela lui fut possible, par des distributions de terres et
de butin * aux exilés mekkois et qu’il les intéressait tous 4 des entreprises guer-
ri¢res, généralement rémunératrices, bien faites pour forger la solidarité néces-
saire entre ces éléments disparates.

Surtout, les dispositions nouvelles adoptées par Muhammad pour le culte
et la vie sociale ne cessaient d’insister sur Pégalité fondamentale de tous les
musulmans devant des prescriptions divines dont I’exécution’reposait désor-
mais sur Pautorité du Prophéte. En matiére pénale, par exemple, les habitudes
anciennes furent bient6t réglementées par la substitutiony aux anciennes struc-
tures tribales, de la communauté musulmane comme garante des biens et des
personnes. Des sanctions précises étaient ainsi prévues pour la répression des
principaux délits, sans qu’on siit toutefois encore)exactement qui était chargé
de les appliquer. L’institution d’une polygamie limitée 4 quatre épouses, insti-
tution dont le sens a été souvent discuté, visait, semble-t-il, 4 assurer la protec-
tion des femmes devenues veuves ou orphelines 3 la suite des batailles qu’avaient
livrées les premiers défenseurs de 'Islam: Au méme but concouraient sans doute
les dispositions successorales qui.prévoyaient désormais la division de chaque
héritage * selon des régles  la fois,complexes et équitables. Enfin la constitution
d’un Trésor * commun de tous les musulmans, alimenté par une Aumdne
1égale * prélevée sur les biens'de chacun d’entre eux, allait étre en ce sens encore
plus efficace puisque chdqué membre contribuait, dans la mesure de ses moyens,
aux charges 2 la fois sociales et militaires du nouvel Etat.

A cbté de ces mesures de tendance égalitaire, d’autres aspects de la régle-
mentation médinoise semblaient avoir surtout pour dessein de différencier la
société musulmane de celles qui ’avaient précédée. En ce sens jouaient des inter-
dictions telles que celles du prét 3 intérét, des jeux de hasard, de I'usage du
vin * ou encore du calendrier * solaire. -Mais les détails du nouveau culte étaient
peut-étre A cet égard encore plus significatifs. C’est ainsi qu’a partir de I'an 2
de PHégire fut abandonnée, comme un trait d’inspiration juive, obligation
de se tourner vers Jérusalem pour ’accomplissement du rite déja traditionnel

29




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de la Pritre *, qui se fit désormais en direction de la Mekke. De méme Iobli-
gation du Jefine *, primitivement limitée au dixi¢me jour du mois de muhar-
ram *, fut-elle bientdt transformée et appliquée au mois entier de ramadan
pour ne point rappeler Pusage juif. Enfin le Pélerinage * aux lieux saints de la
Mekke, qui allait étre reconnu comme I'une des exigences fondamentales de
P'Islam, se vit i la fois dépouillé de son ancienne signification et volontairement
rattaché 4 une tradition abrahamique bien faite pour établir, & c6té des préten-
tions des juifs * et des chrétiens *, Poriginalité profonde et I'authenticité de
PIslam.

Autour de ce rite du Pélerinage, qui permettait 8 Muhammad de renouer
avec ses origines familiales, furent conduites les négociations de la derniére
période, lorsque Muhammad essaya d’obtenir des Mekkois, pour lui et ses fi-
déles, Pautorisation de venir vénérer la Ka‘ba. Les musulmans purent ainsi,
sans armes, accomplir une fois les tournées du Pélerinage mineur et cette recon-
naissance officielle de la puissance de Muhammad, qui-fut inscrite dans la tréve
par ailleurs peu glorieuse de Hudaybiya *, allait précéder de peu le sicge et la
conquéte de la ville dont les chefs s’étaient divisés et se ralliaient successivement
au maitre désormais incontesté de Médine et de la majeure partie du Hidjaz.
L’adoption définitive de I'Islam par I’ensemble des Kuraysh était au bout de
cette longue attente. '

L’habileté de Muhammad regutcalors sa récompense et continua de se
manifester pendant les mois suivants'au cours desquels le Prophéte paracheva
Punité de la force musulmane. tout entiére, grossie pourtant d’éléments plus
ambitieux que convaincus, ‘et-réussit 4 lancer immédiatement les Mekkois
dans une expédition riche en butin, celle de Hunayn *, qui lui permit d’expé-
rimenter contre une codlition de nomades la valeur de ses nouvelles troupes.
L’image de Muhammad que ses biographies nous ont conservée est alors
celle du triomphatetdr magnanime et siir de lui, qui n’a garde de satisfaire par
la vengeance ses.vieilles rancunes, mais profite calmement de tout moyen
d’étendre encore 'son autorité, recevant les délégations envoyées par des tribus
ou des principautés arabes parfois lointaines pour discuter les termes de leur
soumission et orientant déja vers la limite septentrionale de I’Arabie, vers
Tabiik * et au-deld ot de premiers engagements s’étaient produits avec les
troupes byzantines, 'ardeur combative de ses Compagnons.

_ Ce triomphe personnel allait étre cependant de courte durée. En P'an 10
de PHégire, c’est-a-dire le 8 juin 632, Muhammad mourut 3 Médine ou il
avait continué & résider, quelques semaines aprés avoir dirigé lui-méme les
cérémonies du premier Pélerinage auquel ne participaient plus les paiens. Il

30



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

avait une derniére fois, au cours d’une harangue dont la Tradition a gardé le
souvenir, sinon la teneur authentique, rappelé les principaux traits de sa prédi-
cation, insistant notamment sur la double obligation qui ne cesserait jamais
de peser sur les musulmans, celle de pratiquer la fraternité entre eux, et d’obser-
ver avec fidélité les prescriptions du Livre de Dieu. Les paroles mémes qu’il
prononga  cette occasion, celles surtout qui servent de conclusion  sa harangue,
constituent sans doute le plus vivant commentaire de Pceuvre qu’il avait es-
sayé d’accomplir et qui allait désormais se situer au-deld de P'arabisme primitif
dans lequel lui-méme avait vécu. « Hommes, écoutez mes paroles et pesez-les; car
j’ai accompli ma vie », aurait-il dit en effet comme péroraison. « Je laisse en
vous ce par quoi, si vous y étes fidéles, vous éviterez & jamais Pégarement,
une chose claire, le Livre de Dieu et la sunna * de son Prophéte. Ecoutez mes
paroles et pesez-les. Sachez que tout musulman est un frére pour un autre
musulman; que les musulmans sont fréres; que n’est licite pour un homme
sur la part de son frére que ce que celui-ci lui donne de/plein gré. Et ne faites.
point tort 4 vos propres personnes. Ai-je rempli matiche? — Par Dieu, oui,
répondit la foule. — Par Dieu, je rends témoignage. »

Avec ce message s’achevait enseignement.diréct du Prophéte qui n’al-
lait plus avoir le temps, aussitdt aprés son retour 4 Médine, que de décider
Penvoi d’une expédition armée vers le nord, destinée, comme celle qui I'avait
immédiatement précédée et qui s’était heurtée 4 une riposte sévére des troupes
byzantines prés de Mu’ta *, 4 piller quglques localités frontaliéres de Trans-
jordanie. La maladie qui devait 'éniporter ne lui permettait plus de sortir de
sa maison ol il était entouré et s6igné par ses femmes, surtout par sa préférée
‘A’isha *, la fille d’Abdl Bake,\gir'il avait épousée toute jeune aprés la mort
de Khadidja. Ce fut dans‘cetté maison, ol il ne pouvait méme plus diriger
lui-méme la Priére solennelle, qu’il s’affaiblit peu A peu, au grand désarroi
de ses proches et de'ses amis les plus fidéles, 1 aussi qu’il rendit le dernier
soupir auprés de ‘A’isha et qu’il fut méme enterré discrétement dans la nuit
qui suivit sa mort, tandis que la confusion la plus compléte régnait parmi ceux
qui se considéraient comme ses héritiers et qui déja s’affrontaient avec dpreté
pour savoir qui lui succéderait 2 la téte de la communauté musulmane et en
sauvegarderait P'unité tout en assurant le maintien de I’ceuvre interrompue.

[ J
Au cours de la réunion mouvementée qu’abrita, au soir du 8 juin 632,

la maison d’un des principaux clans de Médine, le vieil Ab Bakr, Compagnon

31




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de ’Hégire et pére d’une des femmes du Prophéte, Pemporta sur ses rivaux
aprés de longues discussions, 2 la suite aussi de manceuvres et d’intrigues qui
seront parfois réprouvées par la tradition ultérieure. Il devint dés ce moment
le « successeur de I’Envoyé de Dieu » (khalifa Rasil Alléh) ou le premier
de ces «califes *» qui se trouvérent bientdt a la téte d’'un empire immense, mais
qui durent d’abord faire face aux problémes d’une situation compromise par
la mort prématurée de Muhammad.

Le bref califat d’Abd Bakr (632 4 634), suivi bientdt de celui de son meil-
leur ami ‘Umar * (634 4 644), puis de ceux de ‘Uthmin * (644 4 656) et de
‘Ali (656 a 660), ouvrit en effet, pour la communauté islamique naissante,
une étonnante période de croissance et de transformation, qui fut 4 la fois
marquée par la subite extension de conquétes militaires triomphantes et par
le déchainement de crises intérieures allant du premier-mouvement de séces-
sion des tribus bédouines en Arabie aux luttes intestines qui ensanglantérent
le califat de ‘Ali, tout en ayant provoqué entre-temps ’assassinat des deuxiéme
et troisiéme califes, ‘Umar et ‘Uthmén.

La cause profonde de ces crises tenait aun vide laissé derriére elle par la
trop puissante personnalité d’un chef politique et religieux qui n’avait point
prévu de son vivant les modalités de sa succession. Rivalités et appétits divers
ne pouvaient que se donner libre cours-parmi ses anciens disciples, confrontés
avec la difficulté de se mettre d’accord sur le nom d’un remplagant choisi dans
leurs rangs, et les quatre premiiers califes, « ceux qui suivirent la voie droite »
(rdshidin) et qui jouirent dans P'histoire de I'Islam d’un prestige particulier,
ne durent en fait leur accession au pouvoir qu’a des élections discutées, domi-
nées le plus souvent par le’jen de puissantes coalitions d’intéréts. Le régne des
Compagnons, puisque.aussi bien cette qualité qui fut la leur constituait 4 'épo-
que leur premier-titre de gloire et continua de les auréoler pour ’avenir, ne
recouvrit en fait que des dissensions continuelles, dégénérant parfois en ba-
tailles, mais créant surtout, 4 P'intérieur de I'Islam, des failles dont certaines
persisteront jusqu’a I’époque actuelle. Ce fut pour I’avenir de la communauté
musulmane une période capitale, malheureusement trop souvent obscurcie,
dans Pidée que I’on peut aujourd’hui s’en faire, par la variété des traditions rap-
portées par les premiers historiens arabes en fonction de leurs propres options
religieuses ou politiques.

La plus grave cause de dissensions & ’époque découla de I’éviction du
cousin et gendre du Prophéte, ‘Ali, qui avait tenu auprés de lui dés le début
de I’Islam le réle d’un soutien fidéle. Ce personnage effacé, courageux d’aprés
certaines sources, mais en tout cas peu habile, aurait été selon ses partisans

32




DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

victime des machinations ourdies, 3 1a mort d¢ Muhammad, par un groupe
de Mekkois opposés aux prétentions légitimistes des Auxiliaires médinois
et défendant les mérites des deux futurs premiers califes, Abdi Bakr et “Umar.
Les droits de ‘Ali, que lui-méme ne s’était point avisé de défendre, restérent
d’abord méconnus, ainsi que ceux de son épouse Fitima, fille du Prophéte,
3 qui Abd Bakr dénia le droit d’hériter de son pére. Mais la réaction allait
suivre, peut-étre d’autant plus violente qu’elle avait été plus longtemps atten~
due, et la véhémence passionnée avec laquelle ‘Ali accomplit ses premiéres
interventions politiques, aprés le meurtre de ‘Umar en 644, devait
engendrer un fanatisme croissant chez les membres de son « parti ».

Sa situation ne cessa cependant d’étre délicate : non seulement il ne réussit
point alors & se faire élire calife par le conseil des Six ot il siégea lui-méme et
qui était chargé de pourvoir 4 la succession de “‘Umar, mais son opposition au
rival qui lui avait été préféré, ‘Uthmin, et qui était un Kaurayshite du clan
umayyade *, eut pour résultat d’engendrer une véritable guerre civile. Celle-
ci commenga quelque dix ans plus tard par une réyolte ouverte contre le
troisi¢me calife, abattu 4 coups de sabre dans sa maison de Médine, et devait
rester connue sous Pappellation de la « Grande Diyision ». Si ‘Ali en bénéficia
directement puisqu’il y gagna son accession 4 ug pouvoir qui lui avait jusque-1a
échappé, il lui dut aussi de voir son autorité-immédiatement mise en cause par
un parent du calife assassiné, le gouverneur umayyade de la Syrie, Mu‘dwiya *,
qui entendait profiter de la vague de mécontentement soulevée dans les pro-
vinces par le meurtre de son propre,cousin et exercer son droit de vengeance
en exigeant de ‘Ali qu'il lui livrér les coupables.

La querelle, qui se déroulait-dans un climat d’extréme confusion -— car
‘Ali n’avait pas tardé 3 étre paraliélement abandonné par bien des éléments
de Péphémére conjonction @’intéréts qui ’avait auparavant soutenu dans son
opposition 3 ‘Uthman = aboutit d’abord 2 la rencontre armée de Siffin *,
sur les bords de PEuphrate, en juin-juillet 657. Elle se continua par le recours
4 une procédure d’arbitrage, Parbitrage d’Adhruh *, qui se déroula, selon une
chronologie peu précise, dans une ou méme deux oasis de la steppe arabo-
transjordanienne. Elle se termina en tout cas 4 I'avantage de Mu‘dwiya qui
se fit proclamer calife en juillet 660, aprés qu’eut €té juridiquement condamné
le meurtre de ‘Uthman. Ce fut ensuite le triomphe définitif du premier souve-
rain umayyade, resté seul maitre de ’empire lorsque ‘Ali, cantonné aprés Parbi-
trage dans le territoire irakien ot il avait A faire face 2 de nombreuses difficultés,
eut été A son tour victime d’un attentat en 661, dans la grande mosquée de
Kiifa *. - ' s -

33



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

La pacification des esprits n’était point obtenue pour autant puisque ‘Ali
laissait des descendants, parmi lesquels les deux petits-fils du Prophéte,
al-Hasan * et al-Husayn *, et que surtout ses irréductibles partisans avaient lié
sa défense A une conception du pouvoir qui allait peu 4 peu recevoir un contenu
doctrinal 2 la fois politique et religieux. Le shi‘isme était né, dont le nom refiéte
d’abord P’attachement A un personnage et 3 sa famille, plus exactement 4 un
parti (shi‘a), mais dont Pévolution ultérieure allait faire appel 3 un ensemble
de sentiments et de doctrines de plus en plus complexes.

D’autres conséquences idéologiques durables allaient d’ailleurs suivre
d’autres heurts politiques de I’époque. Certes, la rébellion des tribus
d’Arabie immédiatement aprés la mort du Prophéte — ce refus de payer I’Au-
mone légale qui s’était accompagné de la prolifération de faux prophétes lo-
caux et n’avait pu étre réduit qu’aprés de violents combats — devait rapidement
2tre oubliée. Mais une rupture véritable de 'unité de la Communauté avait été
consacrée par la bataille dite « du Chameau * », engagée.en 656 comme une suite
directe des troubles suscités par le meurtre de/“Uthman et par le triomphe
de la coalition qui I’avait renversé. D’éminents Compagnons tels que Talha
et al-Zubayr, soutenus par la veuve du Prophéte, ‘A’isha, y avaient combattu
contre ‘Ali qu’ils avaient d’abord défendu)dans ses revendications. Ce fut
une véritable guerre fratricide ou de mombreux musulmans périrent et qui
devait rester céleébre pour aveir mis@u grand jour les difficultés des croyants
de bonne foi, contraints de prendre parti entre des personnages également
éminents. Néanmoins, si elle.fut\le point de départ de réflexions théologiques
qui marquérent & dater de cette époque la physionomie de I'Islam, elle ne donna
point naissance & un mouyement sectaire proprement dit et la mort qu’y trou-
verent les chefs de la sécession arréta définitivement le zéle de leurs partisans.

Plus importante-et plus durable pour I'avenir fut au contraire la sédition
des Kharidjites *, qui 'se manifesta au lendemain de la rencontre ratée de Siffin
et qui était animée’ par une interprétation particuliérement rigoriste et égali~
taire de la doctrine islamique. Non seulement ses membres « sortirent » — d’olt
leur nom — des rangs de P’armée-de ‘Ali aprés son acceptation d’un arbitrage
entre lui-méme et Mu‘dwiya, mais ils quittérent les cités d’Irak * et, renouve-
lant le geste du Prophéte, se retirérent avec femmes et enfants dans leur propre
« territoire de P’expatriation », ot ils organisérent une communauté répondant
A leurs idées. La défaite que leur infligea “Ali en 658 put mettre fin 4 leur insur-
rection armée. Elle ne brisa point la volonté de sécession des survivants qui
allérent implanter dans des régions plus lointaines les convictions qu'ils res
taient décidés 2 défendre sans compromission d’aucune sorte. :

34




pDEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

Les germes de schisme et de dissidence foisonnaient ainsi dans une société
islamique en pleine crise de croissance. Ils affectaient essentiellement I’ancien
milieu arabe qui avait constitué I’entourage du Prophéte et qui se considérait
comme le garant de son message. Mais il ne faut pas perdre de vue que conflits
et rébellions se situaient maintenant dans un nouveau cadre, celui de 'empire
que les armées musulmanes avaient conquis dans les quelques années qui
suivirent la mort de Muhammad. L’époque des deux premiers califes, et plus
précisément le régne de ‘Umar, fut en effet pour I’Islam le moment de la fou-
droyante expansion qui n’allait cesser de vivre dans la mémoire des musulmans
et ‘qui leur permit, non seulement d’annexer soudainement par droit de con-
quéte Syrie, Mésopotamie, Arménie *, Iran * Egypte * et Tripolitaine, mais
de prendre pied méme jusqu’en Afrique du Nord ou en Transoxiane.

Tout avait commencé par les inévitables heurts qui s’étaient jadis produits,
3 la limite des terres cultivées de Syrie, entre des troupes musulmanes avides
de pillage et des contingents byzantins chargés de la surveillance de ces pro-
vinces excentriques de 'empire. Les premiéres tentatives infructueuses, qui
avaient eu lieu du vivant et aussitot aprés la mort duProphéte, furent suivies,
dés que PArabie eut reconnu tout entiére Pautorité d’Abd Bakr, de Pirruption
de vagues successives venues du désert, occupant les campagnes sans oser
toutefois s’enhardir jusqu’a attaquer les villes,pourvues de garnisons. La Pales-
tine et les terres du Hauran en subirent d’abord les atteintes, tandis que d’au-
tres expéditions étaient dirigées contre les plaines fertiles du Bas-Irak, ou
déja des tribus bédouines s’étaient établies avant Papparition de 'Islam et
ol la capitale arabe de Hira * avait joui d’'un renom chanté par les anciens
poetes. D’un cOté comme de L'autre les razzias s’accompagnaient de Pétablis-
sement de camps de regroupement utilisés par les combattants et leurs familles,
qui servaient de bases decdépart pour les assauts suivants et qui donnérent en
Irak naissance & de véritables villes, celle de Basra * d’abord, & 'embouchure
du Tigre et de I'Euphrate, puis celle de Kifa, située plus au nord.

Une étape importante fut ensuite franchie lorsque les musulmans eurent
réussi 4 triompher, dans des batailles rangées, des armées des deux Etats rivaux
et puissants dont ils avaient envahi le territoire. La riposte n’avait pas été, 4
vrai dire, aussi violente qu’aurait pu le faire croire la taille des deux empires,
byzantin et sassanide, ainsi provoqués. Tous deux sortaient d’une période de
luttes acharnées et, appauvris mutuellement par leurs précédentes offensives —
dont la dernitre avait été menée par Pempereur byzantin Héraclius jusqu’a
Ctésiphon *, en 629, pour venger le ravage de la Syrie et de PEgypte par les
Sassanides entre 611 et 618 —, ils ne prétérent d’abord que peu d’attention

35



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

au danger imprévu qui surgissait pour eux du c6té de PArabie et qui revétait
la forme familiére d’un assaut de pillards. Les populations qui étaient ’enjeu
de Ia lutte paraissent méme n’avoir pris aucune part 3 la résistance et avoir
accueilli au contraire sans déplaisir, dans les provinces byzantines, des envahis-
seurs qui les délivraient d’une occupation pesante du point de vue fiscal
et souvent tracassi¢re sur le plan religieux.

En Syrie les principaux engagements, 4 Adjnddayn * d’abord en 634,
puis au Yarmiik * en 636, se soldérent par une victoire totale des musulmans
qui anéantirent la défense impériale et s’emparérent ensuite des principales
villes, Jérusalem en 638 et surtout Damas * qui, aprés avoir éité envahie une
premiére fois dés 635, devint trois ans plus tard le définitif pivot de I"occupation
nouvelle. Les attaques avaient été menées avec une habileté tactique que Pon
attribue en grande part au général Khalid ibn al-Walid *, « le sabre de Dieu »
selon le surnom honorifique qui lui fut décerné, revenu inopinément d’Irak
pour renforcer les contingents qui fléchissaient. Mais ‘elles furent également
facilitées par la modération des traités de capitulation que les envahisseurs
proposaient aux habitants des régions.conguises, et qui leur assuraient le plus
souvent la libre disposition de leurs biens ‘moyennant un statut de tributaires
protégés et le paiement d’une taxe annuelle; variable selon les lieux, qui sera
3 Dorigine des impdts * ultérieurs.dits, imp6ts foncier et de capitation. La
plupart de ces habitants étaient en(effet des chrétiens dont le Coran, sous le
nom de « détenteurs de I’Ecriture.», reconnaissait I’existence sans prétendre
exiger d’eux une immédiate conversion et dont les terres devinrent terres « de
traité », c’est-a-dire des terres'ou I’activité agricole traditionnelle continuait
au profit des vainqueurs; mais dont on ne spolia que rarement les anciens pro-
priétaires.

En Mésopotamie cependant le régime de la conquéte semble avoir été plus
brutal qu’ailleurs. Aprés qu’eut été forcé dés 635 le passage de I’Euphrate, la
victoire de Kadisiya * en 637, ouvrant définitivement le pays aux conquérants,
fut suivie de la prise et du sac de I'opulente capitale sassanide de Ctésiphon.
Aucune convention politique n’y modéra la violence des vainqueurs, tandis
que le souverain sassanide fuyait en Iran. Le fertile bassin du Tigre et de 'Eu-
phrate, sillonné de canaux qui en assuraient 2 la fois le drainage et Pirrigation,
eut tout entier le statut d’une terre conquise « de vive force », ol les particula-
rismes locaux ne furent pas ménagés comme en Syrie. La méfiance des vain-
queurs les empécha méme de profiter des anciennes installations urbaines et
une métropole telle que Ctésiphon fut de ce fait vouée au déclin, tandis que les
camps militaires arabes du Bas-Irak se transformaient peu 4 peu en d’immenses

36

|
E.,



pEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

villes de sédentarisation, architecturalement informes, mais abondamment
peuplées et conservant dans I'organisation de leurs quartiers le souvenir des
groupements anciens de tentes par clans et par tribus.

Encouragé en tout cas par de rapides et fructueux succes, le mouvement
de conquéte ne fit avec les années que s’amplifier. Il se poursuivit d’abord vers
la Haute-Mésopotamie * (prise de la future Rakka * en 639 et de Ninive .en
641), vers ’Arménie, puis en direction des provinces orientales oil se mainte-
nait la fiction impuissante de I’Empire sassanide. Une importante bataille fut
livrée en 642 & Nihawand *, au sortir des défilés menant de PIrak vers le pla-
feau iranien, et cette nouvelle victoire islamique, suivie de I’occupation de
’Adharbaydjin * en 643 et de celle du Fars * année suivante, eut pour consé-
quence Pextension des razzias jusqu’au lointain Khurdsin * et méme au-dela.
Non seulement les troupes qui poursuivaient le souverain sassanide en déroute
réussirent 4 s’en rendre maitre, enlevant ainsi tout prétexté-d une résistance
sérieuse, mais les expéditions de plus en plus hardies qui entrainaient les tribus
arabes loin de leur point de départ s’accompagnérent-d'un mouvement derela-
tive sédentarisation, fixant dans ces régions lointaifies des fractions de clan
entiéres, avec leurs habitudes tribales et leurs.propres rivalités. Ce n’était pas
encore la pacification compléte du pays, qui allait connaitre pendant plusieurs
dizaines d’années des révoltes de plus ou moins grande ampleur. Déja cependant
s’habituait a la nouvelle domination une classe évoluée de propriétaires terriens,
les dikkdn, qui ne tarderaient pas 2 jouer, dans ’administration islamique de
la province, un réle d’une importance-croissante.

Parallélement était conduite dans une direction opposée, et en dépit des
réserves personnelles du calife, “‘Urnar, la conquéte de PEgypte, qui fut Pceuvre
du général ‘Amr ibn al-{As'*. A cette occasion un nouveau camp, celui de
Fustat *, fut fondé dans’lavallée du Nil peu avant Pélargissement du delta.
Les populations locales avaient d’abord accueilli les envahisseurs sans réaction
notable et les principales cités capitulé dés 640. Cependant un retour offensif
des Byzantins, s’inquiétant de perdre la province qui leur avait toujours servi
de « grenier & blé », fut suivi de nouvelles opérations arabes qui rencontrérent
plus de difficultés et connurent leur intensité majeure lors du siége et de la
dévastation de la prestigieuse cité grecque d’Alexandrie * en 642. L’ensemble
du pays fut ainsi conquis de vive force, mais I'administration * arabe se borna
le plus souvent & y reprendre 4 son compte les habitudes fiscales des Byzantins,
exigeant des Coptes soumis des impdts analogues a ceux quils payajent a Poccu-
pant précédent et les pressurant de Ja méme maniére.

Au-dela de ’Egypte enfin, quelques raids de grande envergure avaient €té

37




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

lancés A travers le désert de Cyrénaique jusqu’a la riche province byzantine
d’Ifrikiya *, sans que toutefois les troupes musulmanes qui foulérent le sol de
Tunisie en 647, aprés la bataille de Sbeitla, s’y établissent déja d’unefagon durable,
Des incursions étaient par ailleurs dirigées vers ’Anatolie *, mais elles se heur-
térent bientdt 2 des ripostes byzantines efficaces qui devaient pour un temps
ralentir la progression islamique dans cette région.

Des résultats importants étaient cependant acquis et les proportions prises
parun empire qui s’étendait de I’Iran 4 1a Berbérie et des portes de Cilicie 4 la fron-
tiere de Nubie suffisaient 3 différencier profondément le nouvel Etat musulman
de celui que ’on connaissait 4 la mort de Muhammad. Il ne s’agissait encore que
d’un agrégat de provinces * quasiment autonomes, agrégat né des hasards de
la Guerre sainte qui s’était trouvée & I’origine d’annexions territoriales succes-
sives, sans plan de campagne concerté. Mais cet ensemble n’en reconnaissait
pas moins tout entier ’autorité du méme pouvoir califien. L’ancienne ville du
Prophéte, Médine, qui était loin d’occuper une position centrale, y faisait figure
de capitale. Le butin y affluait et avait entrainé pour ses habitants un accrois-
sement soudain de luxe et de prospérité. Ceux'qui y régnaient et auxquels les
chefs d’expéditions victorieuses venaient finalement faire leurs rapports tran-
chaient en dernier ressort de questions qui leur avaient fait entrevoir une nou-
velle échelle de valeurs, méme §’ils ne>peuvaient que difficilement se rendre
compte de leurs conséquences lointaines.

On doit certes admirer la souplesse avec laquelle ces premiers califes de
PIslam s’efforcérent de s’adapter & cette situation. I1 faut néanmoins reconnaitre
que toute leur politique reposait sur des improvisations et ne pouvait recueillir
d’adhésion unanime lorsqu’ils appliquaient  leur maniére, en des circonstances
fort différentes, les exemples fournis par les décisions du Prophéte. Et les
problémes n’étaient_pas moindres qui se posaient au niveau des accommode-
ments locaux et qui‘commengaient 4 peine de recevoir en chaque cas des solu-
tions, tant s’ignoraient encore, dans leur juxtaposition fortuite, la fruste société
des vainqueurs et les éléments généralement plus évolués auxquels les anciens
nomades arabes avaient imposé leur domination.

Aussi bien comprend-on, dans ces conditions, les divisions qui ravagérent
le groupe des anciens familiers de Muhammad et de leurs descendants pendant
les vingt-huit années qui suivirent la disparition du Prophéte de Islam. Ses
Compagnons réagirent en fonction de leurs tempéraments personnels, ainsi que
de leurs habitudes tribales et familiales, aux responsabilités imprévues qu’ils
avaient 4 assumer au sein d’une communauté musulmane agrandie. Ils s’étaient
en outre trouvés le plus souvent dispersés au hasard des aléas de la conquéte,

38



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

subissant inconsciemment I'influence des pays différents dans lesquels ils avaient
été appelés. Les nouveaux facteurs de désunion que représentaient désormais
au sein de Pempire les particularismes locaux non arabes jouaient, eux aussi,
leur réole dans les ambitions qui allaient peu 2 peu les conduire 2 s’affronter les
uns les autres et 4 proposer de la doctrine islamique des interprétations souvent
fort différentes. En dépit de I'isolement volontaire des vainqueurs au milieu de
populations conquises auxquelles ils refusaient encore de se méler, c’étaient déja
les influences étrangéres qui commengaient 3 agiter sourdement la société isla-
mique et A insuffler dans ses querelles I’dpreté des rivalités ethniques et natio-
nales antérieures.
[

1’accession de Mu‘4wiya au califat en 660 marquait le triomphe d’un clan,
celui des Umayyades, sur le parti shi‘ite. Mais elle marquaitaussi le triomphe
d’une politique, celle de Phabile gouverneur de Syrie qui @vait adopté dans ce
pays une attitude de compréhension 4 'égard de ses habitants et de confrontation
réaliste avec les problémes posés par la domination de I'Islam sur des régions
de vieille civilisation. Cette politique nouvelle, élargie aux dimensions de ’empire
que le souverain umayyade était désormais appele A régir, allait donner toute
son originalité 4 la tentative poursuivie par-lui-méme et ses successeurs. Les
oppositions furent néanmoins telles, dansun-monde aussi profondément diver-
sifié, et les difficultés s’accrirent si rapidement avec la constante évolution d’une
société islamique non encore stabilisée que P'entreprise se solda par un échec
final — renversement de la dynasti¢ par la dynastie abbasside * en 750. Elle
fut méme travestie dans la mémoire des époques suivantes par les accusations
traditionnellement portées & Iencontre de ceux qu’on appelait désormais les
¢ rois », et non plus les ¢-califes » umayyades, et dont on critiquait notamment
Pirréligion fonciére et la coupable avidité, tant il était difficile, pour des histo-
riens arabes plongés dans les luttes et divisions de leur propre époque, d’envisa-
ger avec sérénité un passé aux conséquences toujours actuelles sur le plan
doctrinal, quoique provoquées souvent 4 Porigine par de simples querelles
de personnes.

La méfiance de certains milieux arabes avait de fait toujours accompagné
Mu‘4wiya et son frére, tous deux aristocrates kurayshites de vieille souche et
fils de I’habile chef mekkois AbQl Sufyin * qui, bien que parent du Prophéte,
avait été son plus farouche opposant pendant la période mekkoise comme
pendant la période médinoise de sa vie. C'était 12 d’ailleurs le sentiment qui
avaitdéja joué contre letroisiéme calife, ‘ Uthmén, lui aussi descendant d’Umayya,

39



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

dont la qualité de gendre et d’ancien familier du Prophéte n’avait pas suffi &
désarmer Phostilité des éléments shi‘ites. ‘Uthmén, en dépit de cette oppo-
sition ou peut-&tre 3 cause d’elle, n’avait jamais cessé de faire cause communeavec
les membres du clan auquel il appartenait, leur confiant des postes importants
lorsqu’il fut au pouvoir et encourant ainsi les critiques qui allaient pour une
part entrainer son assassinat. La méme méfiance d’origine partisane allait trou-
ver de nouvelles justifications lorsque les cfforts de Mu‘dwiya réussirent 3 intro-
duire dans ’Etat musulman, par le biais d’une prestation de serment anticipée
2 la personne de son fils, un principe dynastique * qui n’avait jamais été reconnu
jusqu’alors. Et Paction ultérieure des Umayyades au pouvoir, contraints de ne
se fier qu'aux membres de leur famille et de mener des répressions parfois bru-
tales contre leurs ennemis, notamment contre les Alides *, ne fit qu’accrojtre
par la suite le fossé ainsi creusé.

Cependant les dissensions ne manquaient pas non”plus dans Pentourage
immédiat des Umayyades. L’ceuvre, 3 longue échéance durable, accomplie
par Mu‘dwiya pour assurer aprés lui la domination de ses descendants directs
fit long feu avec Pextinction de la branche dite des Sufyanides. Yazid *, son fils,
ne régna, au milieu de troubles renaissants, que de 680 & 683 et le tout jeune
Mu‘awiya IT qui lui avait succédé mour\ut dans la méme année, 4 peine devenu

3. LA FAMILLE UMAYYADE
Les numéros indiguent les_personnages ayant successivement accédé au califat.

Umlayya
r
Abi 1-*As

- 1

‘Affan a]-H.l.kam Abl
Ut A
{ Troisiéme calife) 4 Marw.én Ler 1. Mi
|

5. ‘Abd 'c!l-Malik ‘Abd al-‘Aziz Muhalmmad 2. Y

. | }
6.al-Walid Ier 7.Sulagrmin 9. Yazid II 10.Hishim 8. ‘Umar ibn
: ‘Abd al-¢ Aziz

| ] .
12.Yazid II1 13.Ibrdahim 11.2l-Walid II Mu‘awiya

( Marwanides) ‘Abd al-Rahmén I°r
C (Emirat d’Espagne)

40

14. MarwinII 3. Mu
(Suf



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

calife et au milieu d’une véritable anarchie. Les luttes entre les Arabes installés
en Syrie étaient alors si violentes que les principaux chefs de clan réunis en assem-
blée mirent fort longtemps i se mettre d’accord pour confier le pouvoir
4 un cousin de Mu‘éwiya, Marwén *, qui allait donner naissance 2 la seconde
et plus importante branche de la famille umayyade, celle des Marwanides. Celle-
ci, dont P’apparition s’accompagna d’un regain d’autorité pour le califat syrien,
illustrée d’abord par des personnages de valeur, fut ensuite ébranlée par les trou-
bles accompagnant de trop nombreux changements de régne. Certes ‘Abd
al-Malik *, le fils énergique de Marwin, devait étre, de 685 4705, Pouvrier de la
puissance umayyade, capable de rétablir 'unité alors gravement compromise
et de fonder sur de nouvelles bases Porganisation matérielle de 'Etat et de la
société islamiques. Mais aprés le fastueux califat d’al-Walid * (705-715), qui fut
le premier de ses fils & hériter de son titre, rivalités et discussions reprirent de
plus belle tandis que le pouvoir passait, sans régle établie, 4 ses fils; fréres, neveux
et méme cousins éloignés. Un arbre généalogique permet seul'dese rendre compte
du désordre dans lequel ces divers personnages furent-appelés a régner. Mais
il faut surtout souligner qu’a ’occasion de chacun dedces transferts fleurirent
des intrigues suivies d’4pres contestations et que la plupart des régnes, 4 'excep-
tion de celui de Hishdm *, entre 724 et 743, furent de trés courte durée, ne lais-
sant méme pas le temps & des princes le plus souvent médiocres de maitriser
les diverses forces en présence. En fait, le désordre ne cessa de croitre jusqu’aux
efforts désespérés de Marwin II *, le deérnier calife umayyade qui, apres avoir
réussi 4 triompher péniblement de ses.rivaux, ne sut point résister, Jors de la
décisive bataille du Grand Zab * en'749, 4 I’assaut des troupes khurasaniennes
combattant pour la cause abbasside.

Les querelles familiales.qui minérent ainsi la dynastie umayyade étaient
encore amplifiées par le climat d’agitation dans lequel vivaient les principales
tribus arabes qui s’étaiefit.établies en Syrie. Les effets avaient commencé 4 s’en
faire sentir avec une particuliére acuité lors des hésitations qui précéderent la
proclamation de Marwin Ier comme calife. La tension qui existait depuis
longtemps entre les Kalb * et les Kays *, ces deux factions opposées en vertu
de leurs lointaines origines, dégénéra alors en une véritable guerre civile dont
les batailles, notamment celle de Mardj Réhit *, se livrérent aux confins de
Poasis damascaine et du désert. Il en résulta ’écrasement des Kays et, par-
delA ces sanglantes journées, une irrémédiable scission entre les tribus en pré-
sence. C’étaient en fait les habitudes bédouines de provocation mutuelle et de
réglement de comptes qui sévissaient sur le sol syrien depuis que la conquéte
musulmane en avait amené le partage entre les divers clans quis’y étaient implan-

41



LA CIVILISATION DE L’ISLAM

CLASSIQUE

4. LES GRANDES CONQUETES
DU VIIe SIECLE

(D’aprés Historical atlas
of the Muslim peoples.)

Aprés la pacification de I Arabie, qui fut I ceuvre
d’Abit  Bakr, les troupes arabo-musulmanes
suivirent les voies naturelles de péndtration qui
les menérent, soit dans les riches provinces de
PEmpire by in, vers Antioche et Al drie
et jusqu'en Arménie, soit vers la Mésopotamie
sassanide d’ois elles allaient envahir Plran par
les deux routes de la Susiane et de la Médie.




CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

DE LA

UTS

DEB

rys1]

[
| —

ukepgulp:
oy
ehiqelq
141

ugusy(), 3p anbody,{ ¢ anbyurejst yerzy

feui(), 3p snbody,| ¢ snbrurerst 1y _H_“_HE
oreg 9qV,p anboda | ¢ anbrureyst wmy EEEEE :

pewweynyy 3p anbods,| ¢ anbrarest 1y EEEE

Jreeq 3p nary  ©

FPUG A @

ERqs

43




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tés et qui se séparaient en « vieux Arabes syriens », ces Kalb sur lesquels s’était
appuyé Mu‘dwiya au moyen d’alliances matrimoniales, et en €léments direc-
tement venus d’Arabie au moment de la conquéte islamique, les Kays. D’ot
la violence croissante de conflits d’intéréts qui motivérent les changements de
résidence et les déplacements tactiques de certains califes, évitant les zones
d’influence de leurs ennemis et cherchant 3 rejoindre leurs propres partisans
dans les secteurs ou ceux-ci se trouvaient groupés.

Aussi bien le processus de sédentarisation qui avait amené I'installation en
Syrie d’éminents Compagnons du Prophéte et de nombreux représentants des
grandes familles mekkoises, venus rejoindre dans cette province les premiers
occupants arabes christianisés, avait-il eu pour corollaire la mainmise de ces
personnages sur de grands domaines fonciers *, occupés par eux le plus souvent
aprés la fuite de leurs possesseurs byzantins et devenus des centres de fixation
des nomades. Sur eux reposait en grande partie la richesse de Ia classe dirigeante
umayyade dont les membres aimérent A résider en’des lieux pourvus d’établis-
sements agricoles et & y construire ces « chiteaux * umayyades » dont les ruines
parsément encore la steppe syro-jordanienne ainsi que la haute plaine de la
Biki© et la fertile vallée du Jourdain. Sans. doute ces divers points d’occupation
tribale avaient-ils été également choisis en-fonction des circonscriptions mili-
taires syriennes, ou djund *, qui correspondaient & la fois™¥ des zones territo-
riales et & des unités mobilisables: constituées par les hommes d’un groupe de
clans. Mais autour d’eux se déroulaient surtout d’avides compétitions d’inté~
réts, s’ajoutant aux vieilles haines familiales. Toutes se trouvaient avivées par
Paction des califes qui soutenaient tantdt un clan, tantdt un autre, et s’efforgaient
également de grossir. ledrs propres domaines, soit, parfois, au moyen de spolia-
tions, soit surtout en‘s’appliquant A mettre en valeur, par d’importants travaux
d’irrigation, des terres jusque-1a incultes.

Ces activitéset ces difficultés proprement syriennes de 12 dynastie umayyade
ne représentaient cependant qu’un aspect de la tiche a laquelle ses souverains
s’attachérent pendant la période de quatre-vingt-dix ans environ qui vit, sinon
le développement continu de 'empire, du moins son accroissement en certaines
régions et, partout, Paffermissement des positions acquises par les premiers
raids arabes. Les plus importants succés d’ordre territorial furent remportés
en Occident, ol Pexpédition de ‘Ukba *, le Sidi Okba de la tradition popu-
laire, permit, aprés la fondation du « camp » de Kairouan * en Ifrikiya, la conquéte
du Maghreb * tout entier entre 670 et 700, occupation bientdt suivie, entre 710
et 716, de la conquéte de ’Espagne, dont les artisans furent Misa ibn Nusayr *
et le fameux Tarik * envahissant le royaume wisigoth de Toléde *. Mais les

44



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

attaques que les conquérants arabes lancérent aussitt aprés en Gaule furent
brisées dés 732 3 la bataiile de Poitiers *, qui marqua P’avance extréme des
armées musulmanes, tandis que ne cessaient de renaitre en Afrique du Nord les
manifestations d’une tenace résistance berbére.

A Pautre extrémité du monde de I’Islam, la progression des conquérants
arabes avait parallélement continué dans ces provinces orientales ol les annexions
de Herat * et de Balkh *, 4 la fin du califat de ‘Uthman, avaient été suivies du
franchissement de ’Oxus ou Amou Darya, en 671, puis de I'annexion de Samar-
kand * et de Bukhara *, devenues, de 705 & 713, siéges de la puissance deI’éner-
gique gouverneur Kutayba. Les armées musulmanes dépassaient alors de ce
coté les frontiéres du Farghana * pour pénétrer dans le Turkestan chinois,
tandis qu’elles envahissaient également le delta de I'Indus, prenaient Multin
et annexaient & Pempire le Sind *, tout en laissant derridre elles des ilots de
territoires razziés et mon conquis, qui connaissaient des troubles comparables
3 Pagitation des pays berbéres et constituaient aussiune zone de relative
insécurité.

D’autres succés spectaculaires, quoique sans résultat durable, furent
aussi enregistrés dans la lutte contre Byzance * \qui fut activemnent menée pen-
dant les régnes de Mu‘dwiya d’abord, puis d’al*Walid Iet et de Sulaymaén.
Des expéditions importantes, par terre 4 travers le plateau anatolien, par mer
2 la suite de la création par Mu‘dwiya d’une marine * islamique, avaient été
lancées 4 plusieurs reprises, dont certaines aboutirent & de véritables siéges de
Constantinople *, de 673 & 678 d’abord, puis entre 716 et 717, aprés que la dé-
vastation de ile de Chypre *,.dés 649, eut marqué le début des prétentions
umayyades 3 ’hégémonie maritime sur la Méditerranée orientale. Les pointes les
plus audacieuses en direction.du Bosphore avaient été suivies de replis. Elles
avaient néanmoins aidé.3-1a consolidation des frontiéres arabo-byzantines de
Cilicie et de Haute-Mésopotamie, ol les troupes musulmanes commencerent
3 élever quelques fortins et A établir de véritables bases de départ pour leurs

5. LA SYRIE UMAYYADE AU DEBUT DU Ve SIECLE —

La Syrie umayyade, qui fut une région d’intense  nes routes romaines ou & des pistes du désert, qui
colonisation arabe, se caractérisa par le déve- avaient une importance @ la fois stratégique et
loppement d’un certain nombre de sites corres- économique. La plupart d’entre eux sont mar-
pondant a la fois aux villes antiques de la région  qués par ces chdteaux umayyades, jadis connus
et & d’anciens domaines ruraux remis en exploi-  sous le nom impropre de « chiteaux du désert »
tation. Ces sites, connus par des ruines récem- qui éraient habités par des membres de la famille
ment dé tes, s’échel ient le long de  califienne et de Paristocratie musulmane.

voies de communication, superposées & d’ancien-

45



LA

Adana
Tarsuse

CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Ruha (Edesse)
* Harréin (Carrhe)
Manbid) (Hiérapolis)
o, Antioche, Balis
3 Bnrbalissos)
‘..
—=
_é: Lauakiye (Laoc‘:licee)
CHYPRE X E
AA:Hama( piphanie) N
) Kx[n(r)a! I;Ia[yr /%o al-Marwdniya
- 7
\ 2] e Doura-Europos
7 (P -
7 Hawwdrin Kasr al-Hayr
{» Byblos "Occidental
chrouthzl
7,‘Andjar
.annl.
Tyr} T ~~<fDjabal Says
7 ~—
] Khxrbal al- Mmya I\‘“" al-Abyad
Txbcnadc X
D;arash Bosra Kasr Burkiic
(Gcmsa)
Khirbar

Kasr al-Hallabdt
al-Mafdjar ‘Ammin Kusayr ‘Amra
Ramla S\ Kasr al-Azrak
. é(‘"m[ *Kasr al-Khardna
Jérusalem K ) ‘Mshaid
ade|

al“Muwakkar
MER MORTE /J

Kasr al- Tﬁl:x \

Khundsira — Domaine rural

B 46



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

incursions saisonniéres en pays ennemi, les ribdt * de la Guerre sainte, qui
continueront pendant des siécles 4 jalonner les confins de PEmpire islamique..
L cependant comme en d’autres régions les contingents syriens, divisés par
Jes luttes entre Kays et Kalb, voyaient leur ardeur combative décroitre 4 mesure
que P'anarchie intérieure grandissait et qu’ils devaient plus souvent intervenir
contre des rébellions de plus en plus dangereuses.

Ces rébellions correspondaient souvent, en Iran comme au Maghreb,
aux réactions anti-musulmanes qui agitaient des régions mal pacifiées. Mais
il y avait aussi les troubles provoqués par les sentiments anti-umayyades de
certains milieux arabes, soutenus plus ou moins solidement par les représen-
tants non arabes de certaines tendances locales. Les opérations de pacification
revenaient chaque fois 3 des troupes essentiellement composées de Syriens,
qui s’identifiaient, hors de leur propre province, avec une cause umayyade
discutée, mais devaient rencontrer de nombreuses difficultés & maintenir,
dans de pareilles conditions, leur suprématie militaire.

L’une des premiéres répressions confiées ainsi”aux’ armées umayyades
fut, 4 la fin du vire siécle, celle de la révolte d’Ibn al-Zubayr *, qui avait mené
cet « anti-calife » 3 refuser d’abord l’allégeance @ Yazid Ier, puis & affermir
son autorité en Arabie, tandis que la Syrie était déchirée par les troubles
précédant la venue au pouvoir de la branchemarwanide. Aprés une campagne
en Irak, il ne fallut rien moins que le siége 'de’la ville sacrée de I'Islam, ol une
premiére tentative infructueuse des troupes du calife Yazid avait déji entrainé
dix ans auparavant 'incendie de la (Ka‘ba, pour permettre en 693 & al-Hadj-
djadj *, I’énergique envoyé du calife ‘Abd al-Malik, de rétablir Pordre et de
mettre 4 mort Ibn al-Zubayr.

En méme temps ne cessaient de renaitre en Irak des révoltes suscitées
4 la fois par la fermentation-politico-religieuse qui se perpétuait dans les grandes
villes de cette région et ‘par I'animosité des Irakiens contre la province rivale
2 laquelle ils se trouvaient assujettis en dépit de la richesse naturelle et des
possibilités commerciales de leur propre territoire. Les kharidjites d’abord,
qui avaient été violemment combattus par ‘Ali au lendemain de leur premiére
sécession, mais n’avaient pas abandonné pour autant leur espoir de fonder un
califat schismatique, se manifestérent en prenant pour base de départ les ter-
ritoires du Fars ou d’Arabie qui avaient servi de refuge a leurs éléments les
plus fanatiques ; leurs insurrections successives, qui correspondaient & I'appa-
rition dans leurs rangs de sectes * fort diverses, requirent 3 plusieurs reprises
des répressions militaires. De son cdté, la ville de Kifa restait un foyer d’intri-
gues et accueillait les révoltés shi‘ites qui, aprés s’étre abstenus de toute action

47




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sous le califat de Mu‘dwiya — 3 la suite du ralliement & son autorité
d’al-Hasan, fils ainé de ‘Ali —, agirent avec moins de prudence sous le régne sui-
vant. Le second fils, al-Husayn, céda ainsi aux instances des partisans qui encou-
rageaient ses prétentions, mais qui me tardérent pas i I'abandonner devant
la réaction du gouverneur umayyade. Lui-méme et le petit groupe de compa-
gnons fidéles — membres de son clan et de sa propre famille — qui le soute-
naient et qui étaient venus avec lui de Médine, périrent au cours d’un bref
engagement qui eut lieunon loin de ’Euphrate, 4 Karbald’ * en 680. La mémoire
du calife Yazid, tenu pour responsable de ce massacre, devait étre dés lors hon-
nie de tous les shi‘ites, tandis que les remords de bien des Irakiens, se sentant
coupables de n’avoir pas défendu le petit-fils du Prophéte aprés lui avoir offert
leur soutien, les conduisaient  se heurter 4 leur tour aux forces officielles dans
de nouvelles et plus importantes attaques 3 main armée.

Aprés P’échec de la tentative dite ainsi « des Pénitents », ce fut un troisiéme
fils de ‘Ali, fils d’une autre femme que Fitima et appelé pour cette raison
Muhammad ibn al-Hanafiya *, qui cristallisay a travers les appels d’un agita-
teur du nom d’al-Mukhtir *, les espoirs et les revendications des shi‘ites du
Bas-Irak. Le soulévement d’al-Mukhtér fut‘réprimé dés ’accession au califat
de ‘Abd al-Malik qui avait chargé al-Hadjdjadj de pacifier cette région avant
de s’attaquer 4 la rébeltion mekkoise. (Mais les esprits n’en furent point calmés
pour autant et les partisans de Muhammad ibn al-Hanafiya, qui lui-méme
n’avait pas été inquiété par les autorités syriennes, commencérent 4 organiser
dans la clandestinité un mouvement révolutionnaire qui devait étre le premier
3 accueillir des idées messianiques. Bref, le calme de I’Irak ne reposait que sur
la vigilance et Phabileté.du gouverneur umayyade de la province, et la fondation
de Wisit *, cette ville spécialement créée pour lui servir de résidence ou plutdt
de camp retranché ‘dans une position « centrale » (d’olt son nom), indique bien
les conditions ‘dans’ lesquelles se maintenait, en ce pays hostile, la milice des
Arabes syriens. La personnalité du vice-roi au pouvoir était déterminante et la
situation ne cessa de se dégrader 4 partir du moment ol les califes ne purent
plus se reposer sur des hommes aussi efficaces que Ziyad * et que son fils
‘Abd Alah, créatures des Sufyanides, ou surtout que le fameux al-Hadjdjadj,
soutien du calife ‘Abd al-Malik, dont les rapides et brutales interventions
resteront légendaires.

La fin de la période umayyade vit donc se succéder de multiples soule-
vements shi‘ites et kharidjites qui ne furent réprimés qu’avec peine et en tout
cas de maniére temporaire. A la suite des importants épisodes signalés un peu
plus haut, on peut encore citer en 740 P'insurrection d’un petit-fils d’al-Husayn,

48



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

Zayd *, dont le pére avait échappé enfant au massacre de Karbal?’, et, en 744,
celle de son lointain cousin ‘Abd Alldh ibn Mu‘awiya. Mais les troubles les
plus graves furent provoqués dix ans plus tard par la révolte kharidjite de
Haute-Mésopotamie, qui épuisa les forces du dernier calife umayyade Mar-
win IT au moment méme ot il allait avoir & lutter contre les troupes abbassides
venues du Khurésin. :

Lleffervescence religieuse continuelle de I'Irak avait d’ailleurs des pro-
longements en bien d’autres régions. Sans parler de ’Arabie qui était en rela-
tion avec la basse vallée du Tigre et de 'Euphrate et qui restait, on I’a vu, le
lieu de résidence de nombreux éléments anti-umayyades, membres de la fa-
mille alide ou simples descendants de Compagnons réputés pour leur qualité
d’hommes de science et de religion, il faut noter que le Maghreb avait accueilli
trés tot des doctrinaires kharidjites, venus de Mésopotamie, qui rencontrérent
chez des autochtones épris d’égalitarisme un terrain favorable & leur prédication.
Les efforts du nationalisme berbére s’étaient ainsi teintésd’une couleur reli-
gieuse qui allait s’affirmer encore plus nettement pendant les siécles suivants.

En Iran, d’un autre cbté, se propageaient les sentiments de fidélité passion-
née 4 la descendance du Prophéte qui étaient 4 la base du shi‘isme et qu’entre-
tenaient des émissaires venus du foyer irakien. Plusieurs réseaux d’obédiences
diverses se mélaient dans cette action qui était 'ccuvre d’un mouvement révo-
lutionnaire et qui nourrissait les espoirs de~ prétendants aux titres variés,
allant des descendants de ‘Ali & ceux ‘d’al-‘Abbas *, oncle du Prophéte
et de son vivant éminent représentant.du clan des Band Héshim. On ne sait
en effet dans quelle mesure les Alides — mis & part Yahya, fils de Zayd, qui se
révolta lui-méme pour venger som pére et mourut comme lui — participérent
effectivement & cette organisation de caractére clandestin. Mais il est sir que
les Abbassides, cachés d’abord en Transjordanie, puis 4 Kafa méme, surent
Paccaparer  leur profit{ Le plus actif de leurs envoyés, un énigmatique person-
nage du nom d’Abi Muslim * et d’origine iranjenne, réussit ainsi & mettre sur
pied au Khurdsin une véritable armée et lui donna pour signe de ralliement
Pétendard noir qui allait rester le symbole de la nouvelle dynastie.

[
Le succés de sa propagande, appuyée sur les phénoménes d’agitation reli-
gieuse que P’on connaissait alors, tenait d’ailleurs au malaise croissant qui avait

gagné la société umayyade a mesure que se transformait maladroitement,
sous la pression des circonstances, le régime établi dans I’Empire islamique

49




LA CIVILISATION DE

L’ISLAM CLASSIQUE

2. al-Hasan
4 Id
ay -
(Zaydites du al-Hasan
Tabaristdn)
‘Abd Allih Ibrahim al-h
I P I |
Muhammad ~ Ibrdhim Idris  Yahya Tsmacil :
(m. 762) (m. 762)
al-Hasan Idris Ibrihim al-hi
(Idrissides (m:
du Maroc)
!
Muhammad al-Kéasim al-Rassi N
ibn Tabitabi
(m. 815) al-Husayn (
Yahya al-Hadi
.- (Zaydites du Yémen)
= 6. LA FAMILLE ALIDE
Les suméros indiquent les douze imdms des duodéct

aussitdt aprés les conquétes. ‘Au temps

des quatre premiers califes en effet

et encore du vivant de Mu‘awiya, le Trésor califien était alimenté par le butin
des expéditions guerriéres, tandis que les musulmans combattants étaient seuls

4 percevoir des pensions ou i recevoir des
vinces ol ils étaient établis. Conquérants
cipes totalement différents, se trouvaient

concessions fonciéres * dans les pro-
et tributaires, traités selon des prin-
juxtaposés dans deux communautés

distinctes, dont les problémes n’interféraient que de maniére occasionnelle
et sans permettre aux peuples conquis de tenir une place de premier plan.
-~ Cette situation commenga de se modifier lorsque fut créée, avec le concours

50



DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

‘Ali

1
1
3. al-Husayn Muhammad
(m. 680) ibn al-Hanafiya
4. “Ali Zayn al- ‘Abidin Ab{i Hashim
(m. 716)
i |
5. Muhammad al-Bakir Zayd
(m. 740)
6. Dja‘far al-Sadik Yahyd
I (m. 743)
Isma‘il 7. Musé al-Kézim
(m. 799
8. ‘Ali al-RidA
luhammad (m. 818)
Isma‘iliens 9. Muhammad al-Djawad
Fatimides :
armates) 10. “Ali al-Hadi

11. al-Hasan al-*Askari
(m. 874)

12. Muhammad ‘al-Mahdi
(en “occultation”depuis 879)

(Duodécimains }

des autochtones, une administration islamique dont la principale tiche devait
&tre de lever les lourds impdts que payaient les tributaires restés sur leurs terres.
Aux anciens rouages des services byzantins et sassanides adoptés tels quels en
diverses régions, avec utilisation des langues locales, notamment le grec et le
pehlevi, fut bientdt substituée une organisation neuve, aux registres * &rablis
en arabe, quoique confiés toujours aux mains des secrétaires et scribes tradi-
tionnels. Ce fut ’occasion de multiples contacts, surtout en Syrie ol le calife
laissait volontiers Pinitiative en ce domaine & des éléments locaux. Ils furent
suivis d’un mouvement de conversion des autochtones, tant administrateurs




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

qu’administrés, cherchant & échapper & leurs obligations fiscales et 4 s’affilier
méme souvent & des familles et tribus arabes qui les accueillaient comme
clients *. Les bases sur lesquelles fonctionnaient les services furent ainsi bient6t
faussées par un double courant d’islamisation et d’arabisation.

Le phénoméne devait atteindre dés ’époque de ‘Abd al-Malik une inten-
sité suffisante pour que P'on fit alors de I’arabe la langue officielle de I’Etat,
celle aussi qui était désormais en usage pour les légendes des monnaies * et pour
des inscriptions monumentales rivalisant de noblesse avec les inscriptions
grecques. Parallélement se faisaient sentir, dans la vie publique ou privée, les
effets d’une soudaine interpénétration des milieux en présence, motivant par
exemple la construction d’immenses mosquées * adaptées & Pafflux des nou-
veaux convertis. C’était déja I’expression d’une mentalité nouvelle, sensible
4 la toute-puissante grandeur de la civilisation islamique comme 2 la valeur
de certaines réalisations non arabes des siécles passés; qu’il devenait loisible -
d’imiter pour mieux les surpasser.

Mais I'apparent succés de symbiose qui~domina aux régnes de ‘Abd
al-Malik et de son fils al-Walid leur essor tout particulier engendrait en méme
temps des complications d’ordre fiscal et économique aussi bien que social.
Sa premiére conséquence, dont Pampleur était difficilement prévisible, fut de
contribuer 4 tarir les revenus sur lesquels 'Etat umayyade croyait pouvoir
compter, dans la mesure o il avait. femplacé, pour son Trésor, les profits
irréguliers du butin par les ressotirces constantes d’imp6ts frappant surtout
la production agricole. Ces impbtsy qui variaient d’ailleurs selon les régions et
selon les modalités de la conquéte, pesaient essentiellement sur les terres des
non-musulmans. L’adoption‘de I'Islam par d’anciens propriétaires ne pouvait
donc qu’engendrer litiges'et désordres A I'intérieur du systéme. La tentative
umayyade pour les enrayer, en refusant d’exonérer les nouveaux convertis
des taxes qu’ils payaient et de les assujettir simplement 3 I’équivalent de
PAuméne légale\réclamée des musulmans, n’eut pas les effets escomptés,
Lorsque les gouverneurs umayyades continuérent d’exiger de leurs terres les
anciens taux fixés, nombre de convertis se résolurent a abandonner leurs do-
maines et 4 s’établir dans les villes pour y exercer de nouveaux métiers, ou plutdt
grossir les rangs d’une plébe indisciplinée. Il ne pouvait en résulter qu’un ap-
pauvrissement général : misére croissante dans les grandes cités et diminution
des rentrées d’impdts exigibles sur des terres non cultivées. Les souverains
umayyades n’eurent dés lors d’autre recours que dans les méthodes autori-
taires, appliquées par la force en dépit de la temporaire réaction de ‘Umar II *

au début du vire siécle et propres a susciter de croissants mécontentements.

52




DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE

A ce premier et facheux résultat des conversions trop nombreuses s’ajou-
tait Papparition d’une nouvelle classe sociale, ‘celle des musulmans non arabes
qui s’assimilaient aux cadres existants tout en conservant 'orgueil de leur ap-
partenance locale, et qui connurent, selon les régions, des problémes plus ou
moins aigus de cohabitation avec les anciens conquérants. Les éléments étran-
gers 4 la premiére communauté islamique parurent en Syrie s’intégrer sans
trop de peine 2 la clientéle tribale de Paristocratie umayyade. Mais ils eurent
une position beaucoup plus difficile en Irak et en Iran, due sans doute &
Pinquiétude avec laquelle les dirigeants arabes considéraient leur nombre et
la traditionnelle supériorité dont ils se targuaient. Tenus dans ces provinces 2
Pécart des responsabilités importantes, humiliés et pleins d’ambition, ils s’y
montrérent préts & suivre tous les agitateurs et ce fut parmi eux que se recru-
térent les plus fidéles sectateurs des causes alide ou abbasside.

Leur existence méme ne pouvait qu’accentuer les tendances centrifuges
dans un empire dont unification n’avait 4 vrai dire jamais été tentée de maniére
cohérente. Le monde umayyade demeurait, en dépit desa direction unique et
de la prééminence dont y jouissait la Syrie, un monde hétérogéne dont des héri-
tages multiples faisaient la grandeur, mais ot les antagonismes entre provinces,
incarnés bien souvent dans des mouvements religieux extrémement variés,
empéchaient la croissance d’une idéologie_islamique commune et suffisam-
ment solide pour asseoir le prestige de la dynastie syrienne. C’était cette situa-
tion précisément qui allait changer avec le triomphe tout proche de la dynastie
abbasside.







CHAPITRE 11

VICISSITUDES
DU POUVOIR CENTRAL

(750-936)

la domination des Abbassides ouvrit pour ’Empire’islamique une période

différente, ot la puissance de P’Etat reposait.avant tout sur I’éminente
dignité d’un calife parent du Prophéte et susceptible a ce titre de se poser
en représentant et défenseur d’une parfaite orthodoxie. La dynastie « bénie »,
ainsi qu'elle se qualifiait elle-méme, chercha des son apparition & marquer la
rupture avec les anciens maitres de la Syrie et ne négligea aucun des signes
extérieurs destinés 4 la souligner : transfertde la capitale en Irak, 2 Kfa d’abord,
puis 4 Bagdad *, adoption de « noms'de'régne » évoquant la faveur divine dont
se prétendaient gratifiés les nouveaux califes (al-Mansfir, « celui qui regoit le
secours de Dieu »; al-Mahdi, « celui que Dieu conduit » ; al-Rashid, « le bien
dirigé par Dieu »), enrichissement progressif de la titulature souveraine em-
ployée dans les textes officiels, les inscriptions et les 1égendes monétaires, accrois-
sement constant de la pompe et du cérémonial isolant le calife des sujets, protec-
tion et consultation des hommes de religion, intervention officielle du calife
dans la définition du dogme et la condamnation des hérésies. Surtout, la
dynastie abbasside s’appuyait désormais sur une classe de la population que les
Umayyades avaient toujours maintenue 3 un rang inférieur, celle des clients,
qui purent, seulement 3 partir de cette époque, faire bénéficier ’Etat musulman
de leurs aptitudes et de leur formation, tout en lui infusant un esprit bureau-
cratique inconnu des premiers temps. Parallélement, elle avait abandonné prati-
quement P’ancien systéme de 'armée * tribale qui était & prédominance arabe
_ pour faire appel & des troupes composées de partisans, arabes ou non ara-
bes, et, plus tard, de mercenaires.

SUCCéDANT aux efforts empiriques et personnels des souverains umayyades,

55



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Confrontée aux problémes pratiques de gouvernement, I'ceuvre des Abbas-
sides allait néanmoins se situer dans la ligne de celle qu’avaient précédemment
poursuivie les Umayyades et se contenter d’accentuer les étapes d’une évolu-
tion déja commencée. Sur le plan du cérémonial par exemple, aussi bien que sur
celui de l'organisation administrative, les nouveaux maitres de Pempire ne
firent que suivre des tendances qui s’étaient déjd manifestées lorsque le calife
avait imité dans son comportement celui des anciens souverains de P’Orient, le
basileus byzantin ou le chosroés sassanide, et qu’il avait eu recours aux services
de leurs scribes et de leurs collecteurs d’impdts. Directemnent héritée aussi de
Pépoque des conquétes, la structure de Pempire conservait de son coté cette
hétérogén¢ité fonciére que les Umayyades n’avaient pas réussi 2 réduire et qui
allait résister encore aux tentatives d’unification menées depuis la capitale bagda-
dienne. Méme le principe dynastique appuyé sur la méthode de I’élection anti-
cipée n’était qu'un emprunt des Abbassides & leurs prédécesseurs qui s’étaient
efforcés de le faire adopter en milieu musulman,.én dépit des intrigues et des
luttes continuant d’accompagner chaque changement de régne. Désormais,
les querelles n’allaient plus se maintenir sur le*plan tribal. Elles ne secoueraient
plus que I'entourage du calife, sans entamer{e prestige de la fonction souveraine.
Mais I'absence d’une régle de succession précise imposant 4 I’avance le choix
de Phéritier resterait une cause de faiblesse pour le pouvoir.

Les prétentions des Abbassides 4 la 1égitimité, par lesquelles ils voulaient se
différencier des Umayyades, §’étaient d’ailleurs heurtées A une vigoureuse résis-
tance de la part de rivaux-qui pouvaient se prévaloir de titres analogues aux leurs.
Certes les descendants d’al-‘Abbds, oncle de Muhammad, possédaient de ce
fait des droits équivalents 4 ceux des autres Hashimides qui descendaient d’Abd
Talib par ‘Ali —dans les premiers temps en effet il ne semble pas que la parenté
directe par Fitima, fille du Prophéte et épouse de ‘Ali, efit été invoquée par ses
descendants. Mais ils ne réussirent jamais 3 rallier tous les suffrages ni 4 désar-
mer I'opposition de ceux qui avaient jadis combattu pour leur cause sans la
distinguer de celle des autres membres de « la famille du Prophéte * », L’équi-
voque entretenue autour de leurs personnes, sans que rien indiquit Porientation
réelle d’une tentative aux buts dissimulés par prudence, devait hypothéquer
lourdement P’avenir de la dynastie.

Si en effet Abi Muslim, le chef le plus actif de leur propagande révolution-
- naire, avait su exploiter 4 leur profit au Khurisin le mécontentement d’une

56



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

‘Abbas ibn ‘Abd al-Muttalib
‘Abd Alldh

‘Plxli
Muhagmad ‘Abd lAllz‘lh ‘I!é Sula]ymén
r— i T 1
Ibrahim 1. al-Saffdh 2. al-Mansar 754/775
750/754 X
3. al-Mahfh 7751785
r— N 1 1 1
4. al-Hadi 5. al-Rashid al-Mansar Ibrahim
785/786 . 786/|809
6. 8a1-,;txmin 7. al-Ma'mon 8. al-Mu‘tasim
09/813 313/833 833/842
— T l*n
Muhammad 9. al-Wathik 10. al-Mutawakkil
842/'847 847/861
12. al-Musta‘in =~ 14. al-Muhtadi ( I T 1
862/866 869/870 11.-al-Muntasir  13. al-I\’iu‘tazz 15. al-Mu‘tamid al-ll\Auwaﬂ”ak
861/862 866|/869 8701892 6 o1 Muttadid
Ibnral-Mu‘tazz Sglzlgoz
I-Muktafi 902/908 I ‘ ]
-17. al-Muktall 902/90 18, dl-Muktadir 908/932 19. al-Kahir 932/9
22. al-Mustakfi 944/946 | l I
' s0. al-Radpy, > 21 al-Muttaki 940/944 23. al-Muti*
9341940 2s. al-Kadir 991/1031 946/974
26. al-K&’im 1031/1075§ 24. al-T&’i¢
Muhammad Dhakhirat al-Din 974/991

27. al-Muktadi 1075/1094
28. al-Mustazhir 1094/1118
[ 94/

29. al-Mustaﬁd 1118/1135 3I. al-Mukt!afi 1136/11_60
30. al-Réshid 1135/1136 32. al-Mustandjid 1160/1170

33. al-Mustad?’ 1170/1180
34. al-Nisir 1180/1225
35. al-Zéhif 1225/1226

; : 1
36. al-MustanlsTr 1226-1242 al-Mustansir
37. al-Musta‘sim 1242/1258 calife en Egypte

7. TABLEAU GENEALOGIQUE DES CALIFES ABBASSIDES

57




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

population depuis longtemps soumise 4 des humiliations diverses, il ne s’était
jamais posé en défenseur des seuls Abbassides nommément désignés, se conten-
tant d’employer a leur sujet le terme vague de «membres de la famille de Muham-
mad » Non seulement le triomphe de ses troupes sur les armées umayyades
dans la vallée du Grand Zab en 749, mais encore la prise de Kiifa, entrainant la
libération du prétendant abbasside qui y était caché, n’avaient pas été immédia-
tement suivis de la proclamation d’un nouveau calife, retard ot certains auteurs
ont voulu voir une manceuvre de derniére heure en faveur des Alides.

Aussi bien la domination abbasside une fois établie ne tarda-t-elle point
A susciter de violentes réactions de la part des Alides qui se déclarérent frustrés.
Le premier califat de la dynastie, du reste assez court, celui d’Ab{i 1-‘Abbis,
surnommé anciennement al-Saffdh *, « le généreux » ou «le sanguinaire » selon
les i.ntcrprétations proposées, fut un régne relativement calme. Mais il n’en alla
pas de méme du suivant, celui d’al-Mansfr *: les descendants d’al-Hasan, qui
n’avaient jamais tenté de s’agiter sous les Umayyades, se révoltérent alors en
Arabie d’abord, puis en Irak, obligeant le souverain/a une répression qui Je ran-
gea désormais parmi les ennemis du shi‘isme. Et si le troisieme calife, dont le
nom de régne, al-Mahdi *, 51gmﬁaxt que les Abbassides n’avaient pas renoncé
a satisfaire les espérances messianiques {de leurs anciens partisans, chercha
vainement & rallier les shi‘ites constitués toujours en mouvements d’opposi-
tion, le quatriéme, al-Hadi, dut reyenira une politique de force qui eut pour
résultat le massacre de Fakhkh, présde Médine, ol trouvérent la mort un groupe
de prétendants. L’épisode creusa un fossé analogue, entre Abbassides et Alides,
3 celui qu’avait creusé, entre;Umayyades et Alides, I’épisode de Karbal4®. Seules
les divisions du shi‘isme;, évoluant et se ramifiant dans un climat de lutte et
de clandestinité, expliquent la consolidation d’un régime qui rencontrait autour
de lui tant d’appétits’divers, mais sut profiter des difficultés de ses adversaires.

Nombreuses ‘¢taient en effet les scissions entre partisans shi‘ites. On en
vit méme certains, croyant leur heure venue avec Paccession d’al-Mansfir, assié-
ger sans succes la résidence de ce calife pour faire de lui leur chef. Mais deux
mouvements surtout groupaient, autour de deux lignées différentes de la famille
alide, les partisans des Hasanides d’une part et ceux des Husaynides d’autre
part, qui se divisérent 4 leur tour, au temps d’al-Mansiir, en deux branches
lorsque les deux fils du VIeimim nommé Dja‘far al-Sadik eurent été reconnus
chacun comme maitre par un certain nombre de shi‘ites. De cette situation
ne pouvaient que profiter les premiers Abbassides qui avaient I’avantage de
pouvoir s’appuyer 4 la fois sur les droits de la famille du Prophéte et sur la valeur
juridique du serment d’allégeance prété a chaque nouveau souverain.

58



i
¢

i
B

VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Leur force tenait encore pour une bonne part 4 I'habileté avec laquelle
ils surent gagner et utiliser les clients qui avaient jadis pris une part active aux
efforts révolutionnaires en Iran et parmi lesquels les prétendants avaient choisi
leurs émissaires de confiance. Une fois le régime nouveau instauré, les princi-
pales charges et dignités palatines leur furent remises comme 4 des serviteurs
dévouss sur lesquels le calife préférait s’appuyer plut6t que sur les membres
de sa famille, enclins 2 lui envier le pouvoir ou méme 2 le lui disputer. Des auto-
chtones nouvellement convertis occupérent ainsi dés le début les charges de
chambellan et de vizir, furent aussi les confidents avec lesquels le calife s’entre-
tenait, dit-on, chaque jour de la situation de ’empire, peuplérent enfin les ser-
vices de ’administration centrale, qui se développérent alors de maniére a assurer
un meilleur contrdle des provinces pour la levée des impdts comme pour la
répartition des revenus. Non seulement ils faisaient profiter PEtat islamique,
comme 4 I’époque umayyade, de leurs talents de scribes et(de leur compétence
technique, en matiére fiscale notamment, mais ils avaient désormais 1’occasion
d’exercer de véritables responsabilités gouvernemertales." A travers eux s’affir-
maient les traditions politiques et P’esprit de I’ancienne monarchie sassanide,
que I’on retrouvait aussi bien dans le faste grandissant de la Cour que dans les
habitudes autocratiques liées dés ce moment d)Pexercice du pouvoir califien.

Cette emprise de gens issus principalement des provinces orientales fut
renforcée encore par le transfert de la capitale hors du territoire syrien et par la
création d’une nouvelle résidence califienne, au centre d’une région mésopo-
tamienne riche et peuplée que son croissant essor économique appelait désor-
mais 3 la premiére place. Le transfert lui-méme résulta de circonstances histo-
riques précises. Les princes abbassides s*étaient, lors du mouvement clandes-
tin, réfugiés & Kifa : 12 fut proclamé le premier calife, et auprés de cette ville
il continua de résider. La‘fondation d’une fameuse capitale, bientdt identifiée
avec la dynastie abbasside qui I'avait créée de toutes piéces, fut I’ccuvre du
second calife al-Manstr. Se méfiant du voisinage de la population de Kifa,

"volontiers séditicuse et prompte a la révolte, il chercha, aprés avoir essayé

diverses résidences, 4 fonder une ville ot il piit A la fois se sentir en sécurité et
implanter les organismes centraux qui devaient lui permettre de contrdler le
reste de Pempire. Il choisit ainsi ’emplacement de la future Bagdad sur I'axe
qui joignait le golfe Persique i la Haute-Mésopotamie et aux confins septen-
trionaux de la Syrie, au débouché de la route de I'Iran et 4 Pendroit méme ot
le Tigre et ’Euphrate, se rapprochant, étaient réunis par un systéme de canaux
qui constituait 3 la fois une défense naturelle et un remarquable moyen de commu-
nications. L3 fut établie la « ville du Salut », Madinat al-Salém, dont le nom

59



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

avait été choisi pour servir de symbole 4 « 1’ére de justice » qui commengait
et dont le développement ultérieur, suivi de son maintien jusqu’a I’époqueactuelle
comme ville principale de I’Irak, devait démontrer combien al-Mansiir avait
vu juste en décidant de s’installer en ce lieu.

La premiére cité de Bagdad, couramment appelée la « Ville ronde » pour
la distinguer des autres agglomerauons urbaines qui lui succederent, devait
étre en grande partie ruinée au cours de la guerre civile qui sévit en 813. Elle
avait eu cependant le temps de faire ’admiration des contemporains, sen-
sibles surtout au soin avec lequel son plan et les moindres détails de son orga-
nisation intérieure avaient été prévus par son fondateur. $’il n’en subsiste aucun
vestige, on sait qu’elle était enserrée d’une double enceinte circulaire, que qua-
tre portes solidement défendues y correspondaient 3 quatre avenues, qu’en son
centre se dressaient le palais califien et ]a mosquée entourés d’une large esplanade
et qu’entre les deux enceintes se trouvaient cantonnés lés,logements des gardes
et des fonctionnaires. Les activités proprement urbaines'de commerce et d’arti-
sanat * avaient d’abord été admises i lintérieur )Jde la premiére enceinte,
mais furent ensuite repoussées au-dehors pour des raisons de sécurité. De
nouveaux quaruers s’organisérent ainsi trés rapidement hors de la ville cali-
ﬁenne, réservés les uns aux souks *, les autres aux demeures privées plus ou
moins fastueuses. Le fils méme du’ cahfe ne tarda pas & fonder, sur Pautre
rive du Tigre, un camp qui devait devenir un quartier autonome et recevoir
le nom de Ruséfa *. Dés la fin du régne d’al-Mansiir, Bagdad débordait ainsi
largement des limites de la Ville ronde primitive et se trouvait constituée de
plusieurs ensembles spécialisés et juxtaposés qui se complétaient.

La ville, d’abord fondée comme une « ville royale » dont elle présentait
tous les traits caractéristiques, avait vu affluer rapidement une population de
plus en plus importante qui devait en faire un centre économique et intellectuel
de premier plan. Vers-elle convergérent des habitants des anciennes cités musul-
manes de Basra etsurtout de Kiifa, en méme temps que sa position géographique
lui valait de jouer un réle comparable 3 celui qui avait jadis fait la fortune de la
prestigieuse métropole sassanide de Ctésiphon. Le caractére composite de
Pagglomération s’accentuait 3 mesure que croissaient ses besoins en main-d’ceu-
vre et que s’ajoutait désormais, 3 I’éclat d’une Cour califienne pléthorique et
assoiffée de luxe, celui d’une haute société de banquiers et de grands commer-
gants. Cette situation contribuait encore 3 renforcer la hardiesse des autochtones
A coté d’éléments arabes non seulement en minorité du point de vue numé-
rique, mais disposant le plus souvent de moyens financiers inférieurs aux leurs.

Les clients ambitieux qui peuplaient la capitale de ’empire et se sentaient

60




VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

désormais indispensables au fonctionnement de PEtat constituaient un milieu
éminemment favorable 2 la propagation de doctrines plus ou moins étrangeres
3 PIslam traditionnel. Certains d’entre eux, qui s’étaient convertis plus par
opportunisme que par conviction personnelle, restaient en effet attachés 4 leurs
précédentes croyances, notamment au manichéisme *, ou imprégnés de I'orgueil
de leur race et de leur culture. Leur refus d’adhérer  Péthique de I'Islam et de
collaborer A ’édification d’une culture arabo-musulmane authentique commenga
d’inquiéter le troisiéme calife, al-Mahdj, qui dirigea contre les suspects, désignés
sous I'appellation de zindtk, une énergique répression. Ce fut 1A une des pre-
miéres manifestations de effort que poursuivirent les Abbassides pour mainte-
nir Pintégrité d’un patrimoine religieux dont ils se considéraient comme les
dépositaires et sauvegarder la cohésion d’une société qui s’enrichissait d’apports
extrémement divers, mais dont ils voulaient renforcer Pattachement 3 I’Islam.

Dans une autre direction, ces mémes califes eurent 3 lutter pour sauver
Punité de ’empire en méme temps qu’ils en consolidajenit, la base doctrinale.
La tiche leur fut d’autant plus difficile que les particularismes locaux et les
tendances sécessionnistes avaient profité du ressentiment provoqué dans cer-
taines provinces par leur attitude brutale envers I’ancienne famille régnante
comme envers les mouvements plus ou moins, hétérodoxes dont eux-mémes
s’étaient servis pour assurer leur propre triomphe.

A Pextrémité occidentale de leur domaine, ’Espagne avait ainsi servi de
refuge 4 un survivant de la famille wmayyade, échappé au massacre d’Abd
Futrus en Palestine et aux divers guets-apens que lui tendit ensuite la police
abbasside. Ce petit-fils du calife Hishdm, connu dans la suite sous le nom de
‘Abd al-Rahmén « immigré », trouva chez les Arabes de cette région quelques
soutiens fidéles qui I’accueillirent en 755 et lui permirent de s’assurer bientdt
la possession de Cordoue *, résidence des gouverneurs musulmans de la pro-
vince. Puis il sut peu 4 peu; grice & son habile et énergique politique personnelle,
affermir 'indépendance de émirat umayyade qu’il avait fondé. En méme temps
il organisait le territoire islamique de ’Andalus *, définitivement détaché,
lorsqu’il mourut en 788, d’'un Etat abbasside impuissant & le reconquérir. '

De semblable fagon I’Afrique du Nord, ol P'individualisme berbére n’avait
jamais été complétement réduit par I'autorité centrale et ot les mouvements
kharidjites s’étaient développés en toute liberté pendant la période trouble de la.
« révolution abbasside », ne devait plus faire partie intégrante de I’empire. Seule
PIfrikiya, correspondant 3 la Tunisie et au Constantinois actuels, fut amenée
3 reconnaitre de nouveau l'autorité de Bagdad. Plus & Pouest, une semi-anar-
chie régnait et ne fut que passagérement transformée par la constitution, ici

61



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ou 13, de petits royaumes appuyés sur le soutien local des tribus et libres de toute
obédience envers le souverain abbasside. Il y eut ainsi ’Etat des Rustamides *,
fondé en 761 & Tahart *, au sud de ’actuelle Alger *, par Ibn Rustam, un ancien
gouverneur de Kairouan, d’origine persane et de convictions kharidjites. Un
peu plus tard, en 788, la région de Volubilis au Maroc * fut choisie par un rebelle
alide venu d’Orient pour abriter I’essor d’une nouvelle dynastie, celle des
Idrissides *, et c’est 14 que sous son successeur Idris II devait étre fondée Fés *.

Ce phénomeéne de sécession des régions marginales de Pempire, particulié-
rement sensible en Occident, était également perceptible en Orient ot la mort
d’Ab Muslim avait été suivie d’agitations prolongées. L’exécution, en 754, du
fidéle partisan qui avait fait triompher d’abord la révolution abbasside, puis le
calife al-Manstr lui-méme sur son oncle ‘Abd Alldh, s’expliquait fort bien par
des raisons d’Etat ; mais elle ne pouvait que provoquer dans les provinces
qu’il avait longtemps régies un mécontentement diffus))Le désir de venger
Abll Muslim ajnsi que Pespérance, entretenue par certains, de voir revenir le
chef qui avait su se concilier les faveurs des propriétaires zoroastriens * 3 peine
convertis, furent a P'origine de plusieurs mouvements de révolte dont le plus
grave fut celui d’al-Mukanna ‘,«le voilé ». Celui<ci prétendit, pendant une dizaine
d’années, étre la derniére incarnation de I’essence divine qui s’était déja mani-
festée chez des prophétes ou des « guides,» antérieurs et il fit régner la terreur
en Transoxiane contre les propriétaires musulmans. Son action fut brisée par
les expéditions que mena le calife al~Mahdi, mais la longue rébellion qui s’était
ainsi manifestée dans PEst iranien, les soulévements moins importants qui
s’étaient produits dans les régions encore mal islamisées du sud de la mer Cas-
pienne démontrajent la fragilité de 'emprise abbasside sur ces régions.

En méme temps se:maintenait I'ancienne rivalité opposant ’empire conqué-
rant de I'Islam 2 la puissance byzantine, de nouveau rétablie aprés les coups
violents que lui-avaient portés les attaques umayyades contre Constantinople.
Les premiers califes abbassides poursuivirent les incursions périodiques en
territoire byzantin, mais, en dépit de quelques succés spectaculaires, notamment
sous al-Mans(r, n’obtinrent de cette activité militaire aucun résultat définitif.

Ces difficultés marginales n’empéchaient cependant pas la domination
abbasside 2 la fin du régne d’al-Hadi, petit-fils d’al-Mans(r, qui mourut en
786, de s’étendre encore de maniére effective  un vaste ensemble de territoires.
Le mérite en revenait sans nul doute & deux souverains dont on ne peut passer
sous silence les personnalités différentes, animées toutes deux par le souci
de faire face aux problémes que posait organisation de empire. Le premier,
al-Mansir (754-775), avait été le véritable fondateur, peu scrupuleux mais

62




VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

efficace, de la dynastie dont il défendit Pexistence contre de multiples dangers ;
violent et perfide & l’occasion, il avait exercé son métier de souverain avec
intelligence et constance. Son fils al-Mahdi (775-785), plus attiré par le luxe,
plus frivole en apparence, tenté aussi d’utiliser des méthodes conciliantes que
son pére réprouvait, n’en avait pas négligé pour autant ses devoirs de prince
et donna tous ses soins & I’ceuvre d’élaboration des services centraux en méme
temps que de pacification des provinces. L’un et l'autre, dans une ambiance
d’instabilité toute proche encore de celle qu’avaient connue les Umayyades,
avaient ainsi posé les jalons du tout-puissant autocratisme qui allait 4 la période
suivante caractériser le pouvoir abbasside, quelles que fussent alors les querelles
dynastiques et religieuses, les exigences de 'armée et les tentatives séparatistes.

L’accession au pouvoir de Hérin al-Rashid *, le calife'dont le nom a tra-
versé les siécles grice aux contes des Mille et une npuirs; peut Etre choisie pour
marquer le début de la période éclatante du califat abbasside, celle qu’on iden-~
tifie souvent avec I’dge d’or de la civilisation islamique et dont les fastes se perpé-
tueront dans les traditionnelles ampiifications des pottes et des littérateurs.
La Cour souveraine résidant en Irak était alors le centre d’une vie éblouissante
et prodigue ot les dépenses de caractére somptuaire €taient 4 la mesure des
richesses de I’empire et ot excés deluxe comptait parmi les moyens choisis
pour frapper I'imagination des sujets’et leur inspirer le respect du pouvoir
califien. L’accroissement démesuré'de cette Cour, di a la multiplication des
éléments de I’administrationscomme 3 Iimportance nouvelle des milices de
mercenaires, s’accompagnait ‘d’un égal afflux de populations actives, emplis-
sant aux abords de la résidence royale les quartiers populeux qui abritaient les
ateliers des artisans et'qui vivaient en méme temps de Pintense trafic commer-
cial nécessité par les besoins de la capitale.

Cependant les bourses d’or que le calife distribuait autour de lui et qui
alternaient avec lintervention brutale de sa puissance arbitraire ne faisaient
que masquer la réalité des problémes subsistant au sein de PEtat abbasside,
problémes dynastiques aussi bien que religieux d’abord, mais aussi problémes
politiques, sociaux et surtout financiers. L’opulence dans laquelle se mouvaient
les dirigeants et qui constituait le trait caractéristique de I’époque ne fut en
effer que temporairement gagée sur des ressources réelles. Maintenue ensuite
au prix d’expédients de plus en plus cofiteux, tandis que se restreignait le do-
maine contrdlé par le pouvoir central et que grandissaient du méme coup les

63‘



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

charges militaires imposées par le maintien de I'ordre, elle ne fut bientét plus
qu’une brillante fagade, propre certes & stimuler essor des foyers provinciaux
ou les modes bagdadiennes se perpétueront, mais incapable d’imposer, en
face de mouvements sécessionnistes de plus en plus entreprenants, le respect
de califes dépourvus peu i peu des attributs réels de leur autorité.

C’était 12 un mouvement quasi irréversible et engendré par la nature méme
de la puissance abbasside. Certains efforts n’en furent pas moins dépensés
pour D’enrayer, sous Pimpulsion de quelques souverains ou de quelques person-
nalités éminentes de leur entourage. Ils aboutirent seulement & de passagers
moments de plein essor, contrastant avec des périodes de troubles de plus en
plus graves. Mais les régnes 2 la fois grandioses et mouvementés que ’on peut
ainsi distinguer contribuérent & donner sa couleur 4 une époque de vie intense,
oit la confrontation avec des difficultés aigués toujours renaissantes demeura
comme auparavant le lot du gouvernement islamique supréme, mais ol le
rayonnant éclat d’une forme de société parvenue & son.apogée réussissait 4 faire
oublier aux dirigeants eux-mémes les difficultés de leur charge.

Le premier de ces régnes, celui de Har(n, al-Rashid, se distingue avant
tout par le rble qu’y jouérent des ministres,Jes fameux Barmakides *, qui avaient
apparemment substitué leur pouvoir 4 celuide leur maitre et qui furent néan-
moins évincés, au bout de dix-sept ans’de domination, par une condamnation
soudaine et tragique. L’importance(prise par ces administrateurs habiles, ira-
niens d’origine et convertis de fraiche date, était une nouveauté : jusqu’alors
les califes abbassides avaient bien pris & leur service comme secrétaires et comme
conseillers des clients dont certains avaient regu, au moins sous al-Mahdi,
le titre particuli¢rement honorifique de vizir ; mais ces personnages n’avaient
jamais eu la haute main sur le gouvernement. Seul HirGin al-Rashid, proclamé
calife & vingt-trois 4ns,allait pendant un temps s’en remettre, pour trancher
les questions délicates et pour controler ’ensemble des services administra-
tifs de la capitale; 3 ’homme expérimenté, Yahyid ibn Khalid, qui Iavait si
efficacement aidé 2 monter sur le trone. Les deux fils de ce dernier, al-Fadl
et Dja‘far, dont le second devait en outre réussir 4 se lier au calife par une ami-
tié passionnée et légendaire, allaient en méme temps bénéficier de cette ascen-
sion et partager ce que certains historiens appelérent la « puissance souveraine »
d’une famille tout entiére.

Cette puissance ne fut cependant pas aussi illimitée qu’on a bien voulu
le dire. Hirdin, qui ne tarda pas 4 prendre au sérieux son role personnel, res-
tait pénétré de I’éminente supériorité du calife arabe sur ses serviteurs étrangers
et conservait ses propres idées sur les questions vitales touchant Porientation

64

Ay



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

religieuse et la sauvegarde du régime. A la tendance barmakide qui aurait été
de favoriser une réconciliation avec les prétendants alides s’opposa toujours
sa susceptibilité ombrageuse, occasionnant des heurts plus ou moins violents
entre sa volonté et celle de ministres contraints de se plier 4 ses ordres, entrai-
pant méme le désaveu public de lattitude d’al-Fadl lorsque celui-ci eut jugé
bon de gracier un personnage que son maitre entendait sacrifier. De méme
Harfin condamnait-il, en vertu de ses conceptions fidéistes, ’attitude et les idées
libérales d’hommes cultivés que certains taxeront d’impiété, mais qui en fait
se plaisaient seulement 4 encourager les libres discussions, sur des sujets poli-
tiques ou religieux, entre les représentants des diverses tendances doctrinales.
Aussi bien la fidélité rigoriste du calife 2 ses devoirs de chef de la Communauté,
qui lui faisait diriger alternativement le Pélerinage 4 la Mekke et les expédi-
tions guerriéres saisonniéres menées en territoire byzantin, s’accompagna-t-elle
d’une croissante méfiance 4 ’égard des Barmakides, finalement disgraciés.

Ce dernier événement, spectaculaire et brutal, frappa les imaginatious
au point de susciter chez les chroniqueurs bien desyrécits romanesques sans
fondement. Soigneusement préparé par le calife, et sans doute de longue date,
il ne fut en fait que le résultat de désaccords préalables, accentués par la gravité
des problémes qui ne cessaient de se poser au souverain abbasside et qui al-
laient survivre & la chute des Barmakides, tel le probléme du maintien de Por-
dre dans les provinces orientales qu’agitaient de violents ressentiments contre
les exactions des gouverneurs. A cet égard d’ailleurs la situation ne devait
faire qu’empirer avec la disparition 'de ministres originaires de Balkh qui sc
montraient résolument protecteurs' des sujets iraniens. Leur chute aggrava
le mécontentement des populations de ces régions, en méme temps qu’elle parut
un affront & tous ceux qui.s’efforgaient d’armer la théologie musulmane contre
les infiltrations d’un manichéisme toujours vivant.

Une autre décision'de Harfin al-Rashid, celle qu'il avait prise concernant
sa succession 2 la veille de la disgrice des Barmakides, ne devait pas contribuer
davantage 3 résoudre le probléme khurasanien. Il s’était en effet agi pour le
calife de choisir entre ses deux fils les plus agés dont P’un, fils d’une femme arabe
de noble origine, paraissait moins doué pour le pouvoir, maijs était soutenu
par un groupe important de notables, et dont I’autre, le mieux préparé apparem-
ment aux tiches gouvernementales, présentait le défaut, grave aux yeux de
certains, d’étre le fils d’une concubine persane. Apres avoir beaucoup hésité
devant des désignations qui risquaient d’aboutir 4 un partage de 'empire,
Hir{in se résolut 2 faire de son fils « arabe », le futur al-Amin, son premier héri-
tier et de Pautre, le futur al-Ma’miin *, son second héritier chargé en méme

65



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

temps du Khurdsan. Il entendait sans doute préserver par cet arbitrage les
droits de I'un et de Pautre et il fit de son vivant établir des actes par lesquels
les deux fréres s’engageaient solennellement A respecter les décisions de leur
pere, actes qui furent, au cours d’un célébre Pélerinage 4 la Mekke, exposés
a Dintérieur de la Ka‘ba. Ces précautions devaient toutefois étre sans effet
contre les événements et la mort de Harn, survenue & Ths en 809 au cours
d’une expédition dirigée contre un rebelle de Transoxiane, fut bientdt suivie
d'un conflit entre al-Amin, reconnu calife a3 Bagdad, et al-Ma’min installé
désormais & Marw *, la capitale de sa province.

Une véritable guerre civile ayant alors éclaté, ’empire se trouva coupé
en deux trongons et, si I'on a pu, A ce propos, parler d’un conflit entre Arabes
et Iraniens, ses effets semblent avoir été grossis par certains historiens moder-
nes : les Arabes en effet ne manquaient pas dans, les rangs de I’armée
d’al-Ma’miin et al-Amin ne fit qu’en dernier ressort appel'aux sentiments « ara-
bes » de certains chefs. Il parait néanmoins certain, qu’al-Ma’mfin, conseillé
par un Iranien récemment converti qui exergait sur’lui une autorité presque
dictatoriale, ne se contenta pas de favoriser une école politico-religieuse,
le mu‘tazilisme *, qui allait jouer dans Favenir un réle de premier plan;
il eut aussi pour meilleur appui les populations du Khurisin qui reconnais-
saient en lui un défenseur efficace.Des) provinces orientales ol il comptait
de nombreux partisans venaient les troupes aguerries qui allaient faire triom-
pher sa cause en envahissant I'Irak.et en conquérant Bagdad 2 la suite du long
si¢ge de 812-813, qui laissa dans"les annales le souvenir de luttes affreuses.
Al-Amin y perdit la vie, aprés avoir essayé tous les moyens de défense possi-
bles, et ’empire tout entier)tomba aux mains du nouveau calife al-Ma’min,
sans que cependant ce)fiit éncore la fin des troubles.

Le régne qui s’ouyrait dans des conditions aussi dramatiques allait étre
alors dominé par'une tentative originale destinée 4 résoudre le probléme shi‘ite
et & mettre fin 4 la guerre inexpiable que se livraient depuis soixante-dix ans
Abbassides et Alides. Al-Ma’miin résolut en effet de prendre pour héritier
un descendant d’al-Husayn en la personne de ‘Ali al-Ridi *, homme pieux
et effacé qui vivait 4 Médine et qu’il fit venir tout exprés 4 Marw en déclarant
qu’il était, de tous les Hashimides, le plus digne d’accéder au califat. En méme
temps était adoptée comme embléme du régime la couleur verte qui fut subs-
tituée 4 la couleur noire des Abbassides et qui devait servir, semble-t-il, de
symbole 2 la réconciliation et & la paix retrouvée. Ce projet audacieux, que les
historiens modernes éprouvent quelque peine A interpréter correctement,
impliquait de la part des Abbassides une surprenante renonciation au pouvoir,

66




VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

de fait, sinon de droit, puisque le mode de succession n’était pas précisé. Ou
bien il correspondait 4 une ruse supposant chez le calife une hypocrisie peu en
accord avec ce que nous savons par ailleurs de sa personnalité. Mais il eut pour
premier résultat de jeter le désarroi dans les populations irakiennes et d’y
déclencher une opposition aboutissant 2 la proclamation d’un autre prince de
la famille abbasside, Ibrdhim fils d’al-Mahdi, tous événements qui furent
d’abord cachés 3 al-Ma’min par son entourage, mais le décidérent, aussitot leur
divulgation, A regagner Bagdad au plus vite. Au cours du voyage moururent
4 point nommé, assassinés ou empoisonnés avec ou sans Passentiment du calife,
les deux piliers de la précédente politique, le vizir al-Fadl ibn Sahl et le
malheureux ‘Ali al-Rida.

Le retour de la Cour 2 Bagdad ramena le calme en Irak, sans qu’al-Ma’miin
abandonnit cependant son idée d’aboutir & une réconciliation des Abbassides
et des Alides ainsi que de leurs partisans. Ce fut alors que, tout en prenant di-
verses mesures destinées 2 rallier 4 sa cause les shi‘ites, il envisagea de fonder
le régime sur une nouvelle base doctrinale fournie par, l¢ mouvement mu‘tazi-
lite, base qui aurait di selon lui pouveir étre acceptée par ’un et Pautre parti.
La doctrine du « Coran créé » fut dans ce dessein’ officiellement proclamée et,
pour la faire reconnaitre, le souverain tenta d’établir son autorité d’imdm * sur
les hommes de religion réfractaires a tout’compromis avec le shi‘isme. Ses
représentants ne réussirent toutefois point i faire céder le plus opiniitre de
ces traditionnistes *, le célébre Ibn Hanbal *, et « I'épreuve » (mihna *) impo-
sée aux docteurs sunnites continua durant les deux régnes suivants, quoique
de maniére moins sévére, tandis'que manifestations et révoltes populaires prou-
vaient Popinidtreté farouche.des divers défenseurs de I'Islam traditionnel.
Aussi bien Pun des successeurs d’al-Ma’min, le fastueux al-Mutawakkil *,
se décida-t-il en 848 2 cédér 4 Popinion publique et 2 prendre un nouveau
tournant en condampant le mu‘tazilisme et en pourchassant ses partisans, ce
qui consacrait Pinutilité des efforts déployés par al-Ma’min pour réconcilier
les deux grands groupes hostiles de la communauté musulmane. Le probléme
alide, qui ne suscitera plus Pavenir de tentatives de solution aussi sérieuses
ni aussi spectaculaires, restait aprés sa mort aussi brilant qu’auparavant.

L ]
La période qui avait vu, sous I'impulsion d’al-Ma’m(n, le temporaire

triomphe du mu‘tazilisme était aussi celle de I’arrivée en Irak des mercenaires
turcs * que I’on enrdlait désormais pour constituer la garde.* personnelle des

67



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

souverains et qui allaient de ce fait jouer un rdle grandissant dans les intrigues
du pouvoir. Le premier calife 4 se pourvoir d’une garde d’esclaves achetés par
ses soins fut al-Mu‘tasim *, le frére et successeur direct d’al-Ma’min, qui,
aprés la tragique expérience du siége de Bagdad, avait senti la nécessité pour
le prince de disposer d’une force armée dévouée, étrangére d’origine et géné-
reusement payée, qui piit se montrer inaccessible 4 la propagande des factions.
Sans doute aussi les conséquences ficheuses de la politique mu‘tazilite qu’il
poursuivait 4 I'instar de son frére n’étaient-elles pas étrangéres a sa décision,

Celle-ci eut finalement pour résultat le transfert de la capitale califienne
de Bagdad & Samarra *, résidence fondée sur les bords du Tigre 4 plus de cent
kilométres en amont de la grande métropole irakienne. Ce fut en effet
al-Mu‘tasim qui décida de quitter la ville frondeuse et agitée oli des heurts se
produisaient entre les soldats turcs récemment immigrés et les membres des
traditionnelles milices antérieures. Ce fut lui aussi quirchoisit le nouveau site,
au vrai celui d’un véritable « camp » ol on assigna/@ux militaires des quartiers
déterminés et o ils demeurérent groupés par, unités sans pouvoir se méler
4 la population arabe ou arabisée, tandis que dans le voisinage immédiat de leurs
« concessions » se dressaient le palais califien.dela ville ainsi que la grande mos-
quée destinée & servir de cadre au déploiement des cérémonies officielles. Tra-
vaux de lotissement et de constructionfurent menés 2 bien avec tant de rapi-
dité que, dés 836, al-Mu‘tasim put. installer sa famille, sa Cour, sa garde et
les bureaux centraux de 'administration au sein de sa nouvelle résidence qui
devait croitre avec les fondations des califes suivants, notamment d’al-Muta-
wakkil, jusqu’a devenir le colossal groupement de résidences privées et de monu-
ments officiels sur lequel ‘portent témoignage les informes mais innombrables
vestiges du champ de ruines actuel.

Cependant les ‘mouveaux contingents de mercenaires-esclaves, dont les
effectifs ne cessajent' de grandir et dont les chefs, rapidement affranchis, se
trouvaient en mesure d’accéder aux emplois les plus importants, devenaient
pour la dynastie abbasside, au lieu de la renforcer, une cause certaine d’affai-
blissement. Les officiers de cette armée, divisés  leur tour par le jeu des luttes
d’influences et des querelles politico-religicuses, se mélérent en effet bientdt
des affaires palatines comme du gouvernement, prirent leur part de tous les
conflits et en vinrent & détrbner et proclamer des califes qui pour un temps
ne furent plus que de simples jouets entre leurs mains. Si la principale crise,
ouverte par Passassinat d’al-Mutawakkil en 861 et marquée d’une période
d’anarchie qui vit périr de mort violente trois sur quatre de ses premiers suc-
cesseurs, finit par &tre conjurée au bout de quelques années, 'influence des

68



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

chefs militaires d’origine servile n’en continua pas moins & se faire sentir dans
Pentourage immédiat des souverains qui ne purent jamais complétement se
libérer de leur tutelle.

L’autorité des califes était d’ailleurs 3 I’époque durement mise a ’épreuve
par les effets d’actions séditieuses qui se produisirent, vers la fin du Ix° siecle,
au ceeur méme de ’Empire abbasside, révolte des Zandj *, puis soulévements
dits « karmates * », et qui exigérent D'intervention de forces armées importantes.
La premiére révolte fut le résultat d’une situation sociale, celle du Bas-Irak,
dont le califat ne s’était pas jusque-13 suffisamment préoccupé. Dans cette
région en effet les princes abbassides et divers dignitaires disposaient de grands
domaines o ’on pratiquait la culture de la canne & sucre et ot on utilisait de
nombreux esclaves noirs originaires d’Afrique orientale,dontla conditionétait peu
enviable. En 869, un homme nommé ‘Ali et qui prétendait descendre du gendre
du Prophéte prit la téte de la rébellion qui fut d’autant plus difficile & réprimer
que les Zandj étaient installés dans un pays de canaux, propres A entraver toute
opération militaire. De 13 les révoltés firent des incursions)dans le Khuzistdn *,
massacrant et saccageant tout sur leur passage, interceptant le commerce entre
Bagdad et Basra qui n’échappa pas au pillage, eccupant méme Wasit. Seule
Ja mise en ceuvre d’énormes moyens permit quatorze ans plus tard, en 883, la
prise et la ruine de la « capitale » des Zandj, célébrées comme un triomphe qui
valut 2 ses artisans, le « régent » al-Muwaffak * et son énergique secrétaire,
dexceptionnelles marques de distinction.

Encore plus dangereux devaient/d’ailleurs se montrer, dans la méme région,
les effets de ces mouvements réyolutionnaires passablement obscurs que I'on
désigne habituellement sous le.terme de mouvements « karmates » Déclenchés
par un personnage nommé, Hamdén Karmat (d’ott 1a dénomination précédente)
et apparemment rattachés,-en dépit des doutes exprimés par certains savants,
i la propagande de cette branche du shi‘isme que Ion appelle Iisma‘ilisme
et dont les fidéles attendaient le retour du VII¢ imdm Isma‘il ou de son fils,
ces mouvements eurent en fait leur existence propre, tant en Irak et en Arabie
qu'en Syrie, et se montrérent toujours trés indépendants les uns des autres.
La premiére révolte, qui bénéficia du soutien d’anciens rebellés zandj, commenca
i la fin du régne d’al-Mu‘tadid * et eut pour thédtre les alentours de la route
du Pélerinage entre I'Irak et I’Arabie; elle s’interrompit aprés la mort du calife
en 9oz et son chef Abf Sa‘d dut s’installer au Bahrayn * ou il organisa, dés
cette époque, un véritable petit Ftat, de base communautaire, qui devait durer
plusieurs dizaines d’années.

Ce fut ensuite en Syrie que porta principalement Peffort de bandes karma-

69




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tes dont on ignore les liens avec les révoltés du Bas-Irak, mais dont onsait qu’elles
semérent la terreur dans le pays. Elles occuperent plusieurs villes importantes,
notamment Damas, avant d’étre battues par une armée califienne qui ramena
prisonnier 4 Bagdad leur chef Sahib al-Khal, ou « ’homme au grain de beauté »
— bientdt supplicié dans la capitale sous les yeux de la foule —, et qui réussit
A faire entrer de nouveau les régions troublées dans I’orbite du pouvoir abbasside.

Aussi bien les tentatives de sécessions provinciales s’étaient-elles multipliées
depuis le début du 1xe siécle, surtout dans les territoires orientaux de 'empire,
et les graves révoltes des Zandj et des Karmates n’étaient-elles que venues
s’ajouter aux menaces pesant sur le califat 4 la suite d’événements plus lointains.
La plus grave fut sans doute ’aventure des Saffarides *, qui se développa de
867 4 900 et inquiéta le gouvernement abbasside au moment méme ol celui-ci
était aux prises avec la guerre servile du Bas-Irak. Dirigéa lorigine par un ancien
artisan chaudronnier nommé Ya‘kdb al-Saffdr, ce-‘mouvement d’émancipa-
tion revétit un caractére populaire qui lui permit/de's’étendre trés vite a tout
I’ensemble du Sistdn * qui faisait alors partie du domaine de gouverneurs
semi-autonomes, les Tahirides *. Les bandes d’al-Saffar et de ses successeurs
réussirent ensuite 4 s’emparer du Khuréisin. et remportérent méme quelques
succés sur les troupes califiennes, jusqu’auw’moment ol elles durent s’incliner
i leur tour devant les forces des Samanides *. Ceux-ci s’étaient instailés en
Transoxiane et y avaient repris lasuite des Tahirides qui avaient dominé I’his-
toire de I’Iran extréme de 821 4 873, tout en demeurant sous la menace d’une
révocation du pouvoir central: Faisant un pas de plus dans le chemin de Pin-
dépendance, les Samanides, yainqueurs des Saffarides en 9oo, continuaient de
reconnaitre la domination supréme du calife, mais ne lui rendaient pratique-
ment plus de comptes, et disposaient de leur propre administration comme de
leur propre armée.ainsi que de leur autonomie financiére, ce qui diminua sérieu-
sement I'importance du domaine soumis au contrdle bagdadien et susceptible
d’alimenter les caisses de I’Etat abbasside,

A leur action s’était encore ajoutée la tentative d’émancipation du gouver-
neur de la province d’Egypte, Pofficier turc Ibn Thlin qui, sans se déclarer
indépendant, avait réussi dés 871 3 nommer des directeurs des finances qu’il
contrdlait, 4 utiliser & son profit les ressources d’un pays jusque-la exploité
par le gouvernement central, 3 posséder son armée personnelle et 4 transmettre
son pouvoir héréditairement 4 son propre fils. Il ne faflut rien moins qu'une
expédition militaire ordonnée bien plus tard par Dénergique souverain
al-Muktafi * pour que les agents califiens reprissent pied en Egypte et que la
dynastie toulounide * s’effondrit en 9os.

70




VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL
®

A ce moment le califat abbasside retrouvait son prestige, grice aux efforts
d’al-Muktafi, dont le régne court (902-9o8) fut néanmoins important. Les
chefs turcs une fois assagis, les Toulounides éliminés, les Karmates contenus
en Arabie et les provinces iraniennes calmées par leur semi-autonomie, la crise
la plus grave se trouvait conjurée. Intérieurement, le pouvoir central brillait
de son plus vif éclat. Le vizir, auxiliaire et conseiller du calife, y avait la haute
main sur ’administration ainsi que sur Parmée; de comnlexes systémes de

" bureaux, un personnel abondant et hiérarchisé contrdlaien: aussi efficacement
que possible la gestion financiére des provinces; le Trésor califien, rétabli par
al-Mu‘tadid aprés qu’il eut tout spécialement souffert des cofiteuses expédi-
tions contre les Zandj, semblait encore suffire aux besoins de ’Etat et de 1a Cour
et la prodigalité souveraine continuait 4 se manifester dans)de somptueuses
constructions, notamment pour ’'aménagement des nouveaux palais que le
calife, réinstallé & Bagdad, avait choisi d’habiter surla rive orientale, au sud
de ’agglomération.

Le seul danger inquiétant pour l’avenir.ténait & l'influence croissante
qu'exercaient désormais, au sein de ’organisation gouvernementale, des secré-
taires shi‘ites, intrigants et sans scrupules, qui joignaient A une extréme compé-
tence technique une totale absence de fidélité pour les maitres du moment.
S’ils ne militaient plus en effet dans des mouvements révolutionnaires actifs,
devenus inutiles depuis qu’eut disparu’ avec le XII¢ imim des duodécimains *
le seul prétendant au tréne des Abbassides dont la secte piit soutenir la cause,
ils n’hésitaient point 3 pratiquer  leur propre profit, comme a celui de leur
parti toujours subsistant, \des-détournements d’argent parfois considérables.
Le manque de loyalisme_d’tine bonne partie du personnel administratif était
ainsi, 4 ’aube du x¢siécle, I'un des plus graves problémes auquel le gouverne-
ment central efit & faire face, d’autant plus grave que Pimpasse budgétaire exi-
geait périodiquement le recours 4 des emprunts privés lorsque le Trésor était
vide et que Ion devait envisager de pressantes dépenses, notamment pour le
paiement des troupes. Les secrétaires shi‘ites, liés par leurs attaches politico-
religicuses 4 nombre de marchands-banquiers, se trouvaient particuliérement
bien placés pour des opérations de ce genre, compensées, pour ceux qui fournis-
saient les avances, par la promesse d’étre associés & de fructueuses malversations
ultérieures. Eux-mémes en retiraient la possibilité d’exercer sur le souverain
de véritables chantages et ’on vit ainsi le calife al-Muktafi, qui avait dfi accepter
de tels services d’un habile secrétaire shi‘ite, Ahmad ibn al-Furit, en sentir

71




LA CIVILISATION DE

L’ISLAM CLASSIQUE

8. EMPIRE ABBASSIDE
ET SES PROVINCES -
AU IXe SIECLE

(D’aprés Historical atlas
of the Muslim peoples.)

L’Empire abbasside fut tbujaur.t constitué d’un
agrégat de provinces aux limites plus ou moins
floues, modifiées en fonction des révoltes-locales

et des tentatives de sécession. Il n’était pas rare *

en effet qu'un gouverneur étendit son autorité a
des régions dont il nW’avait pas officiellement la
charge. Mais les réakités géographiques et histo-

riques permettent de proposer une restitution

schématique du contour des principales circons-
criptions. ' .

72




DU POUVOIR CENTRAL

VICISSITUDES

FIVHI-TV 8Vy

|1IA|||1) Z<<ﬁ:v:
A M

N /awE.:u_ et
o
Iputa / SYYd
i \W\ “s. / N TRy
\ - E;\.A?frm_u::z

NYLSIS \y/ - //‘\ <ol AVHL hg waesnzf,
~ -
\M\ ! VASIH v:, Mo TN " pepang () aas B
n -
- W Noayaifa N ) oA meas L
wy® Paied e
\ e 3~ Teshey %
’ N T ,iv - P A
NYSYOHY mndeysiiy /Y\m Nylspvavin . - I
e L my:a?ia:nx(xe\ N
* e zinx: ===
e 195PY 1iqey /
e
2,
° ————
v/
\WZIIymHY

adomg

ANNIIISYD ¥aw
N

ot

73



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ensuite le poids et vainement essayer d’échapper & emprise de ce personnage.

La situation ne connut aucune amélioration lorsque mourut al-Muktafi et
que lui succéda, sous le nom d’al-Muktadir *, un jeune prince encore impubére.
Nen seulement cet avénement était I'ceuvre du vizir en place, mais il avait
été provoqué par les conseils d’un secrétaire shi‘ite, frére d’Ahmad ibn
al-Furit entre-temps décédé, qui comptait ainsis’assurer plus ou moins longue
échéance Poccasion de contrbler étroitement les affaires de I'Etat. Certes la
chose n’alla point sans susciter de violents remous et, au bout de quelques mois,
une coalition opposée de secrétaires et d’émirs * avait décidé de détrdmer
al-Muktadir et de le remplacer par un deses cousins, Ibn al-Mu‘tazz *, homme
d’age et d’expérience en méme temps que petit-fils d’al-Mutawakkil. Mais la
sédition ne dura que vingt-quatre heures et cofita la vie au ¢ calife d’un jour »,
qui fut pris et exécuté tandis que son jeune rival se trouvait maintenu dans ses
fonctions califiennes : retranché dans son palais, il avait refusé d’y renoncer
pendant le bref triomphe de la conjuration. L’épisode se soldait par le défini-
tif succés du clan shi‘ite et d’Ibn al-Furat */qui;promu désormais vizir en
titre, devenait, en dépit de I’existence d’une sorte de conseil de régence, pra-
tiquement libre de gouverner 4 sa guise.

La dictature ainsi instaurée ne dura ‘toutefois que peu d’années et aboutit
finalement 2 faire du long califat d’al*Muktadir, de 908 4 932, une époque de
faiblesse gouvernementale ot les luftes religieuses, les compétitions entre secré-
taires et les crises financiéres ouvraient la voie 3 de nouvelles ingérences des
chefs militaires dans les problénies politiques. Le calife, qui se contentait de
laisser agir son ministre et d’approuver généralement 4 I’avance ses propositions,
manifestait son autorité souveraine par la seule destitution du chef du gouver-
nement, et parfois s0n"emprisonnement ou sa mise en accusation, lorsque la
politique générale prénait une tournure lui déplaisant. La fonction de vizir était
donc trés instable et; par le jeu des ambitions et rivalités qui accentuaient encore
les effets du caractére capricieux d’al-Muktadir, on vit sous son régne quatorze
ministres se succéder : aucun ne resta en place plus de cinq ans.

Les difficultés rencontrées par ces vizirs et sur lesquelles ils achoppaient
réguli¢rement en dépit de I'orientation souvent contraire des solutions proposées
étaient essentiellement financiéres. La Cour et Etat avaient & cette époque
des besoins disproportionnés avec les ressources réelles de I’Ftat et I'on ne pou-
vait qu’osciller entre deux solutions, soit le maintien d’une vie somptueuse au
moyen d’emprunts ou d’avances obtenus par des procédés divers, soit I’'accep-
tation volontaire d’économies draconiennes. Les représentants de ces deux
tendances, dont aucune ne put jamais étre poursuivie de fagon curable, furent

74



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Tbn al-Furét et ‘Ali ibn “Is *, le premier déja connu par son gofit des habiles
manceuvres et le second surnommé « le bon vizir » en raison de ses préoccu-
pations « morales » et de son austérité. Tous deux spécialistes des finances, ils
avaient des personnalités bien distinctes et des options politiques opposées,
appuyées pour chacun d’eux sur tout un réseau de relations personnelles dans
le monde des banquiers. Ils firent preuve néanmoins d*un souci commun, celui
de toujours lutter pour la prééminence de leur charge contre des chefs mili-
taires préts & la mettre en cause.

Ces derniers se montraient en effet de plus en plus indisciplinés face 4 un
pouvoir civil auquel ils essayaient de substituer leur propre autorité. Un nom
d’émir domine ainsi 4 Pépoque toute Ihistoire du califat, celui de 'ambitieux
eunuque Mu’nis, préfet de police 4 Bagdad, qui en arriva 4 jouer le rdle de
commandant des armées et trouva l'occasion de triomphes répétés dans les
expéditions militaires nécessitées par le maintien de Pordre dans I'empire.
Au début du régne ce fut d’abord le Fars, occupé indfiment par un Saffaride,
qu’il s’agissait de reconquérir. 11 fallut ensuite contenir les)Karmates qui mena-
caient Basra et entamer avec eux diverses négociations, puis défendre PEgypte
contre les offensives des Fatimides * installés en Miikiya et décidés & faire de
cette province une base de départ pour leurs entreprises orientales, mettre &
la raison Ibn Hamdan, le gouverneur de Mossoul * révolté, toutes actions qui
se succédérent 4 un rythme rapide. Ce fut'alors le gouverneur d’Adharbaydjén,
Ibn Abi 1-Sidj, qui tenta d’outrepasset ses pouvoirs en cessant de verser le
tribut auquel sa province était assujettie. Peu aprés, les Karmates du Bahrayn,
rompant la tréve qui était obseryée depuis quelques années, assiégérent Basra
en méme temps qu'ils pillaient'a diverses reprises les caravanes du Pélerinage
en direction de la Mekke. A*Mu’nis revint encore le soin de briser leurs attaques,
surtout aprés qu’une tentative vizirale, celle de lancer contre eux les troupes
indisciplinées d’Ibn_Abi 1-Sadj, se fut montrée totalement inefficace. A ce
moment les Karmates allérent jusqu’a menacer Bagdad, ou la panique envahit
la population en 927, et la suprématie de Mu’nis, devant qui Ibn al-Furét avait
déja da s’incliner en 924, ne fut plus contestable. Ce fut le général en chef qui,
dés lors, fit et défit les vizirs, lui aussi qui provoqua la révolution de 929 et fit
ensuite échouer ce mouvement qui avait pour but de remplacer al-Muktadir
par son frére al-Kéhir, lui enfin qui déclencha les troubles qui devaient avoir
pour conséquence la mort du calife en 932.

Si ensuite le nouveau souverain eut raison de ce personnage dangereus,
ce fut pour nommer 2 sa place un autre commandant en chef, puis pour confier
le contréle du gouvernement 3 un chambellan, également maitre des armées.

75




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Finalement al-Radi remit les fonctions décisives 2 un émir qui prit le titre de
« grand émir » et Pentrée solennelle 4 Bagdad, en 936, de cet Ibn R#’ik, qui
allait exercer réellement le pouvoir au nom d’un calife privé de toute efficacité,
consacrait un important changement dans I'organisation politique de I'empire.

Aussi bien Pinsubordination de nombreux gouverneurs, jointe & Ieffet
de révoltes aussi spectaculaires que celles des Karmates, avait-elle, par la cofi-
teuse nécessité des expéditions militaires de répression, acculé ’Etat abbasside
4 la déroute financiére, accélérée par les détournements des secrétaires et les
habitudes de faste de la Cour. Le principe avait certes été jadis observé de ne
jamais confier le gouvernement d’une province et la direction de ses finances
3 un seul et méme personnage; mais cette sage mesure de précaution n’avait
pu étre maintenue dans les régions périphériques ol le désordre allait croissant
et ot il avait fallu laisser a certains gouverneurs le soin de prélever eux-mémes
les imp6ts. La part revenant alors au Trésor central avaitété souvent diminuce,
parfois méme retenue, sans que le souverain plr obtenir gain de cause.

Les difficultés d’argent avaient alors amen¢ le califat 4 se procurer des
avances, non seulement par des emprunts, mais encore grice a I’habitude de
concéder des « fermes » d’impdts & des ‘directeurs financiers capables de les
acheter moyennant le versement préalable d’une somme importante. Ces direc-
teurs en profitaient ensuite pour susciter des troubles a la faveur desquels ils
espéraient accéder au pouvoir. Les abus furent tels que I’on dut, en 919, inter-
dire & tout dignitaire d’accepter une ferme d’impbdts. Cependant le calife, qui
n’avait jamais pu se résoudreé d réaliser les économies suggérées par un ministre
tel que ‘Ali ibn ‘Isd, se retrouvait bientdt 4 la merci des mémes personnages,
les seuls capables d’écartér la banqueroute perpétuellement menagante.

Tous ces affrontémients pour des décisions difficiles se déroulaient en
ovtre au milieu dés-juttes de factions religieuses qui ne désarmaient pas et
envers lesquelles'les vizirs choisis par le calife adoptaient le plus souvent des
attitudes différentes. Il y eut par exemple la psychose de peur créée dans les
milieux bagdadiens par le phénoméne karmate, psychose qui poussa certains
A dénoncer, dans la capitale méme, les méfaits des isma‘iliens tenus pour
complices des Karmates et 3 s’attaquer sous ce prétexte 2 des hommes par
ailleurs puissants. Certes, aucun ministre en place ne semble avoir trahi dans
cette conjoncture le califat sunnite ni tenté avec les Karmates autre chose que
des négociations, destinées 2 écarter la menace que faisait peser la présence de
ces rebelles aux portes de P'Irak et & proximité de la route du Pélerinage. Mais
Paccusation de pro-karmatisme n’en fut pas moins lancée, et souvent avec succes,
contre bien des personnages que leurs ennemis souhaitaient éliminer.

76



VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL

Surtout continuait, dans un climat d’hostilité croissante, la rivalité existant
depuis déja quelques décennies entre secrétaires shi‘ites et sunnites. Les pre-
miers avaient comme chef de file le dangereux Ibn al-Furit; ‘Ali ibn ‘Is
représentait les seconds. Tous poursuivaient le dessein de déconsidérer I’adver-
saire en recourant pour ce faire & n’importe quelle intrigue et 'on peut en
prendre pour exemple les attaques menées contre ‘Alf ibn ‘Isi lorsqu’il eut
réussi 4 traiter avec les Karmates et 4 obtenir d’eux une tréve. Mais la concorde
ne régnait pas davantage parmi les sunnites : les hanbalites * rigoristes et vio-
lemment anti-shi‘ites devaient chercher auprés du vizir al-Khikani le soutien
qu'un ‘Ali ibn ‘Isd n’était nullement pour sa part disposé a leur accorder.

Ces divisions, qui agitaient gravement les cercles dirigeants, se prolon-
geaient d’ailleurs dans les classes populaires ol ne cessaient de se manifester
les signes d’une constante fermentation, sensible lors du déroulement d’un
procés aussi fameux que celui du mystique al-Hallddj *, ce soufi * épris d’extase
qui s’était conduit également en sermonnaire populaire. et qui, en tant que tel,
avait pris parti pour Ibn al-Mu‘tazz et préché uneréforme du califat. Pour-
suivi par Ibn al-Furft, arrété quelques années plus tard et traduit en jugement
aprés de longs mois de détention, accusé par les@ns de doctrines shi‘ites hété-
rodoxes et de propagande karmate, par les autres de charlatanisme, al-Halladj
devait étre finalement condamné a mort par;’un des cadis de Bagdad et exécuté
sur 'ordre du calife sans que personne(efitosé intervenir en sa faveur, tant il
avait semblé nécessaire de calmer par_quelque exemple I’agitation des esprits.

Mais les dissensions d’origine religieuse, qui sévissaient a tous les étages
de la société et que les derniers califes indépendants s’étaient en vain efforcés .
de calmer, devaient prendre.de bien plus graves proportions lorsque les sou-
verains abbassides eurent.finalement remis la réalité de leur pouvoir a des émirs
le plus souvent de convictions shi‘ites, Le morcellement territorial qui ache-
vait alors de s’accomplir, celui d’un empire que le chef traditionnel de la com-
munauté islamique était devenu impuissant 3 commander, accentuait les ten-
dances aux divisions religieuses depuis longtemps & I’ceuvre, mais devenues plus
pressantes & mesure que chaque nouvelle dynastie régionale adoptait dans son
territoire son propre systéme doctrinal. Sunnisme et shi‘isme commengaient
ainsi 4 se partager le monde islamique, tandis que les éléments iraniens et turcs
affirmaient de plus en plus leur domination sur les régions orientales et que
les provinces occidentales, rebelles par nature a I'autorité bagdadienne en méme
temps que profondément travaillées par les mouvements sectaires, se prépa-
rajent & jouer soudain, avec ’éclosion de la puissance fatimide, un réle de pre-
mier plan dans lhistoire ultérieure de I'Islam.






F

CHAPITRE III

FOYERS PROVINCIAUX ET
DISLOCATION DE L’EMPIRE

(900-1260)

islamique sur lequel ses souverains régnaient en principe de maniére
autocratique. Sous son égide, le pouvoirrcalifien avait brillé d’un éclat
incomparable tout en connaissant les aléas d’une histoire mouvementée qui, vue de
PIrak, se réduisait essenticllement & des tentatives toujours renouvelées d’orga-
nisation plus efficace du pouvoir central, Peu & peu néanmoins les provinces
avaient commencé 3 vivre de leur vie propre, méme lorsque Bagdad restait
la' capitale incontestée de I'empiré\et n’était pas encore devenue pour trois
siécles la retraite d’une fiction califienne menacée. Elles avaient vu, dés la fin
du 1x° siécle, leur importance\économique et culturelle s’accroitre aux dépens
de Péquilibre impérial et permettre 3 leurs foyers urbains originaux de jouer
3 leur tour un rdle dans-I’évolution de la société islamique. Les révoltes locales
qui ruinaient inéluctablement Pautorité abbasside avaient en fait cessé d’éure
motivées par les seuls' mécontentements de populations pressurées et inquiétes.
Elles étaient devenues Pexpression de nouvelles réalités historiques, reflétant
Poriginalité des pays ol elles s’étaient développées, en fonction de rapports
chaque fois différents entre musulmans autochtones et arabisés.
L’hétérogénéité fonciére du monde islamique n’avait cessé en effet de
s’accentuer apreés la provisoire unification due aux efforts des Umayyades et des
premiers Abbassides. Des infiltrations de peuplades nouvelles y avaient encore
compliqué la sitnation de ce qui mérite d’étre appelé une véritable mosaique
de peuples. Aux Iraniens qui occupaient toute la partie orientale de empire, 3
Pexception du Sind, se mélaient déja, dans les parties proches du Turkestan,

LA dynastie abbasside s’était pendant deux siéclesdidentifiée avec ’Empire

des Turcs parmi lesquels étaient recrutés en bonne partie les mercenaires de la

79




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

>

SARDAIGNE

SICILE

RN caiifat Fatimide

% Bouyides o
U] Hamdanides |
'Samanit;.les .

% Umayyades 'Espagne

80



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

- ~ (A
o’llep’ BN o
\ o N
J
h °
%,
SN
. MER NOIRE .
( Tifli
: ~' l S
t Am ';\‘—
Trébizonde Karse sfA—7_~]

bt
Pl fdlg%‘?‘q &

81




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

garde califienne. Les Sémites arabisés de Mésopotamie et de Syrie ne se confon-
daient nullement avec les Coptes de PEgypte et, dans toutes ces régions, les

~ €léments purement arabes constituaient une proportion assez faible, impossible
4 estimer, mais en régression constante 2 la suite des unions nombreuses entre
Arabes et non-Arabes. L4 encore se faisaient sentir les conséquences du concu-
binage avec des esclaves d’origine slave, grecque ou noire. En Occident,
C’¢taient les Berbéres qui dominaient évidemment dans tout le Maghreb, mais
PEspagne musulmane offrait un exemple de brassage ethnique qui rappelait
POrient : aux Arabes et Berbéres arabisés conquérants se mélaient en effet des
autochtones andalous, sans compter les mercenaires « slaves » recrutés par les
souverains de Cordoue.

Tous ces groupes divers se glorifiaient de leurs particularismes depuis
qu'avaient surgi de violentes discussions touchant les mérites respectifs des
Arabes et des non-Arabes, discussions dont la production-littéraire conserve
Pécho, mais qui correspondaient aussi en chaque liew 3 TUne tension sociale
parfois assez aigué. Tandis qu’en Orient c’étaient Surtout les Arabes et les

. Iraniens dont on confrontait les mérites, en Espagne il s’agissait des Arabes de
najssance et des Andalous. Partout la culture arabe, qui avait réussi 4 s’imposer
au monde islamique dans le cours du 1xe si¢cle; se colorait différemment sous
Peffet de la réapparition de cultures locales-auxquelles les événements poli-
tiques permettaient d’affirmer leur autoniomie dans la dislocation définitive de
Pempire.

Ces cultures locales, aprés avoir'profité des dissensions religieuses, tri-
bales et politiques sévissant en milieu abbasside, étaient désormais représentées
par de nouvelles dynasties plus ou moins autonomes, se partageant les terri-
toires du monde islamique: et se succédant 3 un rythme qui déconcerte et lasse
Phistorien. Mais derriére les dynasties et les ambitions personnelles qui en
expliquaient généralement le succés temporaire, existaient les idéologies qui
faisaient leur force réelle et donnaient A chacune sa personnalité.

Confronté en Orient & I'essor de dynasties semi-indépendantes qui allaient

< 9. FATIMIDES ET BOUYIDES A LA FIN DU Xe¢ SIECLE
(D’aprés Historical atlas of the Muslim peoples.)

A cette épogue, les califes fatimides shi‘ites, qui  en dépit de leurs opinions hétérodoxes, et la
avatent temporairement érablileur dominationsur ~ Djazira était entre les mains des émirs hamda-
Pensemble du Maghreb, Pétendirent & VEgypte  nides, tandis gw'au Khurdsdn subsistaient. les
et d la plus grande partie de la Syrie. L’Iran  émirs samanides sunnites, auxquels allait succé-
occidental et I'Irak dépendaient des émirs bou-  der la puissance e des Gha id
yides, reconnus par le calife abbasside de Bagdad

[

82

[

e e = e

S

e T gk g g vt g



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

en se multipliant, le califat abbasside devait se heurter également & des califats
rivaux mettant en cause sa propre légitimité, tels celui des Umayyades d’Espa-
gne et surtout celui des Fatimides d’Egypte.

En Espagne, Pémirat dont on a vu plus haut les modestes débuts avait
mené, pendant un siécle et demi, sa propre existence, sans que son chef elit
éprouvé le besoin de se déclarer I’égal du calife abbasside. Les Umayyades, qui
y régnaient en s’appuyant sur quelques clans arabes installés dans les régions les
plus riches et en défendant au moyen de troupes berbéres les frontiéres du nord
toujours flottantes, n’avaient pas réussi sans peine & imposer leur autorité sur
la population autochtone dont une partie seulement était convertie 3 'Islam. A
la fin du 1x¢ et au début du x¢ siécle notamment une révolte, animée par un
chef local de la région de Malaga, avait mis & plusieurs reprises en danger Pau-
torité de Cordoue, tandis que les aristocrates arabes faisaient montre en diverses
régions d’une inquiétante insubordination. Tout avait changé cependant avec
Papparition d’un nouvel émir 4 la forte personnalité, ‘Abd al-Rahmén III *,
qui conserva le pouvoir de 912 4 961 et sut imposer sa domination a Pensemble
de PAndalus. Ce fut lui qui, en 929, décida de prendre le titre de calife, se
posant ainsi en défenseur de I'Islam face au calife de Bagdad réduit 4 Pimpuis-
sance et face au calife fatimide récémment apparu en Ifrikiya. Ce fut lui aussi
qui assura Pessor d’une brillante civilisation, marquée de traits suffisamment
originaux pour mériter, en dépit.de ses nombreux emprunts a I’Orient (écoles
de droit et de théologie, mouvements littéraires, institutions politiques et usages
de sociéré), d’étre considérée’comme typiquement « andalouse ».

L’Islam hispanique-fut en effet toujours plus monclithique que FIslam
bagdadien. Non setilement émirs et califes avaient dit, pour réaliser I'unité de
leur royaume et galvaniser Pardeur de ses combattants, rechercher Pappui des
jurisconsultes et favoriser un rigorisme religieux et moral qui se traduisait par
la faveur accordée au seul malikisme *, mais leur lutte contre le mouvement
fatimide et par conséquent contre I'idéologie shi‘ite avait entrainé Pexclusion
de tous les mouvements de pensée qui pouvaient étre soupgonnés de favoriser
cette hérésie. En méme temps, la permanence de traditions romanes colorait
certains aspects de Part et de la littérature, tandis que le souvenir de IFtat
umayyade de Syrie se maintenait plus fidéle qu'ailleurs dans I’organisation
administrative et militaire du pays et qu’on reconnaissait méme dans sa topo-
nymie les noms de célébres sites syriens. :

83



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ROYAUME FRANC

a ‘
Toul
\ [ / \| oulouse Vl\
.\  ROYAUME \)\
Leon L Dampelune >~~~ %
; T X\.DE NAVARRE ;o Ny TS~
Ep, g =~ | . T N
ROYAUME DE LEON & - "N\D’ARAGON J'/ZZOMTE DE

Califat Umayyade

Voies de communication

s Campagnes d’al-Mansir

84 ¥



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Armé contre la subversion intérieure et extérieure, le califat de Cordoue
n’en était pas moins trés vulnérable en raison des rivalités qui 8’y manifestaient
comme ailleurs pour la conquéte d’un pouvoir a base militaire. Dés la fin du
xe siécle, un « maire du palais » d’origine andalouse, Ibn Abi ‘Amir *, le fameux
Almanzor des sources occidentales, accaparait Pessentiel du pouvoir des califes
et le transmettait & son fils, provoquant un mouvement de révolte des milieux
arabes. C’était en fait le début de I’émiettement de ’Espagne musulmane en
une série de principautés, arabes, berbéres et andalouses, celles des reyes de
Taifas qui, de Saragosse * 4 Cordoue et de Valence 2 Séville *, ne purent
résister ni & leurs querelles intestines, ni 4 la pression des rois chrétiens.

De son coté la dynastie fatimide, apparue en Ifrikiya des)gog et installée en
Egypte dés 969, avait eu depuis le début I'intention de renouveler 4 son profit
la « révolution » de 750 et d’asseoir 2 son tour l'autorité de ses membres sur les
résultats d’une propagande subversive. Il s’agissait en effet dans son cas, non
d’une famille de gouverneurs cherchant 3 profitér,d’une situation troublée pour
conquérir leur indépendance administrative (et financiére, mais d’une dynastie
prétendant au pouvoir supréme et se considérant comme seule digne de Poccu-
per au nom méme de sa propre doctrine religieuse.

A Détablissement de son pouvoir-temporel avait travaillé, 3 P'aube du
xe siécle, un émissaire du mouyerhent shi‘ite isma‘ilien du nom de Abi ‘Abd
Allah, qui avait choisi le Maghreb comme la région la plus propre & abriter,
au-deld des atteintes du gouvernement central, un mouvement séditieus profi-
tant des mécontentements “locaux. Réussissant, avec I'appui des Berbéres
Kutima, 2 battre en bréche Pautorité des gouverneurs aghlabides * d’Ifrikiya,
puis A s’emparer de-leur capitale, Rakkdda, il y avait fait proclamer le califat
d’un personnage ‘venu de Syrie, appelé ‘Ubayd Alldh, qui prit le nom

<« 10 L’ESPAGNE VERS L'AN 1000 ET LES CAMPAGNES D’AL-MANSUR
(D’aprés E. Lévi-Provengal, Histoire de I’Espagne musulmane.)

Le' califat de Cordoue étant revenu au jeune les royaumes chrétiens contre IEspagne musul-
prince Hishdm II, incapable de remplir ses obli- ~ mane. Les plus importantes de ces campagnes —
gations, le « maire du palais » al-Mansilr, a la gu'on peut prendre en exemple des guerres menées
findu X¢ sidcle, Sempara du pouvoir et entreprit,  contre infidéle sur les frontidres du monde mu-
entre 981 et 1002, une série d’expéditions mili- sulman — eurent pour objectifs Simancas, Bar-
taires de harcélement — une cinguantaine dit-on  celone, Leon, Saint-Facques-de-Compostelle et
— destinées @ briser les attagues projetées par  Cervero. :

85




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

d’al-Mahdi * ainsi que le titre califien d’ «émir des Croyants ». ‘Ubayd Allah se
" prétendait descendant d’Ismi‘il, lui-méme descendant d’al-Husayn, fils de
‘Ali et de Fitima ; d’oi1 le nom de Fatimides que se donnérent les membres de
la dynastie,

A vrai dire, 'authenticité des prétentions fatimides a toujours été discutée :
elle le fut par les contemporains et par les chroniqueurs postérieurs, d’esprit
sunnite ; elle I’a été aussi par les savants modernes. Certains accusérent trés
tot ‘Ubayd Alldh de n’avoir aucun lien de parenté avec les descendants de
Fatima. On admet aujourd’hui communément qu’il érait seulement le représen-
tant visible de 'imim caché des isma‘iliens, représentant lié & son imdm par
une filiation spirituelle et qui, 4 ce titre, pense~t-on, put légitimement se pré-
senter comme le mahdi * attendu. A ‘Ubayd Alldh succéda un second person-
nage, Ab{l ]-Kasim al-K#’im, aux origines également énigmatiques quoique
‘Ubayd Alldh Peit toujours considéré comme son fils et ’eat présenté comme
un descendant de 'imdm Isma‘il : il lui avait, dans ce, dessein, volontairement
conféré un rang supérieur au sien, matérialisé par’ le surnom al-kd’im (bi-amr
Allgh) , « celui qui prend en charge Paffaire de Dieuw». Mais ’obscurité qui régne
sur un mouvement isma‘ilien ésotérique, dontjles adeptes usérent toujours
volontiers d’un langage figuré, empéche d’atteindre sur ce point i2 moindre
certitude, On sait seulement que la.nouvelle dynastie, tout en nourrissant
d’ambitieuses visées sur le siége centrdl du califat, commenga par organiser son
territoire maghrebm en fonction d’une idéologie ongmale, nettement diffé-
rente de celle qm avait cours en (Irak.

Ses premiers espoirs de,renverser le pouvoir abbasside furent dégus tout
d’abord, lorsque eurent été repoussces vxctoneusement, par des armées en-
voyées de Bagdad ou par le soin des gouverneurs de PEgypte, des expéditions
militaires tentées a trofs.reprises sur cette province. Elle se contenta ensuite pen-
dant quelque temps de’régner sur I'Ifrikiya ot avait été fondée en 920 la rési-
dence fortifiée de Mahdiya *, la « ville du mahdi », mais ou ne manquaient pas
les difficultés propres 4 retarder les entreprises orientales. D’une part, les Ber-
béres de la région étaient divisés en deux groupes rivaux et hostiles et les parti-
sans du régime fatimide eux-mémes, qui I’avaient adopté surtout par réaction
contre la domination arabe des Aghlabides, n’étaient pas toujours d’une parfaite
docilité, D’autre part se fit sentir bien vite la nécessité d’éliminer le royaumne
kharidjite de T#hart et de réduire & 1’état de « vassal » le prince idrisside de
Fés. Enfin et surtout éclata, entre 943 et 947, la terrible révolte d’inspiration
kharidjite dite « de Phomme & I’dne », facilitée par Paction dss sunmnites d’école
malikite restés influents 4 Kairouan et par le soutien du souverain umayyade

86



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

qui avait vu d*un mauvais il s’établir en Afrique du Nord un Ftat capable de
rivaliser avec lui. Seul donc le quatriéme calife fatimide, al-Mu'‘izz (953-975),
réussit A étendre sa domination jusqu’aux rivages de PAtlantique tout en arré-
tant une offensive maritime des maitres de Cordoue.

Ces tardifs succés militaires n’empéchérent d’ailleurs pas le méconten-
tement de régner chez les Berbéres, soumis aux abus d’une fiscalité qui avait
bien vite dissipé leur enthousiasme des premiers temps. Leur mauvais vouloif
hita les préparatifs d’un retour vers 'Orient, sans que cependant la conjonc-
ture politique favorisit toujours, comme au début du siécle, les réves caressés
par la nouvelle dynastie. Entre-temps, en effet, le morcellement intérieur de
Pempire s’était accentué, comme on P’a vu plus haut, et la cause fatimide n’était
plus seule i profiter des revendications shi‘ites des populations, puisque
s’étajent instaurés, ici ou 13, des régimes de méme orientation religieuse. Les
efforts d’une active propagande isma‘ilienne durent désormais se limiter &
PEgypte, au sein de la principauté des Ikhshidides *, qui-avait succédé au go/l'l-'
vernorat semi-indépendant des Toulounides mais était)tombée dans P'anarchie
et les difficultés économiques aprés la mort du fameux régent noir Kafar *. La
préparation idéologique fut suivie de la conquéte du'pays par les armes, que le
général fatimide Djawhar réalisa en 969, et de'la construction d’une nouvelle
résidence, le Caire *, destinée, comme les autrescapitales islamiques de I’époque,
A abriter le souverain et ses troupes. Le prémier essor de Ia ville s’accompagna
de la création de la mosquée al-Azhat * qui allait étre pendant des siccles le
centre de la propagande fatimide istha‘ilienne et devenir ensuite Pun des plus
importants centres d’enseignemient de la doctrine sunnite. Mais le résultat le
plus tangible de la victoire fatimjide sur les anciens gouvernants de I’Egypte
fut de dresser directement. le califat shi‘ite du Caire en face du califat
abbasside de Bagdad,tandis que les territoires syriens siétendant entre
Plrak et PEgypte né-sérvaient plus que d’enjeu a de nouvelles luttes
d’influences.

Au cours de ces luttes, les Fatimides réussirent d’abord 4 s’emparer de
Damas dés 970. Mais ils ne purent jamais établir leur domination sur Pensemble
d’un pays ot ils se heurtaient aux manceuvres abbassides ainsi qu’a des hosti-
lités diverses. Non seulement ils devaient se défendre contre les Karmates du
Bahrayn, qui mirent méme en danger le Caire, mais ils se heurtérent aussi aux
Byzantins qui étendirent par moment une sorte de protectorat sur la Syrie du
Nord. D’un autre c6té lindiscipline de tribus qui poursuivaient chacune ses
propres ambitions et qui soutenaient des princes locaux appelés, tels les Ham-~
danides * et plus tard les Mirdassides *, 3 jouer un rdle historique important,

87



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ajoutait 4 la confusion de la situation. Alep * ne fut jamais que peu de temps
aux mains des Fatimides ; Damas connut bien des renversements de puissance
et bien des troubles, dont certains dus aux rivalités entre soldats maghrébins et
orientaux, jusqu’au moment ol elle fut définitivement arrachée a I'orbite égyp-
tienne et occupée, dés 1079, par un émir saldjoukide *,

Pendant ce temps, les califes fatimides avaient laissé en Ifrikiya comme leur
représentant un émir berbére, qui fut le fondateur de la dynastie des Zirides *,
et ils ne tardeérent pas & éprouver de ce coté aussi maintes déconvenues. L’action
des docteurs * malikites poussa en effet les princes zirides & rompre toutes
relations avec leurs maitres et 4 rétablir le régime sunnite dans leur province :
¢e qui arriva en 1041, quand I’émir al-Mu‘izz ibn Bidis eut reconnu l’autorité
du califat de Bagdad. A cette rébellion fit suite une réaction brutale, puisque
le vizir du moment au Caire langa contre I'Ifrikiya les bandes sauvages des
Banii Hilal, qui y causérent des ravages considérables et obligérent le succes-
seur d’al-Mu‘izz 4 accepter de nouveau, temporairement il est vrai, la suze-
raineté fatimide. Mais la rupture n’en était pas moifs,consacrée entre I’Egypte
isma‘ilienne et le Maghreb sunnite, la domination fatimide ne se maintenant
pas davantage sur cette riche ile de Sicile * qu’avaient jadis conquise les Aghla-
bides et dont les souverains du Caire se désintéressaient peu 4 peu.

En fait ces derniers travaillaient surtout-en Orient 3 organiser leur régime
en imposant une idéologie dont on verra plus loin Pextréme originalité philo-
sophique et religieuse, Pour combattre'le sunnisme, qui persistait en Egypte
comme auparavant en Ifrikiya sous' la forme malikite, et pour. propager la
« bonne doctrine », ils comptaient d’abord sur une propagande missionnaire
qu’ils avaient érigée 3 Pétat’de systéme et pourvue d’une complexe hiérarchie
d’initiés et d’exécutants; appuyée sur Pexistence au Caire, A partir de 1005,
d’un centre d’enseignement appelé la « maison de la Sagesse » (ddr al-Hikma).
Ils s’étaient méme résolus, dans les premiers temps, & user de violence 3 ’égard
de ceux qui refusaient d’observer les pratiques shi‘ites et, au début du x1e siécle
encore, allérent jusqu’ad prendre la décision d’expulser d’Egypte les juristes
malikites. Il fallut attendre le x11¢ siécle pour que se manifestit une période de
relative tolérance pendant laquelle deux cadis sunnites furent autorisés 2 siéger
au Caire 4 c6té d’un cadi isma‘ilien et d’un cadi imamite.

En ce qui concernait Porganisation méme du gouvernement, I’idéologie
isma‘ilienne accordait au calife-imim des qualités éminentes qui le plagaient
au-dessus des simples mortels et par conséquent lui donnaient une autorité
dont n’avait encore disposé aucun souverain musuiman. L’opinion publique
_ en avait d’abord attendu I'ouverture d’une ére de paix et de justice, on la Loi

88



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION . DE L’EMPIRE

antérieure aurait été abolie et remplacée par une Loi plus parfaite, et on pouvait -

penser que le nouveau régime serait ainsi & I’abri des troubles et difficultés qui
étaient le lot commun des dirigeants islamiques.

En fait, le systéme isma‘ilien ne regut qu’un faible commencement d’appli-
cation. Certes le calife fatimide, au lieu de tenir ses pouvoirs d’un semblant
d’élection, les devait A 1a désignation secréte de son prédécesseur, désignation
qui avait lieu dés I'avénement de celui-ci et généralement n’était connue=Que
d’un de ses fidéles choisi comme dépositaire de sa décision. Mais les querelles
de succession n’étaient pas éliminées pour autant. L’une, particulicrement
grave, surgit & I’avénement d’al-Musta‘li, en 1094, et fut 4 Porigine du mou-
vement séparatiste des nizaris, partisans de Nizér, le frére ainé du nouveau
calife, évincé in extremis par le vizir. Quant & la doctrine isma‘ilienne, elle
resta finalement réservée aux initiés, alors que la vie religieuse et sociale conti-
nuait d’étre réglée par les prescriptions courantes, & peine modifiées, que 'on
trouve définies par exemple dans Jes Piliers de I’Islam du‘cadi al-Nu‘mén *.

Les califes fatimides se conduisirent ainsi pratiquément comme les autres
dynastes de la méme époque, a Pexception du moins/du calife al-Hakim * qui
régna de 996 & 1021 et qui, 4 la fin de sa vie, voulut'se faire reconnaitre dieu.
Comme les autres souverains, ils perdirent peu’d peu leur autorité, Tandis
que, dans les premiers temps, ils gouvernaient-avec l'aide d’un vizir ou d’un
auxiliaire qui se contentait de les assister, ils en vinrent, 4 la fin du x1¢ siecle, 4

utiliser des « vizirs de délégation », qui étaient en fait des chefs militaires munis .
de pouvoirs étendus, et dont le plus célebre fut affranchi arménien Badr -

al-Djamali *. Ces vizirs dirigeaient. comme ailleurs une administration trés cen-
tralisée et se trouvaient a la téte d’un corps de fonctionnaires aux attributions
précises et exactement réparties: A chaque fonction correspondaient un insigne,

une solde, une place dans\les audiences solennelles. On distinguait fonction--

naires de sabre et fonctionnaires de plume, selon un usage qui se perpétuera
ensuite en Egypte etqui rangeait dans la méme catégorie sociale les adminis-

trateurs, les cadis, le'grand « missionnaire », les récitateurs du Coran et divers
dignitaires de la Cour. En dépit de fréquents changements dans les titres et les

désignations, les divers services fonctionnaient avec régularité et assuraient la
rentrée des impdts, ce qui contribua 4 maintenir dans un état de grande pros-
périté I'Egypte fatimide, qui bénéficiait par ailleurs des ressources fournies 3
la fois par ’or de la Nubie, par des productions agricoles remarquablement
variées, par un artisanat actif et par le trafic avec les pays de la Méditerranée,
comme avec ’Inde * plus lointaine.

Cette prospérité ne pouvait qu’assurer I’épanouissement d’une vie cul-

89

3



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

turelle entretenue et favorisée d'autre part par Pactivité de la Cour du Caire,
ot se donnaient des réceptions qui ne le cédaient en rien pour le faste & celles des
califes abbassides ou des empereurs byzantins. Les souverains fatimides avaient
naturellement leurs poétes thuriféraires, dont le plus célébre fut Ibn Han?’,
originaire de ’Andalus. Mais leur plus grande originalité fut de favoriser le
développement de ces sciences dites étrangéres qui, en pays sunnite, suscitaient
toujours un peu la méfiance. Sous leur impulsion, on s’effor¢a de mettre en
valeur et d’exploiter toute la « sagesse » ancienne au sens large. L’astronomie *
fut 4 Phonneur, comme au temps de I’Abbasside al-Ma’mfn, ainsi que la méde-
cine * ou les mathématiques *, mais aussi la philosophie, plus ou moins étroi-
tement liée aux exposés de la pensée isma‘ilienne qui aimait bien souvent a
prendre un aspect théosophique. Dans Tart, la musique semble avoir été favo-
risée et la décoration fit appel plus qu’ailleurs 4 des représentations ~ figurées,
constatation qui tendrait 4 prouver que Pon était dans-ce milieu sensible a
une certaine conception du beau et de Iharmoniej héritée de I’Antiquité.

De méme Porientation idéologique du califat’ fatimide le rendit-elle, en
général, tolérant 4 'égard des non-musulmans qui pouvaient accéder 3 d’impor-
tants emplois (beaucoup de chrétiens furent vizirs, qui en portérent ou non le
titre) et qui se livraient sans entrave 4 de fructueuses activités commerciales.
Il 'y eut qu'une temporaire et brutale persécution des chrétiens, due au calife
al-Hakim entre 1007 et 1014. La plus-spectaculaire de ses mesures fut la des-
truction de I’église du Saint-Sépulcre-a Jérusalem, qui eut un grand retentis-
sement dans le monde occidental et fut, d’une certaine maniére, & I'origine de
I’idée de croisade. Mais les.raisonis qui avaient poussé ce souverain, au demeu-
rant quelque peu déséquilibré, ne sont pas trés nettes; tout au plus peut-on
dire que son action lui.valut une renommée particuli¢re dans les milieux sun-
nites, surtout dans un‘pays comme la Syrie qui avait subi & diverses reprises
les attaques des Byzantins.

Aussi bien“\I’Egypte fatimide n’était-elle pas non plus constamment
demeurée paisible et prospére. Son économie florissante & I'époque ne Pempécha
pas d’étre & diverses reprises éprouvée par des disettes et des famines qui engen-
draient vols, crimes, épidémies, horreurs de toutes sortes et durérent parfois
plusieurs années de suite. Des séditions militaires éclatérent aussi dans 'entou-
rage des califes qui, tout comme leurs rivaux de Bagdad, confiaient leur propre
défense 4 des mercenaires de mnationalités diverses. Trois corps principaux,
ceux des Berbéres, des Turcs et Daylamites *, des Noirs soudanais enfin,
entraient fréquemment en lutte, les Turcs prenant parti tantdt contre les Noirs,
tantdt pour eux. Enfin, linterprétation de la doctrine fatimide elle-méme

90



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

n’allait pas sans donner parfois naissance 4 de violentes manifestations, telle
celle qui survint en 1020 lorsque al-Hakim voulut se faire proclamer dieu par’
des « missionnaires » qui furent écharpés par la foule.

Les causes de faiblesse et de décadence s’accentuant & partir du X1° siécle
A Pintérieur du pays, les maitres de ’Egypte rencontrérent en Orient de nou-
velles difficultés dans des entreprises politiques ol leur prestige diminuait. S’ils-
avaient vu en effet leurs relations s’améliorer avec Byzance 3 partir du traité de
1038, et cela en dépit de la destruction du Saint-Sépulcre, entre-temps remis
en état, ils durent bientdt renoncer 3 leurs primitives prétentions impérialistes
dans cette direction. De méme, ils n’avaient pu imposer leur autorité a8 Bagdad
et subirent au contraire, au x1¢ siécle, de la part des Saldjoukides, nouveaux
protecteurs du califat abbasside, des attaques renouvelées visant 4 ramener la
Syrie A I’obédience sunnite. Les croisés enfin étajient venus.leur arracher, dés
la prise de Jérusalem en 1099, leurs principales possessions palestiniennes sans .
susciter. de leur part de réactions notables. Peu aprés, les intrigues nouées a la
fois par le roi de Jérusalem Amaury et par le souverain de Damas Nir al-Din *
allaient finir par aboutir, aprés diverses péripéties; a la mainmise de Saldh
al-Din,ouSaladin *,neveu d’un officier de Niir al-Din, sur ’Egypte olicethomme
énergique et habile politique mit fin en 1171'a PEtat fatimide. Ce fut alors la
naissance d’une nouvelle dynastie, celle des’Ayyoubides *, qui devait marquer
le définitif retour du pays a ’orthodoxi€ sunnite.

De cette puissance ayyoubide naissante il ne faut cependant pas oublier
qu’elle allait bientdt appartenir a la Syrie comme a PEgypte et fagonner ses traits .
les plus caractéristiques”aw cours des luttes qu’elle mena dans cette derniére -
province, divisée, ond’a.vu plus haut, par des oppositions religieuses et tribales’
également virulentesy, Cette situation avait auparavant favorisé la naissance de
petites dynasties, parmi lesquelles celle des Hamdanides mérite une mention
spéciale, tant il est vrai qu’elle s’acquit une renommeée contrastant avec les
dimensions réelles des territoires qu’elle eut jamais a régir dans le cadre agité .
de la Syrie du Nord. _

Son histoire, qui remonte 4 un certain Hamdén, de la tribu de*Taghlib, et
a son fils, qui se signalérent d’abord en soutenant une rébellion kharidjite dans
la région de Mossoul 4 la fin du 1xe siécle, fut en effet marquée par le régne de
Sayf al-Dawla *, qui réussissait dés 944 & dominer la Syrie septentrionale et &
y faire reconnaitre son indépendance par les Ikhshidides d’Egypte. Non seu-

9I



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

lement ce souverain se distingua par ses guerres contre les Byzantins, attaqués
avec vigueur sur les fronticres d’Anatolie jusqu’au moment ol ils réussirent 3
prendre 3 leur tour Poffensive et 2 occuper Alep, sauf sa citadelle, en 962, mais
il se rendit également célebre par la Cour qu’il entretint dans sa capitale d’Alep
et o vécurent de grands poétes tels que son propre cousin Ab{ Firds * et sur-
tout le fameux al-Mutanabbi *. Le prestige qu'il ’acquit par ses guerres contre
Pinfidéle et par le climat proprement « arabe » dans lequel les littérateurs de son
temps renouérent avec la tradition de « jactance » héritée de Pére préislamique
ne saurait toutefois dissimuler le triste état d’anarchie et de stagnation écono-
mique qui sévissait dans son « royaume », comme dans la Syrie tout entiére, et
qui se trouvait encore accru par les dissensions doctrinales. Les progres
du shi‘isme imamite notamment, faisant suite aux efforts des doctrinaires
isma‘iliens et aux révoltes des Karmates, provoquaient des incidents presque
aussi violents que ceux qui ensanglantaient Bagdad 4cla méme époque et dont
il sera question un peu plus loin. L’agitation des (esprits était permanente et
seule capable d’expliquer larriére-plan d’intrigues et de rivalités sur lequel
s'éraient greffés les désordres engendrés dans-le pays par des appétits extérieurs
et par Pintrusion de puissances étrangéres telles que I’Etat saldjoukide ou les
diverses dynasties nées bientdt de sa désagrégation.

Entre-temps, en effet, le calife ‘abbasside s’était vu contraint de remettre
peu 2 peu la plus grande partie dé ses pouvoirs aux Bouyides * d’abord, qui
devaient exercer sur lui une tutelle directe tandis que les Samanides régnaient
au Khurésan et en Transoxiane, puis aux Turcs saldjoukides qui s’étaient sub-
stitués, dans la défense du sunnisme, a leurs prédécesseurs ghaznawides * en
Iran. Dés 936, on avait vu dans Pancienne ville impériale, Bagdad, réduite
désormais au role de simple capitale de I'Irak, plusieurs grands émirs se suc-
céder jusqu’a I'arrivée d’Ahmad ibn Buwayh, Pun des trois fréres de la famille
iranienne des Buwayhides, ou Bouyides, qui, depuis plusieurs années, avaient
en combattant les licutenants des Samanides réussi a mettre la main sur les
provinces orientales du Fars, des Djibdl *, du Kirmén * et du Khuzistdn.
La puissance acquise par les Bouyides permit 3 Ahmad de se faire recon-
naitre grand émir en 945 avec le surnom honorifique de Mu‘izz al-Dawla *,
« celui qui fortifie PEtat », et d’inaugurer un régime nouveau qui devait durer
jusqu’en 1055.

L’originalité de ce régime avait tenu d’abord 2 son caractére familial. Les
principaux membres du clan bouyide, également comblés d’honneurs par le
calife, travaillérent, pendant deux générations au moins, avec un étonnant
esprit de concorde qui leur permit 2 la fois de contrdler les affaires califiennes,

92



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Cest-a-dire en fait le gouvernement de 1'Irak, et de maintenir leur domination
sur les provinces ou ils avaient réussi & implanter leur propre puissance. Ces
diverses régions furent, selon les époques, séparées et soumises 4 des princes
différents ou au contraire unies sous la domination d’un méme maitre, comme
ce fut le cas sous ‘Adud al-Dawla *, fils de 'un des trois fréres, qui, de 977
2983, fut le chef incontesté de la famille et regut du calife, en marque d’estime
supplémentaire, Poctroi du surnom « couronne de la Communauté », Tddj
al-Milla, qui lui fut décerné officiellement. :

Tous ces princes — et ce sera la le second trait caractéristique du nouveau
régime établi — obéissaient 4 des convictions shi‘ites qui contrastaient avec
celles du souverain sunnite au nom de qui ils exergaient une partie de leur pou-
voir. N’ayant pas en effet séricusement tenté de remplacer le calife abbasside
par un prétendant alide, ce qui aurait sans doute suscit¢ des. troubles graves,
ils avaient choisi de reconnaitre Pancien maitre de I'empire; quittes & écarter
de son entourage les personnalités qui ne leur paraissaient pas suffisamment
dociles. Mais ils favorisaient en méme temps I’essor<«du shi‘isme imamite, fai-
saient officiellement célébrer de nouvelles fétes *, embellissaient les mausolées *
érigés sur les tombes des Alides martyrs et encourageaient les efforts de tous
ceux qui créaient des colléges destinés & répandre'la doctrine imamite alors en
voie d’élaboration. En méme temps se. développait grice i eux, et & coté
de Iactivité des shi‘ites, celle des muftazilites, libres désormais d’exposer
leurs opinions. Cette situation n’allait ceépendant pas sans susciter de violentes
réactions de la part des sunnites qui répondirent parfois par des émeutes aux
manifestations shi‘ites. Période de fermentation et de relative tolérance
intellectuelle, la période bouyidefut aussi une période de troubles populaires,
principalement 4 Bagdad:

En troisiéme lieu, 1 régime avait tenté d’établir le gouvernement sur une
base quelque peu nouvelle. Si les institutions ne furent pas modifiées et si le
vizirat notamment fut maintenu, tout en étant rattaché au grand émir et non plus
au calife, 'organisation de ’armée, ou plutdt le systéme de rémunération des
militaires, subit alors quelques transformations non dépourvues d’importance.
La plupart des officiers se virent en effet octroyer de maniére réguliére des
« concessions fonciéres » ot liberté leur était laissée de percevoir les impdts
canoniques, sans qu’ils fussent pratiquement astreints a verser au Trésor une
redevance quelconque. Pareil procédé avait 'avantage de leur assurer une rému-

nération fixe ne dépendant pas des fluctuations financiéres, et par conséquent -

d’affermir leur loyalisme, si chancelant durant la période précédente. I avait

en revanche Pinconvénient de retirer au pouvoir central tout contrdle sur la

93



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

levée et méme P’assiette de I’'impdt dans les territoires concédés et d’encourager
3 une indépendance croissante les détenteurs de tels fiefs.

La classe militaire, constituée maintenant non seulement de Turcs, mais
aussi de Daylamites persans nouveaux venus, se trouva ainsi en mesure de jouer
un rote d’une efficacité accrue et de ’emporter sur les négociants-banquiers,
ainsi que sur les scribes et autres administrateurs dont les conseils restaient
néanmoins fort utiles aux émirs bouyides, eux-mémes assez peu cultivés. Seuls
les secrétaires eurent 3 ceeur de tenir une place active de mécénes et furent
parfois des lettrés de valeur, parmi lesquels figurérent des personnages tels
qu’Ibn al-‘Amid et Ibn ‘Abbad *.

A ces diverses transformations du systéme gouvernemental s’ajouta encore
impulsion nouvelle donnée au développement de la région du Férs ol rési-
dérent souvent les émirs. Une ville comme Shirdz * vit.s’élever des construc-
tions aussi importantes et luxueuses que les palais de Bagdad ol I'on distin-
guait maintenant, 4 c6té de ’ensemble des demeures califiennes, le palais émiral
ou « royal ». Ce phénoméne s’accompagnait de {a résurgence de traditions artis-
tiques locales et spécifiquement iraniennes, a-t-on pu dire, qui contribuérent
pour une bonne part & Péclat de la période_marquée par la domination des
Bouyides. Aussi bien les difficultés intérieures quisurgirent dans une ville popu-
leuse et intellectuelle comme Bagdad m’empéchaient pas la vie économique
d’atre alors florissante : les canauk furent remis en état en Irak et les routes
utiles au commerce restaurées ‘lorsqu’elles avaient été détériorées pendant
’anarchie régnant 1 la fin de'la.domination abbasside stricto sensu.

Originalement congu et organisé, le régime bouyide ne réussit point malgré
tout 4 se maintenir plus\d’un siécle. Non seulement le dangereux systéme de
la « concession », mais la‘situation religieuse instable et les rivalités d’ambitions
qui opposérent toujours les émirs entre eux et qui touchérent méme 2 la fin les
membres de la-famille, furent responsables de sa chute. Le calife sunnite, réduit
durant la premiére période & une position défensive, s’enhardit & partir du début
du x1¢ si¢cle 3 manifester davantage son autorité : ce fut alors que, soutenu par
des juristes A large audience et disposant de I’appui d’un nouvel allié, le Turc
Mahmtd * de Ghazna, qui s’était installé en Iran oriental, il osa condamner
officiellement le shi‘isme et le mu‘tazilisme. Le résultat de sa tentative fut
&’abord 4 Bagdad Pinstauration, dans le deuxiéme quart du i€ siécle, d’un nou-
vel état de désordre marqué par I’autorité de milices populaires urbaines. Mais
déja progressaient, 3 partir de I'Iran extréme, les armées qui allaient promou-
voir en Irak le rétablissement du sunnisme en méme temps qu’elles aidaient le
calife abbasside 4 reprendre sa place de champion d’une orthodoxie jusque-la

94



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

battue en bréche. Cétait Pinévitable réaction aux excés qu’avait engendrés,
ici ou 13, le développement de propagandes isma‘iliennes ou plus généralement
shi‘ites appuyant les prétentions de personnages habiles et ambitieux. Mais -
cétait aussi la conséquence de I’évolution historique qu’avaient connue, pendant
tout le xe siécle, des provinces iraniennes extrémes ot n’avait cessé de régner
un climat fort différent de celui que 'on connaissait plus a ’ouest.

Les chroniqueurs arabes en effet s’accordent tous pour louer le gouver-
nement de la dynastie samanide dont on a vu plus haut les tentatives de
domination de la Transoxiane et du Khurdsin se heurter & la résistance du
gouvernorat semi-indépendant des Tahirides ainsi qu’aux ambitions du révo-
lutionnaire pouvoir saffaride, alors en pleine expansion. La victoire & Balkh, en
900, d’Ismi‘fl ibn Ahmad sur le Saffaride ‘Amr ibn Layth.n’était pas seule-
ment la derniére étape d’une patiente progression commencée vers 820, lorsque
quatre fréres descendant d’un propriétaire foncier nommé Sdmin-Khudét
avaient obtenu, de la faveur du calife al-Ma’min,"d’importants postes de
gouverneurs locaux. Elle marquait surtout le triomphe d’une politique « tra-
ditionaliste * », opposée 4 I’habituelle attitude-des petits souverains musul-
mans portés au pouvoir par la fortune de leurs/armes. Ismi‘il et ses successeurs -

eurent pendant plus d’un siécle pour principal mérite, aux dires des contempo- .

rains qui visitérent leur royaume, de conserver leur autorité en maintenant d’une
part les anciennes prérogatives des.classes aristocratiques d’otl ils étaient issus
et en assurant d’autre part une ‘place de premier plan aux juristes et hommes
de religion dont ils aimaient & s’entourer. Faisant par exemple un vizir d’un
docteur hanafite * comme, Ab{l 1-Fadl al-Sulami, manifestant leur constant
attachement au sunnismé-et prodiguant des marques de respect au calife bagda-

dien dont ils sollicitaient officiellement Pinvestiture, ils avaient organisé leur "

Etat selon un systéme' complexe,  la fois hiérarchisé et bureaucratique, dont
on a vanté bien souvent P’efficace utilité sans qu’on puisse savoir exactement
dans quelle mesure les propriétaires locaux y étaient associés.

Ce systéme s’inspirait de celui des Abbassides, car I’émir, qui portait le
titre de « client du prince des Croyants », avait lui-méme un vizir, assisté de

divers chefs de service, un trésotier chargé de recueillir les impbts, un secré-

taire des domaines privés, un chef de la chancellerie appelé ¢« pilier du royaume »
et.un chef de la poste ou des services secrets. On relevait aussi, parmi les grands
serviteurs de I’Etat, le cadi, le préposé aux biens de mainmorte, le muhtasib *

95




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

et le chef de la garde. La Maison de I’émir, qui tenait une grande place; était
essentiellement composée d’esclaves d’origine turque qui servaient d’abord au
palais en qualité de valets et qui pouvaient ensuite, s’ils s’en montraient capa-
bles, devenir soldats et gravir les échelons de la hiérarchie militaire. La garde
du souverain, essentiellement servile, était ainsi liée de maniére fort étroite 4 sa
personne.

Mais la prospérité du royaume tenait aussi & la richesse naturelle de la
Transoxiane. Agriculture, artisanat et commerce y étaient également dévelop-
pés. Les villes avaient des relations fort intenses avec le Turkestar chinois ou
les pays de la Volga d’une part, le reste du monde musulman de autre; elles
exportaient certains des produits qu’elles fabriquaient parfois selon des mé-
thodes chinoises, le papier * notamment, et se livraient aussi au trafic de mar-
chandises importées, au premier rang desquelles venajent les fourrures et
auxquelles s’ajoutaient les esclaves de race turque ©u slave. On comprend
dans ces conditions ’admiration manifestée par ld plupart des géographes *
anciens pour ce pays de civilisation florissante et/pour le développement, aussi
bien religieux qu’intellectuel, qu’y connaissaitd I’époque la pensée islamique.

La garde turque des Samanides, qui concourait apparemment de maniére
efficace 4 I’équilibre interne du royaume et ne parait pas avoir été minée par les
heurts de factions rivales semblables & celles qui partageaient les troupes mer-
cenaires de I'Etat abbasside, devait. cependant jouer son role dans le déclin
final de leur puissance. Ce fut  des-officiers de cette garde qu’il revint, a la fin
du xe siécle, de renverser leurs anciens maitres et de remplacer la dynastie de
Transoxiane par une puissance nouvelle, d’origine turque cette fois, qui devait
prendre pour base de sa‘domination les provinces iraniennes extrémes faisant
aujourd’hui partie du‘moderne Afghanistan *. Le premier de ces officiers,
aprés avoir d’abord tenté sans succés, en 961, une ambitieuse manceuvre, avait
dii se retirer, avec_le corps des mercenaires qu’il commandait, 4 Ghazna ou il
exerqait les fonctions de gouverneur : ce fut 13 qu’il assura peu 2 peu sa demi-
indépendance. Son successeur, un autre ancien officier, organisa un Etat auto-
nome de fait et commenga 3 lancer en territoire indien des expéditions fruc-
tueuses qui furent reprises par le premier souverain indépendant de la- dynastie,
le célébre Mahmid, qui régna de 998 4 1030 et au nom duquel on accole habi-
tuellement le nom de sa capitale et résidence préférée, Ghazna *. Mahm(d de
Ghazna pénétra profondément dans PInde du Nord, intégrant ainsi 4 "Empire
islamique toute une vaste province occupée jusque-1a par des « infidéles », mais
étendit également son domaine vers PPouest, sur I'Iran occidental o il enleva
aux Bouyides les villes de Rayy * et Hamadhén *,

96



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Ses successeurs, tout en continuant la méme politique avec des succes
divers et en subissant les assauts de compétiteurs acharnés aussi bien turcs
quiraniens, devaient ensuite trouver dans leurs possessions indiennes la base
la plus stre de leur puissance. Non seulement ils s’appuyérent sur leurs res-
sources dés 1050, aprés avoir pratiquement dit reconnaitre le protectorat des
Saldjoukides, mais ils y trouvérent encore un répit temporaire de trente années
aprés que leur capitale eut été définitivement mise 4 sac, en 1I5I, par 'un des
fondateurs de la principauté naissante des Ghourides *. A Pimportance des
richesses qu’ils puisérent de tout temps en Inde, on attribue d’ailleurs le plus
bel &clat de leurs régnes, marqués, aux XI® et XIr® siécles, par des constructions
palatines fastueuses et par un essor des arts mineurs ayant pour paralléle 'essor
contemporain d’une nouvelle littérature poétique et épique en langue persane *
représentée par un personnage tel que Firdawsi *.

Les Ghaznawides toutefois, lors méme qu’ils menajent encore une vie
de mécénes raffinés, avaient d abandonner leurs prétentions dominatrices sur
les provinces iraniennes et sur le califat abbasside lui-méme. Ils P'avaient fait
au profit d’une nouvelle puissance politigue montante, celle des Saldjoukides,
dont ils avaient précisément favorisé lar croissance en permettant I’installation,
dans les fertiles plaines du Khurisén, de groupes de Turcomans * de la
tribu Oghuz, que les Samanides et leurs rivaux turcs avaient déj3, en Trans-
oxiane, utilisés comme mercenaires. Ce furent ces éléments, nomades a origine,
mais déja familiarisés avec les.intrigues du monde islamique et fraichement
convertis & sa religion, qui allaient ensuite déferler sur les régions iraniennes
et syro-mésopotamiennes_sous I'appellation de Saldjoukides, qui évoquait le
nom de leur héros éponyme, Saldjouk.

Ces bandes avaient plusieurs chefs. Mais les principaux d’entre eux furent
deux fréres qui réussirent 4 imposer leur autorité commune sans étre séparés
par trop de désaccords : Tchaghribeg et Tughrilbeg. Tughrilbeg *, qui joua le
role le plus important et mérita d’étre considéré comme le premier des trois
souverains portant dans I’histoire le nom de Grands Saldjoukides, occupa dés
1038 la ville de Nishdpiir *. En 1040, il infligea ensuite aux Ghaznawides la
défaite qui fit de lui le maitre incontesté du Khurasén. Sunnite de conviction,
il s%était immédiatement rallié au programme politico-religieux du calife de
Bagdad, qui ne tarda donc pas 4 reconnaitre sa prise de pouvoir. Il entreprit
alors, non seulement de poursuivre en Iran la lutte contre les isma‘iliens que

97




LA CIVILISATION DE L’ISLAM

CLASSIQUE

11.L’EMPIRE DES SALDYOUKIDES
A LA FIN DU XIe SIECLE

(D’aprés Historical atlas
of the Muslim peoples.)

A Paube de la Ir¢ Croisade, la dynastie saldj

kide étend sa domination du Syr Darya d
Konya et d la Mekke. Bien des territoires de ce
vaste empire sont cependant aux mains de bran-
ches collatérales ou de vassaux tentés par Pin-

dépend: et les di dants directs de Malik-
shah ne dominent plus que les régions centrales.
de PIran.

98



PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

FOYERS

sungezig sy 1>
SOPAMOIpRS 53] 211T5 sndstp sastoII ],

SIpOOIpYS $9p XNESTEA

saprmoipres

SUEZIN $IP 85310

ZSTAIMYNZVHD
s 2 BUZED) X
F—mamiE

—7 1553He NYSYEN

mdeysiN,
supe

Goapaiiqa e

uglpan(ch

SNIIINN
SEWNVAOY

ugyeyste
“upypeutel

S NYLSTHVAY.LHREY. ]

s
z,mhw.
.

529 NLLNVZAS TIIWE

A~

FHION ¥IW

99



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

les Ghaznawides avaient commencée, mais encore d’éliminer les hérétiques
bouyides qui dominaient toujours dans Poccident de cette province ainsi qu’en
Irak et dont le calife cherchait 4 secouer la tutelle.

Que le calife efit ou non, par des messagers, invité le chef saldjoukide a
accourir le délivrer, Tughrilbeg, en 1055, se présenta & Bagdad ol il entra sans
coup férir. Quelque temps aprés, le calife devait lui conférer le titre de sultan *,
qu’il fut le premier 3 porter officiellement et qui devait étre aussi décerné aux
Ghaznawides avant de devenir I’apanage de la plupart des petits souverains
locaux ultérieurs. L’appellation officielle de « roi de I’Orient et de I’Occident »
lui fut également accordée, qui lui donnait pouvoir sur les territoires encore
occupés par les usurpateurs fatimides. Libérateur et protecteur des califes
abbassides, le nouveau prince saldjoukide prenait la suite des émirs bouyides,
avec cette différence qu’il adhérait pleinement & la politique de redressement
sunnite voulue par le maitre bagdadien de ’empire.

Si Tughrilbeg eut 2 faire face en Irak 4 un retour offensif des éléments
shi‘ites, agissant cette fois pour le calife fatimide, ces troubles furent de courte
durée. Pendant ce temps, des armées de Turcomans avides de butin occu-
paient PArménie et pénétraient méme en terfitoire byzantin, tandis que Tcha-
ghribeg maintenait un ordre relatif au Khurdsin. Autant d’effets d’une fou-
droyante avance qui n’a pas manqué de poser aux historiens des questions dont
certaines ne sont pas encore clairement résolues.

1l semble néanmoins vraisemblable aujourd’hui d’admettre que les succes
militaires de ces hordes turques triomphant de principautés depuis longtemps
établies soient dus a leur mobilité. Cétait 13 une qualité qu’avaient perdue leurs
adversaires, Etats organisés dépendant pour leur défense des points d’appui ol
se trouvaient concentrés Papprovisionnement et le matériel de leurs troupes. De
la sorte, les armée§ puiissantes et bien équipées des Ghaznawides furent plu-
sieurs fois tenues en échec par de simples cavaliers, insaisissables dans leurs
courses, qui sacCageaient sans hésitation les meilleurs territoires et obligeaient
leurs ennemis & opérer dans des espaces dévastés. Quant a I'attitude des nota-
bles des grandes villes, qui généralement se soumirent aux Saldjoukides sans
esquisser la moindre résistance, elle peut s’expliquer par le fait qu’ils avaient
perdu confiance dans le pouvoir de protection de leurs précédents maitres,
dont le régime fiscal était par ailleurs lourd A supporter. Agriculteurs et mar-
chands, mém= ruinés par I'invasion turque nouvelle, n’avaient en fait d’autre
parti 3 adopter qu’un ralliement, fiit-il forcé, aux conquérants, en espérant
sauver grice 2 cette attitude la possibilité de ces relations commerciales avec
PAsie centrale qui étaient, depuis des siécles, la source de leur prospérité.

I00



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Atteignant dés lors de respectables dimensions, I’Empire saldjoukide allait
continuer de s’étendre sous les deux souverains suivants, Alp Arslan *, fils de
Tchaghribeg, et Malikshah *, fils d’Alp Arslan. L’ceuvre d’Alp Arslin consista
surtout dans la destruction des défenses byzantines, 2 la suite d’assauts réitérés
menés chaque année par des bandes de Turcomans contre les armées de
Byzance. En 1071, apres la bataille de Manzikert (ou Malazgirt *) qui faisait
échec au retour offensif du basileus, vaincu et prisonnier, I’Anatolie était ouverte
4 ces nomades pillards qui s’installaient peu 4 peu dans un pays désorganisé,
laissé sans administration et abandonné en partie par la population autochtone :
ce fut le point de départ du peuplement de la « Turquie » actuelle, Des émirats
se constituérent en divers points sous la direction, soit de parents des Grands
Saldjoukides tels que Sulaymin ibn Kutulmush, soit d’officiers de leurs armées
tels que Malik Danishmend. I’anarchie régnait partout et il fallut attendre le -

milieu du xr1e siécle pour que le fils de Sulaymin, Kilidj Afslan, réussit a unifier :' o

le pays en fondant la dynastie dite des « Saldjoukides de-Riim * », le mot Riim

dési t le territoire anciennement occupé par le§)Byzantins, ces héritiers - .
gnan pe p Y .

traditionnels de Rome. Entre-temps d’ailleurs la région avait achevé de devenir
turque; sous 'afflux de Turcomans nomades, batailleurs et peu disciplinés, que
repoussaient encore vers 1'Occident les débuts de I'invasion mongole * et que
les souverains iraniens préféraient canaliser vers une région frontiere ol ils
pouvaient s’employer utilement & repousser les attaques soit des Byzantins,
soit des croisés. Entre-temps encore le régne de Malikshéh, qui se contenta de
soutenir quelques expéditions contre.des parents rebelles en Transoxiane et
de raffermir son autorité dans Ia Syrie occupée depuis Alp Arslén, avait marqué
Papogée et la plus grande extension de I’Empire saldjoukide, aprés que le
Yémen lui-méme eut été soumis.

Cet empire, résultant 'd’une invasion de nomades telle que I’Orient n’en
avait pas connue depuis-la conquéte arabe, s’était organisé avec une rapidité
surprenante en dépit,de faiblesses qui furent cause de son démembrement.
Cétait 13 Pceuvre des administrateurs iraniens auxquels les souverains saldjou-
kides avaient fait appel, permettant 3 une aristocratie cultivée et depuis long-
temps islamisée de déployer ses qualités en disposant d’un pouvoir non négli-
geable. Aprés al-Kunduri, ministre de Tughrilbeg, le fameux Nizim al-Mulk *
avait obtenu le vizirat et fut, surtout sous le régne de Malikshdh, le véritable chef
du gouvernement, tandis que les souverains saldjoukides ne s’occupaient de
rien d’autre que des opérations militaires.

Parmi les problémes qu’il eut a résoudre se posa au premier chef celui de -

Parmée et de ses rapports avec les anciennes tribus nomades qui étaient & Pori- - =

I0I



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

gine de Pempire. Les solutions adoptées furent efficaces. Tandis que les Turco-
mans étaient fixés surtout, comme on I’a vu, dans des régions frontaliéres telles
que I’Anatolie et ’Adharbaydjan, Parmée de mercenaires, turcs eux aussi le plus
souvent, que les Saldjoukides voulaient conserver 4 leur disposition, fut soumise
3 une hiérarchie précise. Ses officiers, chargés de pourvoir eux-mémes & 'entre-
tien de leurs troupes, recurent en concession temporaire des domaines sur
lesquels ils avaient le droit de percevoir impdt foncier canonique. Ainsi était
résolu, grice A un procédé qui avait €té déja utilisé par les Bouyides, le probléme
de la rémunération de cette armée importante que Pon a parfois évaluée a
soixante-dix mille hommes. Ce systéme féodal d’un type un peu particulier,
qui s’intégrait dans I'héritage des traditions administratives antérieures, surtout
iraniennes, dont s’était fait Pécho le fameux Livre du gouvernement laissé par
Nizam al-Mulk, permit 3 Ia fois de satisfaire les exigences normales des troupes,
de maintenir leur encadrement et de favoriser la rendissance des campagnes.

1’administration centrale qui comptait, sous dés noms un peu différents,
les mémes services principaux que les administrations antérieures, abbasside
ou samanide, était doublée d’une administration provinciale encore plus solide,
avec des pouvoirs civils et militaires soigneusement distincts. Le souci dominait
de ne jamais laisser autorité aux chefs dé_garnisons des villes sur les préfets
chargés de collecter les impdts. Enfin des magistrats s’accupaient spécialement
de rendre cette justice extraordinaire\qui était, selon la Loi islamique, le privi-
lége du souverain, mais qui correspondait aussi 3 un usage cher aux tribus
turques. Ce qui permit au sultan-saldjoukide, profitant des efforts de ses admi-
nistrateurs, de se faire uneréputation de souverain modéle régnant sur un Etat
policé.

Cet Btat 4 la forte structure militaire et administrative était en outre un
Eitat sunnite dont lés,chefs avaient entrepris de lutter contre I'hérésie shi‘ite.
Tandis que la-Syrie méridionale était reprise aux Fatimides par une opération
militaire couronnée de succés, Nizdm al-Mulk organisa la formation des savants
et des administrateurs en favorisant le développement d’un nouveau systéme
d’enseignement. Les sciences religicuses, dispensées jusque-la par des pro-
fesseurs privés, dans les grandes mosquées ou les oratoires *, 4 des étudiants
qui ne jouissaient d’aucune allocation, le furent désormais dans des établisse-
ments réservés A cet effet et appelés madrasa *, dont les premiers avaient vu le
jour & Nishipir sous les Ghaznawides. Nizim al-Mulk créa lui-méme une
série de madrasas, dites « Nizimiya », qui portaient son nom en Iran, mais aussi
4 Bagdad et en Haute-Mésopotamie.

Dans les colléges de ce type, le professeur titulaire était nommeé et rémunéré

102



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

par le gouvernement qui d’autre part assurait I’entretien des érudiants. Un
contrdle étroit de I’enseignement était ainsi assuré par le pouvoir et on a suggéré
que la création de nouvelles madrasas répondait 2 la prétention du vizir de
s'arroger des prérogatives sultaniennes, sinon califiennes, De fait, les Saldjou-
kides et leurs ministres intervinrent dans les querelles doctrinales et la défense
du sunnisme qu’ils avaient organisée n’alla pas sans heurts. Tughrilbeg, qui se
ralliait en cela au programme califien, avait d’abord adopté le hanbalisme.
Par la suite P'ash‘arisme devait Pemporter auprés des dirigeants et Nizdm
al-Mulk soutint lui-méme ce mouvement, sans d’ailleurs réussir i imposer 3
Bagdad Ia doctrine correspondante.

Mais, tandis que le pouvoir encourageait juristes et théologiens qui tenaient
dans le gouvernement une place de plus en plus importante, les classes populaires
se laissaient plutdt séduire par des confréries * mystiques qui les encadraient
mieux que ne pouvaient le faire des institutions urbaines souvent désorganisées
et qui leur présentaient une religion plus vivante. Le sofifisme A cette époque se
vulgarisait et il trouva un défenseur de talent en la personne du célébre al-Gha-
zili * qui, tout en combattant avec acharnement philosophes et isma‘iliens,
entreprit de vivifier I'attitude religieuse en P'infériorisant selon ses méthodes.

11 s’agissait toujours, dans le cas de I’enseignement doctrinal comme dans
celui de la revivification mystique, d’une-ldtte contre les sectes hétérodoxes qui
continuaient cependant d’exister. Sien effetle shi‘isme fatimide déclinait, I'isma-
‘ilisme, dont on verra plus loin les efforts, se manifestait avec vigueur a Pinté-
rieur du territoire dominé par les'Saldjoukides. Sous les coups d’un « terroriste »
de ses adeptes, le vizir Nizim al<Mulk périt en 1092 peu avant que mourfit son
maitre Malikshdh, disparition.qui fut une perte considérable pour le souverain et
Pempécha de régler sa succession de maniére 2 sauvegarder I'unité de Pempire.

En dépit de I'organisation sévére de I’Etat saldjoukide, certains traits propres
au caractére turc y subsistaient en effet, parmi lesquels une conception familiale
du pouvoir qui apparait souvent chez les peuples nomades ou d’origine nomade
et selon laquelle la direction du groupe peut revenir a plusieurs fréres-ou étre
assurée par un ancien de préférence au jeune fils du chef disparu. D00 les
contestations sans fin et les luttes pour le pouvoir auxquelles durent se livrer aussi
bien Tughrilbeg, que menagait un demi-frére, qu’Alp Arsldn, en butte 4 la riva-
lit¢ d’un demi-frére, d’un frére ainé et d’un cousin de son pere, et que Malikshih
lui-méme, inquiété par son oncle Kawurd. Nizim al-Mulk avait su soutenir de
maniére efficace les droits d’Alp Arslan, puis ceux de son fils. Aprés sa mort, Ia
disparition du troisiéme Grand Saldjoukide ouvrit une crise qui devait aboutir au
morcellement final de 'empire. Des trois fils qui se disputérent le pouvoir pen-

103



LA° CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Saldjik
o) ags Arslan
Mika'il ( Saldjoukides de Riim)
Tu hailb
ughritbeg Tehaghribeg
|
A Kawart
Alp Arslin ( Saldjoukides du Kirmdn)
|
LI Tutush
Malikshah ( Saldjoukides de Syrie)
r 1 I |
Barkyaruk Sandjar Mahmuad Muhammad

( Grands Saldjoukides)
12. LA DYNASTIE SALDJOUKIDE

dant plusieurs années, celui qui réussit 4 se faire reconnaitre en 1118 comme chef
de la famille, et qui s’appelait Sandjar;.dut laisser le gouvernement de diverses
régions occidentales de ’empire 4 des-représentants de branches collatérales.

Ainsi apparurent lés ‘Saldjoukides d’Irak, qui régnérent jusqu’en 1194, les
Saldjoukides du Kirman; qui dominérent cette région de I'Iran jusqu’en 1186, et
les Saldjoukides de Rim, déja signalés, qui, aprés avoir accepté le protectorat
mongol, devaient régner jusqu’en 1307. En Syrie également s’était établie une
branche saldjoukide différente, inaugurée par Tutush, le frére de Malikshédh,
auquel devaient succéder ses deux fils, I'un 4 Alep, I'autre 4 Damas. Dans cette
région cependant, les dynastes saldjoukides allaient étre rapidement supplantés
par les officiers qui leur servaient de « conseillers », sous le nom d’azabeg *, et
qui constituérent 3 leur tour de nouvelles et éphéméres dynasties indépendantes,
les Bourides * 4 Damas et les Zankides * d’Alep et de Mossoul.

Ces épigones des Saldjoukides gardérent en grande partic les méthodes
de gouvernement définies par les premiers représentants de la dynastie, en méme
temps qu’ils en conservaient fidélement Porientation politico-religieuse. Pays
arabes et iraniens n’en évoluérent pas moins 4 partir de cette époque de fagons

104



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

sensiblement différentes. L’iranisation, qui avait commence sous les Samanides
pour se poursuivre sous les Ghaznawides, marqua certains pays de I'empire
ol la langue arabe cédait peu i peu la place pour se trouver bientdt réservée
aux seuls ouvrages de caractére érudit, qu'ils fussent religieux, philosophiques
ou scientifiques. Non seulement en effet les traditions iraniennes incarnées
dans la fameuse épopée du Livre des rois de Firdawsi étaient 4 nouveau cultivées
pour exalter un idéal quelque peu étranger & I'idéal purement islamique, mais
on recourut également dans les mémes régions au persan pour la composition
d’ceuvres littéraires non poétiques, tel le traité déja cité de Nizdm al-Mulk.
Pareille évolution fut sensible en Iran. Elle s’étendit & 1’Anatolie ol une littéra-
ture turque devait également bientdt naitre mais o les inscriptions des monu-
ments restaient, comme partout ailleurs A cette époque, rédigées en arabe. Elle
différenciait ainsi ces régions des provinces complétement arabophones du
Proche-Orient dont I'intégration a4 I’Empire saldjoukide.n’avait jamais été
marquée que sur le plan politique, religieux ou artistique.

Cependant, les Saldjoukides s’étaient, on I'a vusheurtés 4 Paction révolu-
tionnaire des isma‘iliens. Ceux-ci étaient représentés dans leurs territoires
par un groupe de shi‘ites extrémistes, li¢s 4 origine au mouvement fatimide,
quoique trés tot séparés de lui, qui s’étaient installés depuis 10go dans la for-
teresse iranienne d’Alamut, au sud de la mer Caspienne. Ce sont ces nizaris
qu’on appela en Occident les « Assassins *» Tis lancérent un appel 2 la révolte
contre les Saldjoukides. De la région d’Alamut ou ils avaient formé un Etat indé-
pendant et ol se succédérent jusqu’en/1162 huit « maitres », ils s’efforcérent
de harceler le régime saldjoukide en s’emparant de quelques points d’appui et en
pratiquant P’assassinat politique: Mais & partir de la fin du xue siécle, activité
de ces sectaires, dont les répréséntants étaient d’ailleurs impitoyablement mis
4 mort dans les villes ot ils.tentaient de s’infiltrer, ne fit que décliner en Iran.

Les nizaris s’étaiént~également implantés, avec la complicité de chefs
locaux, en Syrie o1 ils\avaient réussi, 3 la faveur des luttes contre les croisés, &
s’emparer de certaines places fortes. Ils y eurent pour « maitre » au XII® si¢cle
le fameux Sindn (1140-1192) qui lui aussi, comme les chefs du mouvement
iranien, se prétendait divinement inspiré, mais qui ne réussit jamais, malgré
les attentats individuels qu’il organisait, & imposer son autorité en dehors de
son noyau de forteresses. Dans les villes ses partisans furent, au début du
xi1e siécle en Syrie, massacrés systématiquement comme en Iran ety au cours
du x111e, on vit les isma‘iliens de ce pays abandonner leur doctrine illumina-
tive, puis se laisser enlever leurs forteresses, tout en continuant 3 former une
communauté vivant & I’écart.

105



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

L’activité des isma‘iliens en Syrie s’expliquait en partie par les troubles
dont ce pays fut le théiitre & I’époque des croisades. On connait les étapes et les
épisodes des diverses entreprises franques qui se succédérent depuis la prise de
Jérusalem en 1099 jusqu’a la perte d’Acre en 1291. Durant trois siécles, des
royaumes latins plus ou moins importants, organisés le plus souvent autour des
villes littorales, subsistérent en face des royaumes musulmans issus de ’Empire
saldjoukide. Un état de guerre presque permanent s’instaura dans cette partie
du monde islamique pendant toute cette période, situation qui y eut pour
conséquence un raidissement de I'Islam et un renforcement matériel et moral
des petites dynasties locales.

Dans les premiers temps toutefois, on ne saurait affirmer que les souve-
rains de Syrie aient été animés par un esprit de Guerre sainte farouche. Audébut
du x11¢ siécle, les Bourides de Damas étaient plus occupés par leurs querelles
personnelles avec leurs rivaux de Syrie septentrionale-que par la lutte contre
les Francs dont ils acceptaient le voisinage et recherchaient méme parfois
I’alliance. Ce fut seulement Patabeg de Mossoul; Zanki *, qui entreprit la contre-
croisade en attaquant le royaume d’Edesse, dont la chute entraina la II¢ Croi-
sade. Lui-méme et son fils Niir al-Din-n’eurent plus d’autre pensée que de
lutter contre les Francs. Peu 4'peu, au cours de ces régnes, un certain nombre
de positions et de territoires perdus furent repris. La contre-croisade s’accom-
pagna d’une renaissance sunnite qui, donna sa coloration & la civilisation de
Pépoque, tandis que de nouvellessmadrasas étaient créées & Alep ou & Damas
pour des professeurs réputés originaires de Haute-Mésopotamie ou d’Iran, les
uns shafi ‘ites *, les autres hanafites. Le souverain d’autre part se posa en prince
juste, défenseur de I'Islam et protecteur des opprimés, ainsi qu’en fait foi sa titu-
lature, travailla 4 la fortification des villes syriennes et gouverna avec ’appui d’un
groupe d’émirs auxquels il avait distribué en concession les territoires qu’ils
devaient défendre'grace 4 une armée entretenue sur le revenu desdits territoires.

Ces deux régnes zankides ouvrirent la voie & la dynastie des Ayyoubides,
fondée par le Kurde Saldh al-Din dont on a déja vu plus haut la forte person-

13. LA SYRIE AU TEMPS DES CROISADES —
(D’aprés le Westermanns Atlas zur Weltgeschichte.)

Dans la Syrie troublée de I'époque saldjoukide,  bientr Pobjer des attaques de souverains actifs
des principautés avaient été créées par les Francs  tels que Nidr al-Din, puis Saladin. Progressive-
d la suite de la Irt Croisade, tandis que Uinté-  ment Saladin réussit & conquérir la plus grande
rieur du pays restait seul aux mains des musul-  partie du royaume de Jérusalem, dont la capitale
mans. Ces principautés groupées autour d’Edesse,  fut reprise en 1189.

d’Antioche, de Tripoli er de Férusalem furent

106



FOYERS

PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE

L’EMPIRE

e

CHYPRE

N
SALDJOUKIDES DE RUM

L4
Konya

Q

Séleucice

ROYAUME Acrele—0: Zade
. Haiteb——e
DE Césarée S=—Nazareth

Athlith,
JERUSALEM

(10gg)rat

Ibelin

. Nap/!(\usc/
Lydda’ /¥
—= Jéricho

o |

v

: — J‘(erak
[—DPecira
M EGYPTE —7
/ Ayl

Ascalon JR3MIEE Terysalem
Gaza Bethléem”
Bayt Djibrin”/

VA

‘i Conquétes de 1185

Antioche

Conquétes de Salih al-Din

Royaume de Salah al-Din
en 1171

en 1174

Conquétes de 1187-1189

Places fortes restées
aux mains des croisés

107



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

nalité mettre fin aux derniers soubresauts de la puissance fatimide en Egypte.
Lui-méme et ses successeurs modelérent la physionomie du Proche-Orient
arabe 3 la fin du x11® et dans la premiére moitié du xmre siécle. D’abord fut
continué 'effort de contre-croisade qui permit 4 Saladin de vaincre les Francs
4 la fameuse bataille de Hattin * en 1187, de reconquérir Jérusalem avec son
armée de cavaliers kurdes ou turcs et de faire échec aux entreprises maritimes
byzantines ou occidentales, grice i la flotte qu’il avait reconstituée. Ensuite fut
pratiquée une politique plus souple, celle de la période « de détente et d’orga-
nisation », selon les termes de C. Cahen, qui suivit la mort de Saladin. La dimi-
nution de Pardeur belliqueuse était due en partie aux dissensions qui avaient
éclaté entre ses fils, car la conception familiale du pouvoir, qui avait rongé le
régime bouyide et abouti 4 I’éclatement de la dynastie saldjoukide, fit également
ses ravages chez les Ayyoubides. L’unité de leurs possessions ne fut jamais
réalisée que lors de courtes périodes, par exemple sousCal-Malik al-‘Adil, entre
1200 et 1218. Toutefois leur attitude lors de la III¢ ‘Croisade s’explique aussi
par une mentalité nouvelle qui se fit jour A cette époque : le désir d’éviter des
actions militaires dispendieuses et de développer avec ’Occident des relations
commerciales qu’avait déji encouragées Saladin. Ces relations, facilitées par la
mainmise des Ayyoubides sur le Yémen, permirent, non seulement i I'Egypte,
mais aussi 4 la Syrie du Nord, de devenir plus que jamais les centres d’un
trafic international dont bénéficiait, indirectement le pouvoir par les taxes
auxquelles ce trafic était soumis.. Le renforcement du sunnisme n’en fut pas
moins poursuivi, bien que les Ayyoubides eussent eu tendance i favoriser les
shafi‘ites plutdt que les hanafites, et les colléges se multipliérent de fagon
impressionnante dans les\villes syriennes au cours de la premiére moitié du
xire siécle, Les hommes de religion étaient alors volontiers associés au
gouvernement d’une.fagon plus étroite que sous d’autres régimes ; ils étaient
souvent envoyés €n ambassade et il leur arrivait, ainsi que le fit ce mystérieux
shaykh * errant’que fut al-Harawi*, de donner au souverain des conseils
pratiques fort précis.

Les mesures prises par les princes ayyoubides pour assurer le dévelop-
pement intellectuel et économique des régions qu’ils dominaient se situaient
parallélement A celles que mit en ceuvre le calife abbasside al-Nisir * entre 1180
et 1225. Ce souverain, pour essayer de réconcilier sous sa direction shi‘ites et
sunnites en Orient, tenta de recouvrer Pautorité perdue par ses devanciers en
instaurant une sorte d’ordre de « chevalerie * » auquel des dynastes indépen-
dants Staient invités 4 adhérer; ils reconnaissaient alors de fait son prestige
politico-religieux. Sous son impulsion, des liens étroits se noudrent avec les

108



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

Ayyoubides. Il mourut néanmoins sans avoir pu mener i bien son entreprise, -
alors que déclinait également la puissance des derniers Ayyoubides, incapables
de mettre fin aux dissensions qui divisaient leur famille. L’initiative de I’un
d’entre eux, qui avait cru devoir recruter un nouveau corps d’esclaves turcs
mercenaires, aboutit finalement, en 1250, au renversement de la dynastie a
laquelle allait succéder en Egypte ce régime étrange des Mamlouks *, ces sou-
verains ¢ esclaves », ou du moins d’origine servile, qui devaient parcourir les
étapes d*un cursus honorum extrémement strict, mentionnées dans leurs titres
et dans les blasons * qui éventuellement les accompagnaient. Le Proche-Orient
arabe se trouvait ainsi dans un état de moindre défense quand déferlérent sur
lui les hordes mongoles qui ravagérent la plupart de ses villes et furent arrétées
seulement en Syrie méridionale par lesdits Mamlouks 3 la fameuse bataille de
‘Ayn Djaldt *, en septembre-1260.

[ 4
uant 3 ’Occident islamique, 4 1a méme époque, on considére souvent qu’il
q poq q

constituait une entité bien différente du monde oriental et qu’a partir de ’époque
des Saldjoukides, comme I’a écrit J. Sauvaget, ¢I’Orient et le Maghreb se tourné-

rent le dos ». Cette affirmation, qui repose sur d’indiscutables évidences puisque - -

I’Occident ne connut pas alors les mémes transformations politiques et sociales
que les régions soumises 4 P'influence saldjoukide directe, demande toutefois 2
&tre nuancée car les liens ne furent jamais rompus aussi nettement qu’on ’a dit
entre les deux parties du monde musulman. Au contraire, des analogies frappan-
tes apparurent dans leur histoire pour la période qui s’étend du X1 au x111® siécle.

Tout d’abord le mouvement de restauration sunnite accompli en Ifrikiya
sous P’égide des Zirides au ‘début du x1¢ siécle rappelle 3 certains égards ’évolu-
tion contemporaine quis¢ dessinait dans les provinces orientales de I’Empire
abbasside. Dans les deux cas par exemple, ce furent des dynasties non arabes,
Pune turque et I'autre berbére, qui prirent la défense de I’Islam sunnite. Méme
si 'invasion des Band Hilal, qui a si fortement marqué un auteur postérieur
comme Ibn Khaldfin * et modifié 4 ’époque I’équilibre ethnique, politique et .
économique de PIfrikiya, acheva, comme Pa dit G. Margais, de libérer la Ber-
bérie de la « tutelle orientale », cette rupture se situa surtout sur le plan poli-
tique. Les dynasties berbéres apparues au Maghreb dans les décennies qui
suivirent restérent en fait, par leurs programmes politiques et religieux, proches
des mouvements de pensée orientaux.

Les Almoravides * d’abord, frustes nomades du Sahara vivant en commu-
nauté dans des « couvents militaires », prénérent une stricte discipline inspirée

109



‘LA CIVILISATION DE L’ISLAM

CLASSIQUE

14. L’'OCCIDENT MUSULMAN
AU DEBUT DU XIlI¢ SIECLE

(D’aprés Historical atlas
of the Muslim peoples)

Les Almohades, aprés avmr supplanté les AImo-
ravides et étendu leur d son sur I’ ’
du Maghreb, tentérent vainement de défendre,
contre Ies offensives des rois chrettens, les terri-
toires d’Espagne restés entre les mains d’émirs
musulmons. Avec ' la désagrégation de leur
empire dtsparmt la supmnatm islamnigue sur-le
bassin occtdental de la Méditerranée.

I10



PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

FOYERS

\

.

)

/ dI¥ONOH da IWVAOR

\\uﬂ“wnism 7 _ w

qoduy,

I

s2qes);
T

’ xe)S um‘w«_m;
‘ &
¢ 5w 1_223_@:

|

SOUUINUPA SUOISSISSOT
unuezdg sdwy T
sspiqnokiy 2
sspegowry [[T[[TT]

‘__ eping

%
2 UEno1rE _r\\
ESM o

aurss[eg s
dIW ANNIINFHYHAL

L
TAIIWH-LNIVS

Z\f

asnoeIfg, v
? e
.
« ANNFINOI &

au3eyure)
w i

~ Drots A? o E_:w_a _EH_, o]
dIW y Ty,
el INOIVaTHRYS Q
/ El sapdeN X apaoL]
e u\’ SO0,
d suopaIEg ATTLLS!
NOSYIY.Q _u:nni P

uusl L ka“

VBIO FIPW

2l

UL ELIW]

Iv_Imeigiog

sauvave 2

owwama;w \/mn \
TNAYAOY __oE:.Si/Z

\ =ou.~\/,
A foat 3a

‘AQY

AWNYAOY

/7 TYONLYOd 8a

AWNVAOH

*oFenueg

e e agheing oD

III




LA CIVILISATION

DE

L’ISLAM CLASSIQUE

| 800

| 1200

| 1300

| 1400

| 1500

| _ 1600

| 1700

| _ 1800

660

750

Espagne Maghreb T Egypte Syrie Anatol
Umayyades
Abbassides
Idr. Agh.
Umayyades Toulounides l
d’Espagne
anarchic Fat. Ikhshidides Hamdanides
berbére amdanides
Zir. anill
Reyes de Tayfas Fatitqifieg
Almoravides Ham
Atabegs
Zankides Saldio
Almohades de Ri
Ayyoubides
Nasrides Mér. Halfs! |
Mamlouks
7
Sharif
Ottomans

I5.

TABLEAU GENERAL DES PRINCIPALES DYNASTIES



FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE
i
¢ Irak l Iran ecc. Iran or. Transoxiane l Afghanistan Inde
: 7,
. Umayyades p
/ 7 / /
/ i i
Abbassides
l Tahirides / /
Saffarides /}
, Samanides //
i [
! Bouyides
b
_ Ghaznawides
Saldjoukides

" Grands Saldjoukides l
m Ghourides

e l Khwarizmshahs

Abbassides r

Mongols
Sultans
de
- Delhi
: Etats Turcomans Timourides
Safavides Khanats Moghols
de
I'Inde
Kadjars Rois

113




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de la doctrine malikite dont leur chef, Ibn Yisin, s’était imprégné. Cette orien-
tation leur avait été transmise par Iintermédiaire d’un célebre juriste de Kai-
rouan, qui de son cdté avait recueilli en Orjent Penseignement dispensé par les
maitres de ce temps. Le role joué dans le régime par les jurisconsultes fut donc
toujours important et il fallut par exemple I’approbation des docteurs pour que
Yisuf ibn Tashufin, le fondateur de Marrakech *, décidat de passer en Espagne
ot il renversa les principautés musulmanes encore existantes et infligea aux rois
chrétiens la sévére défaite de Zallaka, en 1086. Cette situation s’accompagnait
d’un renforcement de ’esprit traditionaliste, tandis que le régime almoravide
combattait non seulement les vestiges de shi‘isme ou de kharidjisme, mais
aussi la pratique de la théologie * dogmatique : ce qui explique, selon H. Laoust,
la condamnation portée en 1109 contre les écrits d’al-Ghazali qui furent solen-
nellement briilés & Cordoue. Mais elle n’excluait pas essor artistique qui se
manifestait, notamment pour P’architecture, sous I'impulsion d’une Cour raffi-
née, de plus en plus gagnée aux habitudes andalouses.

Quant & la dynastie qui, au début du x11¢ siecle, vint ensuite prendre la
reléve, ce fut celle des Almohades * ou « partisans de "unicité divine » fondée
par Ibn Tmart, énigmatique personnage de race berbére qui avait fait lui aussi
en Orient un séjour sur lequel nous sommes'mal renseignés : il y aurait, selon
une tradition sans doute légendaire;, rencontré le célebre penseur al-Ghazali.
Toujours est-il qu'aprés avoir débarqué sur la cote d’Ifrikiya il avait gagné le
Maghreb extréme en préchant une doctrine nouvelle et en se présentant 3 son
tour comme un mahdi. Sa position était en fait, sur le plan théologique, ins-
pirée de I'ash‘arisme, sinon‘méme du mu‘tazilisme avec lequel elle partageait
le souci de sauvegarder I’authentique « unicité » divine. Dans le domaine juri-
dique elle se fondait sur les sources classiques du droit, quoique Ibn TGmart
refusit toute affiliation aux écoles existantes.

A Tinmal,ed. 1124, fut ainsi organisé un petit Etat montagnard et révolu-
tionnaire comprenant un conseil de dix propagandistes * et une assemblée
de cinquante autres personnages choisis pour leur zéle missionnaire. Puis
Ibn Timart entreprit la lutte contre les Almoravides. Son successeur et disciple
de ia premiére heure, ‘Abd al-Muw’min, qui régna entre 1130 et 1163, réussit
renverser la dynastie abhorrée, 4 imposer la domination almohade dans I’ensem-~
ble du Maghreb et 4 établir une sorte de protectorat sur les principautés de
I’Andalus, en n’hésitant pas 4 prendre le titre califien d’ émir des Croyants ».
Cependant ses descendants, aux prises avec des rébellions au Maghreb et en
butte aux attaques des rois chrétiens en Espagne, ne purent éviter la défaite de
Las Navas de Tolosa * en 1212, qui entraina la perte de la plus grande partie

114




FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE

des territoires musulmans, a P’exception du royaume de Grenade *. C'était la
fin d’une période qu’avait surtout marquée lintensité d’une vie savante et
intellectuelle encouragée par les souverains, tandis qu’un style pétri d’influences
orientales se faisait jour dans le décor ou la conception des monuments et que
la pensée philosophique se signalait par un renouveau bref autant qu’éclatant.
L’Empire maghrébin ne tarda pas ensuite a se disloquer, pour faire place aux
trois royaumes berbéres des Mérinides * a l'ouest, des Abdalwadides de
Tlemcen * au centre et des Hafsides * en Ifrikiya, tous Etats enti¢rement auto-
nomes et relativement prospéres quoique la prétention des Hafsides a se faire
reconnaitre califes peu avant la chute de Bagdad diit rester sans lendemain.

D’autres dynasties, non moins jalouses de leur indépendance, mais limitées
4 un domaine étroitement circonscrit du point de vue géographique et exposées
toujours a des attaques extérieures venues soit de I’Orient, soit de I’Europe en
pleine expansion, allaient ensuite leur succéder, tandis que L’emprise islamique
sur PEspagne se réduisait peu & peu & Pexistence de la‘seule principauté des
Nasrides *, célébre surtout par les vestiges de son palais-citadelle de ’Alham-
bra, 4 Grenade, et par les derniers feux qu’y jetait\in art hispano-mauresque
finissant. On assistait alors 4 un lent repli sur elle=méme de la civilisation arabe
d’Occident, soucieuse de conserver, sous une forme imparfaite et durcie, mais
néanmoins le plus souvent reconnaissable,-les traits fondamentaux de la civi-
lisation classique de I’Islam arabe.

En Orient au contraire cette méme civilisation, que Pinvasion saldjoukide
avait contribué déja A transformer, allait continuer de subir, de siécle en siecle
et selon les régions, de complétés mutations, tout en conservant volontairement
sous ses nouveaux aspects, le reflet de ce qu’elle avait jadis été dans son haut
Moyen Age impérial{ Trois ensembles notamment, on pourrait méme dire
trois mondes, devaient peu 4 peu s’y distinguer, & la suite des invasions turques
renforcées par 'invasion mongole du xmre® siécle. Il y avait désormais, & V’est
de la frontiére marquée par I'Irak, Pensemble iranien et indo-iranien ol appa-
rurent, aprés des années de troubles sous la domination des H1-Khéns * et de
leurs épigones, les dynasties des Safavides * et des Moghols *, régnant chacune
sur une moitié de cet immense domaine. Dans Iensemble turc s’imposérent
les Ottomans *, qui construisirent pour des siécles un nouvel empire mi-euro-
péen et mi-asiatique aprés qu’ils eurent triomphé des diverses principautés
anatoliennes tribales au milieu desquelles leur puissance avait d’abord grandi.
Enfin I’ensemble arabe du Proche-Orient, demeuré jusqu’au XvI® siécle soumis

115



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

aux Mamlouks, conserva, méme sous I'emprise ottomane, originalité de sa
culture uniquement arabophone.

Mais le fait le plus frappant reste que dans ces divers ensembles les prin-
cipes de gouvernement et d’organisation sociale propres 3 la civilisation isla-
mique, loin de disparaitre, ne perdirent jamais leurs droits et surent s’adapter
4 des unités ethniques et géographiques ot ils se contentérent de subir les chan-
gements appropriés. D’oti I’élaboration, en milieux turc et persan, de formules
a bien des égards semblables 3 celles qui avaient été en vigueur en milieu arabe
médiéval et qui en arrivérent & se heurter avec brutalité, dans le cours du
X1xesiecle, aux conceptions occidentales.

L’histoire des civilisations islamiques du x111° au xrx® siécle, dominée par
Ia volontaire et nostalgique imitation de la société abbasside impériale, est en
fait celle de réajustements matériels, toujours recommencés et toujours insuf-
fisants, Dans les domaines de la technique, de ’organisation sociale et de Ia for-
mulation intellectuelle, un Orient moins sclérosé_que'le Maghreb, mais pri-
sonnier lui aussi de son passé, se laissait peu 4 peu distancer par un monde non
musulman considéré par lui comme trop fonCiérement étranger pour qu’il
réagit jamais sur son évolution autrement qu’en des affrontements parfois tra-
giques. La religion islamique n’était pas touchée pour autant et devait continuer
de s’ouvrir pacifiquement de nouveauxsterritoires, I’ Afrique hoire d’un c6té et
de Pautre 'Indonésie *. Mais la civilisation islamique ne devait plus jamais
retrouver le triomphant cadre médiéval dans lequel elle avait su s’élaborer
comme un tout et surmonter.ses divisions internes dans la conscience
d’une supériorité alors incontestée.



DEUXIEME PARTIE

RELIGION
ET SOCIETE







CHAPITRE IV S

LE DONNE REVELE ET
SON APPROFONDISSEMENT

(viie-vIIi® SIECLE)

activités de Phomme, sa vie spirituelle et motale’comme son attitude

sociale et politique. Il n’exigeait pas seulement une adhésion 2 des vérités,
il imposait aussi un ensemble de prescriptions qui-téglaient Porganisation tem-
porelle de la Communauté des croyants. C’était donc sur ce donné révélé que
reposait la vie du musulman et ¢’était autourde lui que s’étaient organisés, dés
une époque ancienne, le monde islamique impérial et sa civilisation.

Sans doute d’autres éléments d’origine profane entrérent-ils dans cette
derni¢re &aboration. Les traditions des pays conquis par les premiers musul-
mans, par exemple, ne furent pas éliminées de maniére définitive, que ce fussent
des traditions artistiques, littéraites et philosophico-religieuses ou des usages
coutumiers. Elles ressurgirent.sous des formes plus ou moins vivantes, parfois
en conformité avec les nouveaux principes religieux, plus souvent en opposition
avec eux, si bien quel’on"ne peut affirmer, loin de 13, que le donné révélé ait
jamais commandé tous' les aspects de la civilisation grandie sous I'égide de
PIslam. Ce donné toutefois constitua la base sur laquelle s’édifia Ia vie nouvelle
de la communauté islamique, jalouse de ce qui faisait son originalité par rapport
aux sociétés antérieures, et 13 méme ol il parut peu & peu battu en bréche, il
demeura un élément dont ia résistance continua de s’affirmer et dont on ne peut
négliger le role primordial.

Ce donné est beauccup moins facile 4 définir qu’on pourrait le croire et it
ne se présenta jamais avec cette simplicité monolithique dont on fait trop aisé-
ment crédit 4 la foi mulsumane. Fourni par un texte coranique au sujet duquel
se firent jour diverses hésitations, il fut Pobjet de précisions successives qui trés

RELIGION révélée, I'Islam, dans son acception médiéyale, régissait toutes les

119



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tot provoquérent I'éclatement dans la Communauté de controverses ou méme
de divergences souvent fort graves qu’a déja laissé deviner un exposé historique
pourtant simplifié. Facteur d’unité, il fut aussi et resta facteur de division,
dans la mesure ou il fut objet d’interprétations différentes et ol ces inter-
prétations furent liées & des mouvements politiques empreints chacun de
fanatisme.

Du Coran d’abord, qui s’identifiait par définition dans P’esprit des croyants
avec la Parole de Dieu et qui constituait donc la régle essentielle de leur compor-
tement, il ne faut pas oublier que les versets, « récités » par Muhammad, ainsi
quon P’a vu plus haut, sur un ordre impératif auquel il n’était pas maitre de se
soustraire, ne se présentérent que tardivement comme un intangible dépét,
fixé dans Pordre et la forme que nous connaissons actuellement. Leur texte
sacré a son histoire, sans laquelle on ne saurait comprendre bien des discussions
des premiers siécles.

Selon la tradition musulmane elle-méme, ils. ne furent point consignés
par écrit sous le contrdle de Muhammad, qui/ne les réunit jamais comme un
tout, et se contenta d’annoncer peu de temps seulernent avant sa mort la fin
d’une Révélation échelonnée sur une longue série d’années. Ils avaient en outre
4té communiqués par fragments successifs)d la faveur de circonstances chan-
geantes au cours de P’existence du Prophéte, sans que jamais celui-ci se sentit
li¢ par une affirmation antérieure i «,Nous abrogeons un verset ou le faisons
oublier, nous en apportons un meilletr ou un semblable », est-il dit par exemple
au verset 100 de la sourate I,

L’initiative de quelques Compagnons explique seule que divers passages
en eussent été progressivement notés de maniére non systématique et sur des
matériaux de toutes sortes, le plus souvent fort rudimentaires (feuilles de pal-
miers, tessons ou fragments d’os), puis regroupés jusqu’a donner naissance 3
de véritables copiés'sur parchemin. Plutdt qu’a ces feuillets, on se fiait cependant
davantage 2 la mémoire d’auditeurs dont on disait que certains « réunissaient la
Révélation dans leur poitrine », A de tels personnages revint donc ensuite,
selon des témoignages qu'il n’y a pas lieu de récuser, la tiche de mettre par
écrit ou plutdt de dicter leur propre recension des sourates coraniques. Le
cousin de Muhammad Ibn al-‘Abbis, son autre cousin et gendre °Ali, de
célébres traditionnistes tels que Ubayy et Ibn Mas‘dd * furent ainsi respon-
sables de versions personnelles, tandis que les premiers califes Ab{i Bakr et
‘Umar faisaient exécuter la méme tiche par Zayd, ancien affranchi du Pro-
phéte, qui avait vécu dans son entourage immédiat et lui avait méme, selon
certains, servi de « secrétaire ». Cette derniére recension fut ensuite choisie, au

120



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

temps du troisiéme calife ‘Uthmén et sur son ordre, pour avoir seule autorité
et devenir la « vulgate », officiellement copiée en divers exemplaires que 'on
envoya dans chacune des grandes villes du monde musulman telles que Damas,
Kifa, Basra et la Mekke.

Cette derniére mesure, qu’il parait difficile de mettre en doute, suffirait 4
prouver que le texte sacré ne fut pas immédiatement établi de fagon irrévoca-
ble. Elle n’empécha d’ailleurs point les habitants de Kifa de rester fidéles 2
la version d’Ibn Mas‘{id, dont certaines variantes nous sont parvenues, €t elle
n’effaca pas non plus le souvenir du corpus de ‘Ali, qui présentait les sourates
dans un ordre différent et qui contenait en outre des chapitres supplémentaires
dont certains ouvrages conservent le texte. Aussi bien trouve-t-on trace encore
de Pimprécision avec laquelle fut fixée la Révélation dans les titres divers que
donnent 4 quelques sourates les recensions officielles, appelant par exemple le
méme chapitre ici « ’Aide » et 1a «1a Controverse ».

Des « lectures * » différentes du texte établi restérent.d’autre part long-
temps possibles en raison, non seulement de absence de signes marquant les
voyelles dans la graphie arabe primitive, mais aussi(de la polyvalence de cer-
taines lettres de cette écriture lorsqu’elles sont dépourvues de points diacritiques,
ce qui était le cas dans les plus anciennes copies,ol le méme signe pouvait par
exemple étre lu b, n, t, th ou y. Plusieurs, systémes de lecture coranique se¢
répandirent ainsi dans les premiers temps, de 'Islam et on attendit le xe siécle
pour fixer 3 sept le nombre des lectures autorisées, lectures entre lesquelles les
différences restaient généralement rhinimes, mais qui n’en faisaient pas moins
Pobjet de discussions parfois passionnées en raison des interprétations tendan-
cieuses qu’elles pouvaient introduire. La vérité est qu’il reste difficile de distin-
guer entre « lectures » et ¢ variantes », les lectures d’Ibn Mas“d par exemple,
encore utilisées au début du x¢ siécle et demeurées surtout en faveur dans les
milieux shi‘ites, comportant parfois des additions qui les apparentent plutdt
A des variantes.

Un exemple de divergence de lecture peut étre fourni par le texte du ver-
sét 56 de la sourate XXXIII, ot la phrase : « Dieu et Ses anges prient [ yusallina)
sur [‘ald] le Prophéte [al-nabf] » était lue par Ibn Mas‘ad : « Dieu et Ses anges
unissent [yasiling)] ‘Ali [‘Aliyan] au Prophéte [bi-I-nabf] », ce qui introduisait
la personnalité de ‘Ali, particuliérement chére aux shi‘ites, dans un contexte
ot selon d’autres elle n’avait que faire.

Un exemple d’addition peut étre demandé au verset dit « de la Lumiére »
(Coran, XXIV, 35) o, au lieu de : « Dieu est la Lumiére des cieux et de la terre.
Sa Lumiére est 4 la ressemblance d’une niche ol se trouve une lampe... », Ibn

I21



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Mas“dd lisait : « Dieu est la Lumiére des cieux et de la terre. Sa Lumiére est &
la ressemblance de la lumiére de celui qui croit en Lui et aime les gens de la
famille de Son Prophéte ; elle est comme une niche ou se trouve une lampe... »

Dans les deux cas cités, P’allusion est manifeste au role éminent de ‘Ali et
au devoir d’aimer les descendants du Propheéte, selon les exigences de la doc-
trine shi‘ite. Mais il existe aussi des variantes moins « orientées », & I’instar de
celle qui concerne le début de la sourate CIII, fu aujourd’hui : « Par le Destin,
I’homme est en perdition, sauf ceux qui ont cru », tandis qu’lbn Mas‘Gd
lisait : « Par le Destin, certes Nous avons créé ’homme pour sa perdition. »

Les versions d’Ibn Mas‘dd furent condamnées officiellement a Bagdad
au début du xe siécle, ce qui montre qu’elles étaient encore a ce moment ouver-
tement conservées dans certains milieux. Quant aux lectures coraniques auto-
risées, elles avaient alors chacune leur zone d’influence, I'une Damas, I’autre
Basra par exemple, et il était d’usage de toujours diriger la Pri¢re, dans une
ville déterminée, en récitant le Coran selon une méme lecture. On sait ainsi qu’en
Syrie, d’aprés un géographe du x© siécle, régnaient/les lectures d’Abl ‘Amr,
partout sauf 3 Damas ol dans la grande mosquée on ne pouvait diriger la
Priére que si 'on savait la lecture d’Ibn ‘Amir. L’intérét porté 4 ce genre de
divergences dépassait beaucoup le domaine des simples spéculations pour tou-
cher celui de la vie religieuse quotidiénne, comme en témoigne une anecdote
vivante du méme auteur, al-Makdisi *, racontant comment il avait suscité 4
Zabid, dans le Yémen, I’étonnement d’un cadi pour la lecture qu’il avait
adoptée.

Ces variations textuellés s’ajoutaient aux nombreuses obscurités du Livre
sacré pour expliquer que‘le)Coran eiit fait dés une époque ancienne l'objet de
commentaires de caractéres irés divers et non dénués d’intentions polémiques.
A cdté des explications purement grammaticales, nécessaires pour la com-
préhension d’une langue archaique, y figuraient & Poccasion des interprétations
parfois symboliques, destinées 4 justifier telle ou telle doctrine. Au sens obvie
des versets, certains commentateurs opposaient par exemple un sens « caché »,
considéré comme le seul vrai. Tandis que les traditionalistes restaient fidéles
au sens obvie, les rationalisants ou les tenants de doctrines ésotériques défen-
daient avec dpreté cette signification nouvelle.

On comprend qu’une telle exégése ait rencontré dans les premiers temps
des détracteurs. Mais les efforts de caractére moins tendancieux suscitajent
également des réticences, car ’explication du texte révélé menait trop souvent
3 y découvrir des contradictions et 3 tenter de les résoudre en faisant appel
des raisonnements oi1 opinion personnelle et le souci de la logique tenaient

I22



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

une grande part. On considérait donc ces tentatives comme des impiétés et
Pon préférait d’abord penser que Dieu avait exprimé sa pensée correctement et
clairement ; un verset ne déclare-t-il pas en effet : « Si tu vois ceux qui cherchent
4 approfondir Nos signes [aydz, mot qui a ce sens ajoute encore celui de « verset
coranique »}, détourne-toi d’eux » (Coran, V1, 67).

La science des commentateurs ayant néanmoins conquis peu a peudroitde
cité, on discuta ensuite des régles 4 suivre, les uns exigeant que les interpré-
tations fussent appuyées sur des traditions remontant au Prophéte ou aux
Compagnons, les autres faisant intervenir des réflexions extérieures & ce cadre.
En fait, les conditions dans lesquelles le texte du Coran avait été recueilli et
conservé avaient ouvert la voie 3 nombre d’incertitudes réclamant des enquétes
approfondies. D’un autre cbté, tous les mouvements religieux ou politico-
religieux qui se manifestérent en Islam ne pouvaient qu’éprouver Pinéluctable
nécessité de justifier leur doctrine par un recours plus ou moins subtil & leur
propre interprétation du texte de la Révélation, demeuré pour eux aussi la base
de leurs constructions nouvelles. Significatif est par’exemple le fait que le
mu‘tazilisme, école souvent qualifiée de rationalisante et & laquelle on fait
parfois crédit d’un « systéme philosophique », bien que cette derniére expres-
sion soit abusive, ne dédaigna point de démontrersa thése du « Coran créé » en
recourant  des versets coraniques. Méme les adeptes de doctrines ésotériques
croyant A une vérité cachée inaccessible au vulgaire continuérent 4 voir dans le
Coran 'enveloppe externe qu’il suffit'de-savoir percer pour étre conduit a la
connaissance de la réalité profonde.

Autant de traits, en définitive, qui concoururent 3 mettre en relief la place
exceptionnelle occupée dans la, civilisation musulmane par un écrit dont tous
— 2 de rares exceptions prés. = s’accordaient 4 reconnaitre 'unique « inimita-
bilité ». Le style du Coran.n’avait ni ne pouvait avoir pour eux de semblable.
Ce caractére particulier.demeurait le seul authentique miracle qui et confirmé
la vérité de la religion du Prophéte. Aussi bien sa « révélation », dans cette
langue arabe qui n’avait pas auparavant atteint le niveau d’une langue de cul-
ture, allait-elle devenir le premier fondement du sentiment de supériorité qui
s’empara des habitants de 'Arabie & partir de la prédication de Muhammad et
ne devait jamais abandonner complétement ces arabisés volontaires que restérent
longtemps les adeptes de P'Islam. .

Le Coran en effet conféra une qualité prééminente 2 la langue qu’il uti-
lisait et qui, se trouvant par 1 méme vouée 4 un usage liturgique bien fait pour
la valoriser, resta la langue véhiculaire par excellence de la nouvelle civilisation,
destinée a se perpétuer dans les sciences religieuses lors méme que certaines

123



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

régions eurent, 2 partir du x1¢ siécle, fait renaitre leurs langues et leurs litté-
ratures locales. Aux yeux des grammairiens * arabes par exemple, elle resta
toujours le modéle auquel il était nécessaire de se référer en toute occasion. Ce
fut elle que s’efforgaient d’expliquer les études philologiques qui commencérent
de fleurir aux vIIre et 1xe siécles et qui recouraient pour la comprendre, soit &
la poésie dite préislamique que ’on se mit alors A recueillir, soit au parler des
bédouins qui étaient réputés conserver dans toute sa pureté I'idiome arabe le
plus ancien. En dépit de P'évolution et de I'assouplissement considérables
qu’allait connaitre la prose artistique aux premiers temps de ’Empire musul-
man, le Coran fut toujours regardé comme la norme grammaticale, tandis que
ses lyriques adjurations demeuraient le modéle parfait de la beauté littéraire,
modéle que seuls des poctes irrespectueux comme al-Ma'arri * osérent
essayer de surpasser.

En méme temps que cette langue cristallisée ddns’son irréfragable pureté,
la révélation coranique contribuait A diffuser unejculture proprement arabe,
celle que constituaient des traditions, anecdotes'et proverbes remontant a
I’époque antéislamique comme aux toutes premiéres années de I'Islam. Ce fut
cette culture que ’on opposa, avec un stccds parfois variable, mais avec une
constante ténacité, aux héritages dits ¢ étrangers », ceux de ’hellénisme et sur-
tout de Piranisme, que certains éléments tentaient progressivement d’assimiler
au patrimoine musulman. Les gouvernants qui soutinrent cette lutte savaient
en effet que mettre en cause la culture arabe équivalait 4 porter atteinte, d’une
part 4 la Révélation, ¢ arabe »par définition, d’autre part aux mérites du peuple
arabe qui avait été choisi comme son dépositaire. 11 faudra attendre la période
que nous appellerons post-classique pour que soient officiellement admises des
ceuvres littéraires échappant 2 cette tradition linguistique et culturelle née
de ’admiration du, Coran.

Pareil climat de vénération domina évidemment Porientation des études
coraniques anciennes et il va sans dire que les efforts des exégétes et philo-
logues musulmans de diverses tendances pour préciser le sens exact du texte
sacré ne s’apparentérent jamais que de trés loin 4 ceux des historiens occiden-
taux modernes. Ceux-ci ont, 3 leur tour, moins cherché 2 interpréter les sourates
coraniques qu’a les comparer et 2 les classer pour déterminer I'ordre chrono-
logique dans lequel elles avaient dt jadis &tre révélées. La recension adoptée
par les premiers califes rangeait en effet les chapitres par ordre de longueur, les
plus longs au début, & commencer par la sourate II, qui suit « la Liminaire »
et comporte deux cent quatre-vingt-huit versets, les plus courts 2 la fin ol
certaines sourates comptent moins d’une dizaine de versets. D’aprés la Tradi-

124



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

tion, les chapitres mekkois, les plus anciennement révélés, auraient été généra-
lement les plus courts, tandis que les chapitres médinois étaient au contraire
assez longs ; de la sorte, Pordre actuel serait en gros inverse de Pordre chrono-
logique. Mais, dans le détail, bien des problémes se posent 3 qui veut tenter une
reconstitution chronologique qu’il serait important de connaitre pour pouvoir
retracer les diverses étapes de la Révélation.

Les mémes orientalistes modernes se sont d’autre part intéressés aux
questions posées par une langue qu’ils se refusent & considérer uniquement comme
Pimage du parler mekkois des Kuraysh, mais qu’ils veulent rapprocher de la koiné
poétique répandue, semble-t-il, en Arabie et méme dans les régions syro-méso-
potamiennes dés le vi® siécle. Leurs efforts en ce sens n’ont cependant encore
débouché sur aucune conclusion ferme, tant il reste difficile d’établir des rapports
entre la langue du Coran, celle des rhapsodes d’Arabie et celle des milieux
arabes chrétiens ol P’écriture * arabe elle-méme aurait vraisemblablement pris
naissance & partir des variantes cursives des autres écritures sémitiques plus
anciennes alors en usage. Sans doute la koiné utilisée pouvait-clle étre, au vii®
sidcle, nettement plus évoluée que I'on a eu parfois tendance i le penser.
Mais les vestiges qui nous en sont parvenus ne permettent point de s’en faire une
idée précise et on ne sait dans quelle mesure les textes de la poésie préislamique
en particulier n’ont pas été, lors de leur compilation 4 I’époque abbasside,
adaptés A ce que l'on considérait alors comme la norme « classique ».

Sans entrer ensuite dans lé.détail des discussions auxquelles donna lieu
Pétude du texte coranique, parmi les exégétes ou philologues musulmans comme
parmi les historiens de notre.temps, il est possible de présenter les principaux
thémes de la prédication qui nourrit la pensée médiévale avant de demeurer
jusqu’a nos jours labase de toute pensée islamique. Ces thémes peuvent €tre
illustrés par un certain nombre de citations dont la traduction en francais ne
donne cependant qu’une idée lointaine, tant ils revétent en arabe une forme.
expressive et, on pourrait méme le dire, une véritable force incantatoire.

Toute une série de sourates, parmi lesquelles les plus courtes et vraisem-
blablement les plus anciennes, proclament, dans un style heurté et imagé,
Papproche imminente du Jugement dernier * dont on trouve une description
caractéristique dans Coran, LXXXIV, 1-12 :

Quand le ciel se déchirera,
et écoutera son Seigneur, selon son devoir,

125




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

quand la terre se nivellera,

rejetant tout ce qui est sur elle et se vidant,
et écoutera son Seigneur, selon son devoir,
alors, 6 Homme, qui fais tous tes efforts vers ton Seigneur,
tu Le rencontreras.

Celui qui recevra son livret en sa main droite
sera jugé avec douceur

et s’en retournera vers sa famille, dans la joie;
celui qui recevra son livret derriére son dos
appellera la destruction

et brillera dans le brasier.

Ces sourates font craindre aux hommes le chitiment final qu'accompagne-
ront de frappantes manifestations de la puissance divine 4 heure « fracassante »
ol « les hommes seront comme papillons dispersés, oli\les monts seront comme
flocons de laine cardée » (Coran, CI, 4-5) ; 3 ce moment, en effet, « quand le
ciel s’entrouvrira, quand les planétes se disperseront, quand les mers seront
projetées hors de leurs rivages, quand les sépulcres seront bouleversés, toute
4me saura ce qu’elle aura amassé pour ou contre elle » (Coran, LXXXII, 1-5).
Autant d’appels réitérés 3 une réforme morale et religieuse, d’exhortations 4
régler la vie d’ici-bas en fonction“de /Pau-deld, qui s’adressaient surtout a
Porigine, semble-t-il, aux riches marchands mekkois coupables d’opprimer les
faibles et les pauvres, mais qui devaient conserver dans la suite une valeur
de menace exprimée notamment par la sourate XCII :

Par la nuitvquand elle s'étend!

Par le jour quand il brille!

Par Ce'qui a créé le mile et la femelle!

En'vérité, les résultats de votre effort sont divergents.
Celui qui donne, qui est pieux

et déclare vraie la Trés Belle Récompense,

a celui-Ié Nous faciliterons Paccés a I’ Aise Supréme.
Celui qui est avare, empli de suffisance,

et traite de mensonge la Trés Belle Récompense,

a celui~la Nous faciliterons Paccés & la Géne Supréme
et a rien ne lui servira sa fortune, quand il ira & Pabime.

Lors du Jugement, chacun sera jugé selon ses actes : « Qui aura faitle poids
3. d . . . s ). d 1 1 a »
d’an atome de bien, le verra. Qui aura fait le poids d’un atome demal, ‘e verr

126



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

/

(Coran, XCIX, 7-8). Aprés avoir connu une « résurrection » dont la réalité est
affirmée par nombre de versets, les bons jouiront du plaisir du paradis : « Leur
récompense sera, auprés de leur Seigneur, les jardins d’Eden sous lesquels cou-
leront les ruisseaux, ol ils resteront, immortels, en éternité. Dieu sera satisfait
d’eux, et ils seront satisfaits de Lui » (Coran, XCVIII, 7-8). De leur cdté, les
mauvais seront envoyés dans l'enfer, la «fournaise », « le Feu de Dieu allumé
qui dévore jusquaux entrailles, qui est sur eux refermé en longues colonnes
de flammes » (Coran, CIV, 6-9). Et, tandis que I’écho de ces thémes continuera
de se faire entendre pendant la vie entitre de Muhammad, les descriptions de
la récompense ou du chitiment promis atteindront parfois une minutieuse
précision qui n’excluera pas le souffle poétique. La sourate LVI, 26-43, aprés
avoir évoqué le sort particuliérement enviable de certains €lus qui sont « les
Proches du Seigneur », s’attache ainsi 4 présenter le sort des Compagnons de
la Droite ou de la Gauche :

Les Compagnons de la Droite (que sont les Compagnons de la Droite!)
seront, parmi des fujubiers sans épines

et des acacias alignés,

dans une ombre étendue,

prés d’une eau courante

et de fruits abondants,

ni coupés, ni défendus,

couchés sur des tapis élevés au-dessus du sol.

Des houris que Nous avons formées, en perfection,

et que Nous avons gardées vierges,

coquettes, d’égale jeunesse,

appartiendront aux Compagnons de la Droite,

multitude parmi Jes Premiers

et multitude parmiles Derniers!

Les Compagnons de la Gauche (que sont les Compagnons de la Gauche!)
seront dans un souffle torride et une eau bouillante, v

sous une ombre de fumébe ardente, )

ni fraiche, ni bienfaisante.

A cbté de ce message  la fois eschatologique et moral, dont le contenu sim-
ple et les images violentes ne fournissent cependant pas de régle de vie, apparut
trés tot le trait majeur de la prédication muhammadienne, a savoir la procla-
mation de Punicité d’un Dieu qui commande 3 Punivers et qui conduit les

127



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

hommes selon sa volonté. Une sourate, la sourate CXII, dont on traduit sou-
vent le titre par sourate « du Culte sincére », en constitue 'expression la plus
parfaite, sentie comme telle par les musulmans qui se sont plu & la reproduire
dans des inscriptions monumentales de caractére religieux ainsi que sur les
plus anciennes monnaies :

Dis : Il est Dieu, unique,

Dieu le Seul.

Il wa pas engendré et wa pas été engendré.
N’est égal a Lus personne.

Un verset, le verset 16 de la sourate III, ol Dieu lui-méme témoigne de
son unicité, constitue encore A cet égard un témoignage abondamment répété :
« Dieu atteste ainsi que les anges et les possesseurs ‘de’la science qu'il n’est de
divinité que Lui, se dressant avec ’équité, nulle divinité que Lui, le Puissant,
le Sage. » Mais la relation existant entre un dieuw/tout-puissant et 'homme qu’il
a créé est surtout exprimée par la sourate dite « Liminaire » (Fdtiha ), seul texte
d’oraison que contienne le Coran et qui pour cette raison joue dans la liturgie
un role éminent : '

Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordienx.

Louange & Dieu, Seigneur des mondes,

Clément, Miséricordieux,

Souverain du jour du Jugement!

Cest Toi que nous adorons, Toi dont nous demandons Paide :
conduis-nous dans la voie droite,

Ia voie deceux d qui Tu as donné Tes bienfaits, qui ne sont
ni Pobjer*de Ton courroux ni les Egarés.

Ce Dieu unique, nommé en arabe Alléh (d’un mot qui signifie 4 I'origine
« le dieu »), était un dieu personnel, le Seigneur de chaque créature, pourvu de
nombreuses qualifications qui apparaissent de fagon plus ou moins réguliére
dans les divers versets et que I’on a trés tot recueillies pour en faire une liste, celle
des Noms * de Dieu, au nombre de quatre-vingt-dix-neuf. Les savants moder-
nes se sont A ce sujet demandé dans quelle mesure cette conception s’était
peu 2 peu enrichie et transformée au cours de la Révélation & partir d’'un noyau
primitif. On a pu notamment former des hypothéses sur 'ancienneté de la notion
du Dieu « miséricordieux » qui apparait dans la formule précédant chaque sou-

128

|



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

rate, « Au nom de Dieu, le Clément, le Miséricordieux ». Mais il est bien évident
que pour le musulman du Moyen Age, comme pour le croyant d’aujourd’hui,
pareille préoccupation n’avait aucun sens et qu’il lui suffisait de trouver dans le
Coran une image de Dieu aux aspects complémentaires qu’il tenait pour égale-
ment importants.

Cette image était d’abord celle d’un Dieu créateur, qui a non seulement
créé le monde, comme dans la tradition judéo-chrétienne, ¢ Celui qui, en six
jours, a créé les cieux et Ia terre et ce qui est entre eux, puis S’est assis enmajesté
sur le tréne » (Coran, XXV, 60), mais qui continue & créer tout ce qui se meut
et vit sur terre. Il est le principe de toute vie, embrasse et connait toute chose,
comme l'affirme un verset fréquemment reproduit : ¢ Dieu — nulle divinité
egcepté Lui — est le Vivant, le Subsistant. Ni somnolence ni sommeil ne Le
prennent. A Lui ce qui est dans les cieux et ce qui est sur a terre. Quel est celui
qui intercédera auprés de Lui, sinon sur Sa permission ? Il sait,ce qui est entre
les mains des hommes et derriére eux, alors qu’ils n’embrassent de Sa science
que ce qu’ll veut. Son trone s’étend sur les cieux et Ia‘ terre. Le conserver ne
Le fait point ployer. Il est ’Auguste, 'Immense » (Goran, 11, 256).

De la toute-puissance de Dieu, de son ompiscience et de sa clémence,
découlent ses principaux aspects. Dans sa clémence il a donné la Révélation,
pour permettre aux hommes de suivre la voie droite et il pardonne & ceux qui
viendraient 2 s’égarer. Mais, tout-puissant; il-conduit en méme temps les hom-
mes selon son bon plaisir et peut « égarer qui Il veut », rendre croyant ou incroyant
qui il veut : ¢ Celui que Dieu veut diriger, Il lui ouvre la poitrine 4 P'Xslam. Celui
qu'll veut égarer, Il lui rend la poitrine étroite, le met la géne comme s’il mon-
tait au ciel. Ainsi Dieu fait, peser-le courroux sur ceux qui ne croient point »
(Coran, VI, 125). La responsabilité humaine, affirmée par les versets relatifs au
Jugement dernier, se trouve ainsi limitée par d’autres passages qui semblent
s’étre d’abord appliqués 3. Pégarement incompréhensible dans lequel se complai-
saient les Mekkois lorsqu’ils refusérent d’adhérer a I'Islam. La ressource essen-
tielle reste dans ce cas Dieu lui-méme, 4 qui le musulman n’a qu’a se confier
en lui demandant refuge.

Transcendant et unique, le Dieu « & qui rien n’est semblable » (Coran,
XLII, 9) s’intéresse néanmoins aux hommes, ses créatures. Cest 4 eux qu’il
a communiqué son Ordre sous la forme de la Révélation, qui est ainsi sa Parole.
1l assiste les croyants de son Souffie ou Esprit, sinon méme de sa Présence, s’il
faut ainsi comprendre le terme sakina, plutdt employé par les commentateurs
comme signifiant « sérénité, calme », qui apparait dans des versets de la période
médinoise tels que celui-ci : « C’est Lui qui a fait descendre la présence divine

129



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

dans les cceurs -des croyants, afin quils ajoutent une foi & leur foi » (Coran,
XLVIIL, 4). Mais la présence de Dieu est plus souvent symbolisée par sa Lumicre
qu’évoque le célébre verset 35 de la sourate XXIV : « Dieu est la Lumiére des .
cieux et de la rerre. Sa Lumiére est 2 la ressemblance dune niche ol se trouvé
une lampe ; la lampe est dans un récipient de verre ; le verre brille comme un |
astre étincelant. Elle semble allumée d’un bois béni, olivier quin’est ni de ’Orient
ni de POccident, dont Phuile serait capable d’éclairer d’clle-méme, méme si
nul feu ne la touchait. Lumiére sur Lumiére. Djeu vers Sa Lumiére dirige qui
11 veut. »

Dieu a d’autre part pour serviteurs et envoyés des anges, créés de lumicre,
auxquels s’opposent les démons, créés de feu et commandés par Iblis *. Iblis
serait un ancien ange qui se serait rebellé et aurait refusé de se prosterner devant
le premier homme en disant : « Je suis meilleur que ce que Tuas créé. Tum’as
créé de feu alors que Tu P’as créé d’argile » (Coran, XXXIX, 77). Entre les anges
et les démons subsistent les djinns *, hérités des,croyances antéislamiques.

Avec les hommes, les « fils d’Adam », Diewajconclu un Pacte * avant méme
qu’ils eussent été créés : « Ex rappelle-leur quand ton Seigneur tira une descen-
dance, des reins des fils d’Adam, et qu’Il Ies fit témoigner 4 I'encontre d’eux-
mémes : « Ne suis-je point votre Seigneur?.» Les descendants des fils ’Adam
répondirent : « Oui! nous en témoignons! » (Coran, VII, 171). Mais il a laissé
a Iblis le pouvoir de séduire les hommies et, pour maintenir ces derniers dans
le droit chemin, il a envoyé des révélations successives 3 divers peuples qui ont
refusé de les écouter. Ainsi fit/le-peuple de Noé, de méme que les ‘Ad * et les
Thamid *, peuples légendaires d’Arabie, qui avant les Mekkois furent coupables
d’un refus du message et 'd’une infidélité stigmatisés dans certaines sourates :
« Avant eux, le peuple de Noé a crié au mensonge. Ils ont traité¢ de menteur
Notre serviteur. Isont'dit : « C’est un possédé! » Il fut repoussé. Il implora son
Seigneur : « Je suis vaincu, secours-moi! » Nous ouvrimes alors les portes du
ciel 4 une eau torrentielle ; Nous fimes jaillir la terre en sources et les deux flots
se rejoignirent selon un ordre décrété [...] Le peuple des ‘Ad a crié au men-
songe. Comment furent Mon tourment et Mes avertissements? Nous avons
déchainé contre eux, en un jour néfaste, interminable, un vent mugissant qui
arrachait les hommes comme des stipes de palmiers déracinés [...] Les Thamid
ont traité de mensonges les avertissements. Ils s’écriérent : « Un seul homme
» sorti de nous, le suivrons-nous ? Nous serions certes alors dans Paberration et
» la démence! L’édification a-t-elle été jetée en lui, parmi nous ? Non point. C’est
» un imposteur insolent! » Ils sauront demain qui est 'imposteur insolent! »

- (Coran, L1V, 9-12, 18-20 et 23-26).

130



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

D’autres exemples analogues sont tirés de Ihistoire du peuple hébreu.
Ainsi Abraham * a vainement essayé de détourner les siens d’adorer les idoles :
<« IIs se détournérent de lui, montrant le dos. Il se glissa alors auprés de leurs
divinités et leur dit : « Quoi! Vous ne mangez pas? Pourquoi ne parlez-vous
» point? » et il se rua sur elles, les frappantdela dextre. On se précipita vers lui,
en courant. « Adorez-vous, demanda-t-il, ce que vous sculptez, alors que Clest
» Dieu qui vous a créés, vous et ce que vous avez fagonné ? — Construisez pour
» Iui un four, répondit-on, et jetez-le dans la fournaise ! » (Coran, XXXVII, 88-95).
Quant 3 Moise *, il a conduit son peuple vers la Terre promise, mais tandis qu’il
recevait sur la montagne sainte les ordres de Dieu, son peuple se faconna une
idole qu'il se mit 2 adorer, « quand Moise dit a son peuple : ¢ O mon peuple!
» vous vous &tes 1ésés vous-mémes par le fait d’avoir pris le Veau d’or comme idole.
» Revenez & votre Créateur et tuez-vous! Cela sera mieux pour vous aux yeux
» de votre Créateur et Il reviendra de Sa rigueur contre vous{En vérité, Il estle
» Révocateur, le Miséricordieux » (Coran, I, 51). Et d’autres envoyés encore,
Lot, Joseph, Elie, Elisée sont mentionnés comme témoins de la toute-puissance
divine 2 laquelle riul ne peut échapper. Muhammad apparait ainsi comme le
dernier de ces prophétes que Dieu a envoyés 4 Phumanité infidele et présomp-
tueuse, celui aussi qui apporte aux hommes le moyen de salut définitif. Le récit
des chitiments encourus par les peuples qui ont repoussé ses prédécesseurs
emplit les versets de la seconde période mekkoise, correspondant aux démélés
les plus dpres entre Muhammad et les-Kuraysh.

A la fin de la lignée que clot Papparition de Mubammad se situe la figure
de Jésus, appelé “Isd *, dont le Coran reconnait la naissance virginale et & quiil
attribue des prodiges, mais, sans ‘faire de Ini plus qu'un prophéte : « Rappelle
quand les anges dirent : « O-Marie! Dieu t’annonce un Verbe émanant de Lui,
» dont le nom est le Messie; Jésus, fils de Marie, qui sera illustre dans la vie
» immédiate et derniére ét parmi les Proches du Seigneur. Il parlera aux hommes,
» au berceau, comme um vieillard, et il sera parmi les saints » (Coran,III, 40-41).
Aussi bien Muhammad, parlant sur Pinjonction d’une Voix qu’il avait identifiée
avec celle de I'ange Gabriel, n’avait-il point la prétention de précher une reli-
gion nouvelle. La doctrine qu’il proclama était pour lui la religion d’Abraham
le hanif, que les juifs et les chrétiens avaient altérée et qu’il érait chargé deres-
taurer dans son intégrité. Dot ses appels réitérés aux « détenteurs de PEcriture »
pour leur faire accepter la Révélation authentique et abandonner leurs erreurs :
« O détenteurs de PEcriture! Pourquoi travestissez-vous la vérité au moyen du
faux ? Pourquoi tenez-vous secréte la vérité, alors que vous savez? » (Coran, I11,
'64). « O détenteurs de PEcriture! Ne soyez pas extravagants, en votre religion!

131



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Ne dites, sur Dieu, que la vérité! Le Messie, Jésus, fils de Marie, est seulement
PApbtre de Dieu, Son Verbe jeté par Lui 4 Marie et un Esprit émanant de Lui.
Croyez en Dieu et en Ses Apédtres et ne dites point : « Trois! » Cessez! Celasera
un bien pour vous. Dieu n’est qu'une divinité unique. A Lui ne plaise d’avoir
un enfant! A Lui ce qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre. Combien Dieu
suffit comme protecteur! » (Coran, IV, 169).

Abraham, dans cette perspective, était le fondateur du temple de la Mekke
identifié avec la Ka‘ba : « Et rappelez-vous quand Nous fimes du temple de
la Mekke un lieu de visitation et un asile pour les hommes, quand ceux-ci firent
du lieu de station d’Abraham un lieu de priére! Nous fimes pacte avec Abraham
et Ismaél en leur disant : « Purifiez Mon temple pour ceux qui font la circumam-
» bulation, pour ceux qui font retraite pieuse, pour ceux quis’inclinentetse pros-
» ternent » (Coran, 11, 119). « Rappelez-vous quand Abraham, avec Ismagl, éle-
vait les assises du temple de la Mekke, disant : « Seigrienr? Accepte ceci de nous!
» Tu es ’Audient, ’Omniscient! » (Coran, I, 121);J.a"Mekke était ainsi consi-
dérée comme le berceau de la Révélation éternelle, communiquée désormais
par Muhammad en arabe, car elle s’adressait d’abord au peuple arabe, choisi
par Dieu pour la recevoir.

Cet enseignement plein de souvenirs judéo-chrétiens, ol Pon retrouvait
des accents dignes des prophétes bibliques et des passages comparables 2 des
hymnes syriaques, voisinait dans les'appels de Muhammad avec les prescriptions
qui réglaient désormais la vie de'la nouvelle communauté. Il s’agissait d’abord
des prescriptions rituelles touchant ’accomplissement de la Pricre, du Jeiine et
du Pélerinage, obligeant 1&‘croyant & s’acquitter de ’Auméne légale et corres-
pondant 4 Pattitude de'soumission 4 Dieu déja définie. Mais on y trouvait aussi
des prescriptions sociales touchant le mariage *, Phéritage et P'esclavage, dont
le but était en général de corriger les anciennes coutumes des Arabes bédouins
ou caravaniersyiotamment en ce qui concernait la protection des femmes et
des orphelins. Significatifs sont a cet égard certains passages de la sourate dite
« des Femmes .», dont les versets furent révélés aprés la bataille d’'Uhud qui
s’était soldée par la mort de nombreux croyants : « Donnez leurs biens aux orphe-
lins! Ne rendez pas l¢ mal pour le bien! Ne mangez pas leurs biens, 4 coté de
vos biens! Le faire est grand péché. Si vous craignez de n’ére pas équitables &
Pégard des orphelins ... Epousez donc celles des femmes qui vous seront plai-
santes, par deux, par trois, par quatre, mais si vous craignez de n’étre pas équi-
tables, prenez-en une seule ou des concubines! C’est le plus proche moyen de
n’étre pas partiaux » (Coran, IV, 2-3). Dans ]a méme sourate on peut encore
lire : « O vous qui croyez! N’approchez point de la Priére, alors que vous étes

132



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

ivres, avant de savoir ce que vous dites! N’en approchez pas en état de pollu-
tion — exception faite pour ceux qui font route — avant de vous étre lavés!
Si vous étes malades ou en voyage, ou si 'un de vous vient du lieu secret, ou si
vous avez caressé vos femmes et que vous ne trouviez pas d’eau, recourez 4 du
bon sable et passez-vous-en sur le visage et les mains! Dieu est indulgent et
absoluteur » (Coran, IV, 46).

Ces conseils souvent trés minutieux, nctamment en ce qui touche les régles
de succession, se situaient sur un plan pratique et se distinguaient des adjurations
de caractére théologique tout en n’atteignant que rarement 3 une véritable por-
tée morale, sensible cependant dans un verset tel que celui qui s’efforcait de
définir la piété en disant : « La piété ne consiste point & tourner votre face du coté
de Porient et de Poccident, mais ’homme bon est celui qui croit en Dieu et
au dernier jour, aux anges, 3 I’Ecriture et aux Prophétes, qui donne du bien —
quelque amour qu’il en ait — aux proches, aux orphelins, aux pauvres, aux voya-
geurs, aux mendiants et pour Paffranchissement des esclaves, qui accomplit la
Pridre et donne ’Aumdne. Et ceux qui remplissent leurs'engagements quand ils
ont contracté un engagement, les constants dans I’adversité, dans le malheur et
au moment du danger, ceux-1a sont ceux qui ont la-foi et ceux-1a sont les pieux»
(Coran, 11, 172). On peut en rapprocher le tableau que ’on trouve ailleurs des
qualités exigées par Dieu du croyant : « Aderez Dieu et ne Lui associez rien!
Marquez de la bienfaisance 4 vos pére et‘mére, au proche, aux orphelins, aux
pauvres, au client par parenté, au client par voisinage, au compagnon par voi-
sinage, au voyageur et & vos esclaves!\Dieu n’aime pas celui qui est insolent et
plein de gloriole. Il n’aime pas ceux qui sont avares, qui ordonnent aux hommes
Pavarice, qui taisent la faveur que-Dieu leur a accordée. Nous avons préparé,
pour les infidéles, un tourmentavilissant. Il n’aime pas ceux qui dépensent leurs
biens ostensiblement devant-les hommes, sans croire en Dieu ni au dernier
jour. Celui qui a le Démon comme acolyte, combien détestable est pour lui
cet acolyte! » (Coran, IV, 40-42).

[ ]

Dominés donc par la crainte du pouvoir arbitraire du Créateur et par une
confiance assez vague en sa miséricorde, les thémes principaux du Coran deman-
daient A étre explicités pour fournir les bases d’une véritable régle de vie. Cette
tache fut d’abord assumée par Muhammad lui-méme, qui guida avec une atten-
tion jamais en défaut les premiers développements de sa petite communauté
médinoise et qui demeura pour I'avenir l'interpréte idéal de la Révélation, celui
dont les actes et les paroles, précieusement conservés par les Compagnons sous

133



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

une forme orale, puis écrite, constituérent I'indispensable guide des juristes et
théologiens ultérieurs. Tel était en effet le respect dont ne devait cesser d’étre
entourée, dans toute I’histoire de IIslam, la personne du Prophéte que sa
« conduite » personnelle ou sunna, reflétée dans la Tradition relative 4 ses dits,
faits et gestes, ou hadith, fut toujours considérée comme une sorte d’illustra-
tion parfaite et permanente de la doctrine trop souvent ambigué de la Révéla-
tion. L’imitation de cette sunna inspira par exemple certains aspects de I'Islam
ultérieur que la révélation coranique ne saurait seule expliquer, notamment son
caractére volontiers guerrier 4 Pimitation de la vie de Muhammad et de ses
efforts pour trouver dans le triomphe des armes la preuve de la vérité de sa
mission. :

Les usages pratiqués par Muhammad correspondaient cependant 3 une
situation sociale déterminée qui, en dépit des effets d’un esprit nouveau, restait
plus ou moins commandée par les habitudes propres AP Arabie préislamique.
Ils ne pouvaient suffire & répondre aux questions gu'allaient successivement se
poser, dans un contexte historique transforms, les membres d’une commu-
nauté islamique en pleine croissance, agitée par ses dissensions internes et vivi-
fiée par ses contacts avec les civilisations byzantine et sassanide qu’elle avait
supplantées. Les principaux problémes qu’eut A résoudre, dés la disparition du
Prophéte et au fur et 3 mesure d’un.cértain nombre de crises politiques et reli-
gieuses, la réflexion des premiers croyants donnérent donc naissance & des solu-
tions divergentes correspondant & gutant d’interprétations de la doctrine musul-
mane et expliquant, dans les'divers domaines de la théologie, du droit ou de la
mystique, la naissance de\ véritables écoles de pensée distinctes et parfois
opposées.

Le domaine théologique, ol surgirent tout de suite des questions aussi
graves que celles dé-Pimamat * et du statut des croyants, fut sans doute le pre-
mier touché par Jes efforts de cette progressive prise de conscience. Dés la mort
du Prophéte, en effet, s’étaient affrontées, au milieu des ambitions contraires
des prétendants A sa succession, plusieurs attitudes dont on a vu déja les consé-
quences historiques et qui portaient en germe de véritables options dogma-
tiques. L’une avait été celle des Compagnons qui refusérent tout d’abord de
croire 4 sa mort, estimant que la Révélation n’était pas close et que leur guide
était peut-étre parti, tel Moise, rencontrer son Seigneur, attitude qui fut rapi-
dement abandonnée mais qui allait correspondre plus tard 4 une position fon-
damentale de certains groupes de musulmans. L’autre avait été celle des croyants
ralliés 4 I'idée qu’il fallait remplacer Muhammad par un homme capable de
guider 4 son tour la Communauté. Parmi ces croyants, les divergences existant

134



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

entre Auxiliaires médinois, qui revendiquaient le pouvoir pour eux-mémes, et
anciens Expatriés mekkois, qui réussirent i faire proclamer 'un d’eux, Abi
Bakr, et 4 éliminer le plus proche parent de Muhammad, en la personne de son
cousin et gendre ‘Ali, engendrérent & leur tour une véritable querelle de prin-
cipes : le califat devait-il revenir aux membres de la famille du Prophéte, quelle
que ffit leur compétence, ou aux membres les plus qualifiés du clan de Kuraysh?

Cette question primordiale était destinée 4 se poser avec une acuité sans
cesse croissante lors des discussions qui agitérent les quatre premiers califats
et sous-tendirent une suite d’événements bien connus. Elle était lide 4 la défi-
pition du pouvoir en pays d’Islam, probléme de caractére religieux autant que
politique puisqu’il s’agissait du pouvoir d’un personnage succédant au Prophéte
et portant le titre de « représentant » de ’Envoyé de Dieu. Son importance ne
fit que croitre lors de la Grande Division qui suivit le meurtre du troisiéme
calife, le Kurayshite ‘Uthmén, coupable selon certains de ne s’étre pas conformé
3 la Loi coranique, tenu par d’autres, selon la thése défendue’par le « vengeur
de son sang », son cousin Mu‘awiya, alors gouverneur.de Syrie avant de devenir
le fondateur de la dynastie umayyade, comme une victime injustement sacrifiée
par ses adversaires.

Les accusations que ses ennemis, 2 savoir les partisans de ‘Ali évincé pour
la troisiéme fois, n’avaient cessé, de son vivant, de porter contre lui, concer-
naient ses innovations bldmables — constituer un Trésor au lieu de répartir
le produit du butin entre les combattants, conformément aux prescriptions
primitives par exemple — ainsi que‘la)maniére dont il avait réservé les postes
importants aux membres de sa famille, considérés par lui comme plus shrs et
plus compétents. Pour juger de sa culpabilité, il fallait d’abord préciser si le
calife devait s’en tenir strictément aux prescriptions coraniques ou s’il pouvait,
pour le bien de la Communauté, introduire des réglements qui en modifiaient
en fait I’application,

En face de la conception primitive défendue par ‘Ali, et qui consistait &
conserver intégralement I’organisation de type égalitaire instaurée par le Pro-
phéte, se dressait un tout autre systéme répondant désormais & la nécessité de
fonder un Etat qui edt sa structure propre et ses défenseurs assurés. Pour les
uns dominait le respect de Iorganisation matérielle ancienne liée aux disposi-
tions primitives de la Révélation, 3 Muhammad, 4 son souvenir et au prestige
de sa famille; pour les autres importaient d’abord les exigences pratiques de
la naissance et du maintien d’une nouvelle forme de société, échappée depuis
longtemps au cadre de ses manifestations médinoises. Ainsi exprimées pour la
premiére fois, de telles options sur la nature et la possibilité d’instituer un ordre

135



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

social islamique qui répondit plus & Pesprit qu’a la lertre du texte coranique
affirmaient dans toute sa complexité le probléme de la légitimité du pouvoir
garanti par la nouvelle religion : s’il était reconnu licite par la plupart que fiit
condamné 3 mort un calife coupable, il n’en restait pas moins difficile de savoir
comment évaluer en Poccurrence les conditions d’une pareille infidélité.

Fn méme temps les croyants se trouvaient amenés a se¢ prononcer sur une
question théologique qui les intéressait peut-étre encore plus directement, celle
de leur statut de membres, légitimes ou non, de la Communauté. La bataille
sanglante dite du Chameau, survenue alors entre Compagnons, fur A Porigine
d’un débat dont on retrouve I’écho dans maint écrit et qui ne cessa d’alimenter
la réflexion des docteurs et juristes : lequel des deux partis était & cette occasion
dans son droit et quel jugement devait-on porter sur les responsables d’un tel
engagement ? Tous les partisans de ce drame fratricide ne devaient-ils pas étre
englobés dans la méme condamnation? On ne pouvait-le savoir qu’aprés avoir
déterminé dans quelles circonstances la lutte 4 main armée constituait une faute
grave et quaprés avoir réfléchi sur le sort réservé.au croyant coupable d’une
telle faute. Les réponses qui semblent avoir été proposées des ce moment a
cette question, vitale pour la Communauté dont il s’agissait de définir la compo-
sition exacte et importante aussi pour le comportement individuel des musul-
mans confrontés au probléme de la foi et des ccuvres, ne nous sont pas exac-
tement connues. Elles furent néaninoins  Porigine d’¢laborations qui prirent
forme plus tardivement et dont'les divergences suifiraient 4 témoigner de
leur variété.

Mais les plus intéressantes interprétations qui commencérent des lors de
se faire jour sur le plan-th¢ologique furent sans doute celles du Kharidjisme et
du shi‘isme, tels quils ‘apparurent bientdt parmi des partisans de ‘Alf irré-
conciliablement divisés et soucieux de trouver 3 leurs attitudes politiques une
justification doctrinale. Les kharidjites les premiers, apres avoir fait, comme
on I’a vu, sécession dés 657 en proclamant : « Le jugement .n’appartient qu’a
Dieu », s’étaient révoltés contre ‘Ali pour incarner une conception intransi-
geante de VIslam qui séduisit toujours certains groupements. S’ils n’eurent
jamais sur le plan temporel une action trés importante ni trés étendue, ils allaient
jouer un grand role dans ’histoire de la pensée islamique en I'aidant a définir
certaines notions demeurées confuses ; leurs opinions, méme récusées, furent
la naissance de bien des systémes fleurissant dans les années postérieures.

La thése essentielle défendue par le kharidjisme primitif était que la
Communauté comprenait uniquement les croyants qui obéissaient avec fidélité
A la Loi de I'Islam, 4 ’exclusion des autres qui devaient méme, selon la doctrine

136




LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

primitive, étre impitoyablement mis & mort. Pratiquement, c’était la condam-
nation sans appel de plusieurs Compagnons, 4 commencer par ‘Uthmin,
4 continuer par Talha et al-Zubayr ainsi que par ‘Ali lui~méme, qui tous
devaient, selon cette conception, étre considérés comme des « infideéles »,
voués 4 Penfer éternel sans qu’aucun pardon ni aucune intercession pussent
intervenir en leur faveur. Il en résultait aussi que le chef de la Communauté
lui-méme devait obéir rigoureusement & la Loi, méritant s’il s’en écartait la
déchéance et la mort, et que le califat devait revenir par définition au meilleur
et non au membre de telle famille ou tel clan. D’ou un califat uniquement élec-
tif et en aucune maniére héréditaire, pour lequel nulle considération de nais~
sance ni de race ne devait entrer en ligne de compte, ni entraver la désignation
du plus digne, fit-il un esclave abyssin.

Cette doctrine, rigoriste 4 'extréme, mais d’une logique irréfutable, trou-
vait sans doute sa justification dans la violence des compétitions qui avaient suivi
la mort du Prophéte et qui ne faisaient d’ailleurs que contihuer la politique de
lutte inexpiable menée par Muhammad contre ses anciens)contribules mekkois
4 partir du moment ot il se fut établi dans son propre'domaine. Elle ne se main-
tint que difficilement par la suite, car on pouvait-seulement ’appliquer dans
des territoires o les théses kharidjites étaient admises par tous. Si ce fut le cas,
ala fin du vire siécle, dans le Fars et en Arabie,ces embryons d’Etats ne tardérent
pas 4 disparaitre et les kharidjites, disséminés.parmi les autres croyants, durent
atténuer la sévérité de leur doctrine, el méme temps qu’ils renongaient aux
méthodes terroristes et brutales qui avaient d’abord caractérisé leur insurrec-
tion. Seuls subsisteront quelques_groupes, tel celui des ibadites * au Maghreb,
tandis que s’y maintenait de leurdoctrine le principe fondamental qui consistait
A lier étroitement foi et ccuvres-et qui continuera longtemps d’étre objet de
discussions entre les croyants:

D’un tout autre coré.cependant, le mouvement du shi‘isme, ce « parti » de
‘All qui fut trés actif*\a\I’époque umayyade, se développait théologiquement
dans deux directions, correspondant & deux conceptions du légitimisme alide.
On sait qu’aprés la mort tragique d’al-Husayn & Karbald® en 680 et le ralliement
de son frére al-Hasan au régime, des soulévements avaient eu lieu en faveur de
Muhammad ibn al-Hanafiya et que ces soulévements avaient été dirigés, & Ia
fin du vie siécle, par vn aventurier du nom d’al-Mukhtér, L’échec de ces ten-
tatives donna naissance & diverses doctrines : selon les unes ’'imém, ainsi qu’on
appelait le prétendant incarnant les espoirs de telle ou telle cause alide, n’était
pas mort, mais seulement disparu, et devait revenir pour triompher de ses
ennemis ; selon les autres, chacun de ces imims avait, avant de mourir, désigné

137



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

un successeur sur le nom duquel les avis divergeaient. Le propre des groupe-
ments clandestins qui se constituérent alors était de confier la direction de la
propagande, non 4 I'imim lui-méme qui devait éviter de se manifester, mais a
son représentant, parfois appelé vizir, que Pimam devait s’étre attaché per-
sonnellement par un lien d’adoption spirituelle. Certains shi‘ites attribuaient
d’autre part déja a leur imdm des qualités supra-humaines qui le plagaient hors
de la condition des simples mortels. L’idée d’une révélation incomplete dont
le parfait achévement incombait & des personnages inspirés, détenteurs de se-
crets et de connaissances qu’ils se transmettaient les uns aux autres, commen-
cait 4 se faire jour de maniére plus ou moins nette, venant modifier sur un
point essentiel la prophétologie jusque-1a admise.

Mais un esprit encore différent allait animer, dés la fin de 1’époque
umayyade, les autres révoltes shi‘ites qui furent menées par Zayd et son fils
Yahy4, descendants d’al-Husayn. Leur mouvement, quon appellera plus tard
zaydite *, préchait le soulévement 4 main armée et réservait le titre d’imdm a un
descendant de ‘All capable de se distinguer parses qualités guerriéres, sa science
et sa piété. Il était donc fondé 4 Ia fois sur le principe légitimiste et sur le mérite
personnel, au sens large, d’un prétendant qui était censé n’apporter aucune
modification 2 la Révélation elle-méme.(Ses adhérents n’en étaient pas moins
farouchement hostiles aux dynasties’, régnantes, umayyade d’abord, puis
abbasside, et leurs divergences sur'la définition du pouvoir légitime entrai-
nérent de nouvelles scissions parmi les musulmans pour qui Ja conception de
Pimamat faisait partie intégrante’de la foi.

Aux Kharidjites et aux shi‘ites, issus les uns et les autres de la fraction de
la premiére communauté musulmane favorable a ‘Ali, s’opposaient les tenants
d’un mouvement politico-religieux qui soutenait les souverains umayyades et
qui parait avoir pris-naissance vers la fin du vie siécle. Ce fut le murdjisme *,
ainsi appelé, semble-t-il, parce que ses adhérents, soutenant que nul ne pouvait
préjuger de la décision que Dieu prendrait au dernier jour au sujet des croyants

coupables de fautes graves, préconisérent de « remettre » (irdjd’) le jugement |

sans tenir compte des fautes que les uns ou les autres paraissajent avoir commises.
Ainsi 1a foi seule suffisait pour qualifier le musulman digne de ce nom. Pareille
doctrine avait une incidence politique non négligeable : elle permettait 2 la

nouvelle dynastie califienne des Umayyades d’échapper aux accusations d’im- |

piété que ses adversaires shi‘ites, kharidjites ou piétistes langaient contre
elle, tantdt en qualifiant ses souverains d’usurpateurs, tantdt en leur reprochant

d’avoir pris, comme jadis ‘Uthmén, des mesures non conformes aux pres- |

criptions coraniques et d’avoir transformé le califat en un bien familial.

138




LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

Mais d’autres discussions théologiques envisageaient i la méme époque
une tout autre question, celle du libre arbitre, sur laquelle les textes coraniques
manquent de précision. Essayer de la définir, c’était s’efforcer d’établir si
homme est responsable de ses actes ou si au contraire ceux-ci sont enticre-
ment déterminés par le Décret divin = ou kadar. Les partisans de la « prédéter-
mination », ou djabrites, qui empéchaient les critiques dirigées contre les
califes umayyades par Popinion publique, trouvaient alors un soutien auprés de
la dynastie régnante. Mais leur position doctrinale, qui parait avoir été ancienne
et trés courante dans les milieux d’hommes de religion, fut brusquement battue
en bréche par des personnages dont la propagande parut dangereuse au pou-
voir et qui furent bientdt inquiétés, parfois méme mis a mort.

Ces novateurs appelés, d’un terme quelque peu méprisant, kadarites *,
4 savoir ceux qui restreignent la portée du décret divin en affirmant la respon-
sabilité personnelle de la créature, développérent sans douie, leurs théories
sous Pinfluence des polémiques existant alors avec les chrétiens: qui reprochaient
4 I'Islam ses conceptions déterministes et qui I'accusaient de laisser bien peu
de place 2 la responsabilité humaine. On sait en effet que des discussions de
ce genre avaient eu lieu, pendant la période umayyade et au début de Pépoque
abbasside, entre représentants de PIslam et du)christianisme. Les réserves
formulées sur Pauthenticité de telle réfutation ou de tel récit n’enlévent rien &
la réalité de ces contacts. Mais on peut aussi-se demander si la réflexion phi-
losophique qui continuait d’étre pratiquée 4 Djundishaptr *, en Iran, par les
adeptes de ’ancienne école péripatéticienne qu’y avait exilés Justinien, n’exerca
pas de son c6té une influence sur les\controverses de I’époque. Ce serait pour
se défendre contre les réfutations'de 'Islam provenant de ces milieux étrangers,
imprégnés souvent d’idées gnosuques et de méthodes rationalistes, que certains
penseurs musulmans auraient été alors amenés a nuancer les interprétations
théologiques qui avaientprévalu dans les premiers temps de I'Islam.

A ces kadarites assez mal connus paraissent encore s’étre joints, 4 la fin du
califat umayyade, les partisans d’un mouvement qui devait avoir sur la pensée

-islamique une influence considérable, mais dont les origines restent difficiles 2
connaftre. Ce fut celui des mu‘tazilites ou « scissionnistes attentistes » qui se
¢ mirent 4 I’écart », dans des circonstances plutdt obscures, dés I'époque des
premiéres guerres civiles, en déclarant s’abstenir de prendre parti entre ‘Alf et
ses adversaires successifs. Leur attitude « neutraliste » fut qualifiée par le terme
& ‘tizdl, qui avait alors une portée surtout politique, mais qui déja peut-étre
répondait & un état d’esprit religieux. Elle précéda sans doute la justification de
leur prise de position au moyen d’une doctrine qui comportait des éléments peu

139



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

cohérents, mais qui allait réserver essentiellement au croyant coupable d’une
faute grave, telle que la participation 4 une guerre civile, une situation « inter-
médiaire » lui laissant la possibilité de se repentir et de rentrer au sein de la
Communauté. .

Le mu‘tazilisme primitif se serait ainsi situé dés le début a mi-chemin
entre le kharidjisme et le murdjisme, comme le relate d’ailleurs la tradition
suivante : « Quelqu’un s’approcha un jour d’al-Hasan al-Basri * et lui posa cette
question : « Toi quias autorité en matiére de religion, tusais que de nos jours s’est
» manifesté un groupe de musulmans traitant d’infidéles ceux qui ont commis une
» faute grave, car ils considérent que la faute grave est un acte d’infidélité excluant
» de la Communauté ; ce sont les kharidjites, partisans de la menace divine. Un
» autre groupement en revanche s’abstient de juger les coupables d’une faute
» grave, car il considére que la faute grave ne peut nuire si on.a la foi et que I'acte
» ne fait pas partie intégrante de la foi, de sorte que la désobéissance ne nuit pas,
» si on a la foi, et que Pobéissance ne sert de rien sion ne I'a pas; ce sont les
» murdjites. Quel jugement portes-tu donc i cé sujet? » Tandis qu’al-Hasan
réfléchissait, Wasil ibn ‘Atd’ le devanca en disant : « Moi, je déclare que le
» coupable d’une faute grave n’est ni absolument croyant, ni absolument infidéle,
» mais qu’il se trouve dans une situation intermédiaire entre celle de croyant et
» celle d’infidéle. » Puis il se leva et ‘se.mit & Pécart prés d’une colonne de la
mosquée. « Wisil s’est écarté de nous', dit alors al-Hasan », ce qui valut & Wasil
et 4 ses partisans appellation de scissionnistes ou mu‘tazilites.

A cette position, le mu‘tazilisme aurait ajouté I'adhésion 4 Popinion kadarite
qui justifiait une sévérité relative a 'égard des pécheurs. Il aurait également
adopté une thése qui parait)s’expliquer par une influence des idées néo-plato-
niciennes et qui consistait'a nier le caractére éternel du Coran, Parole de Dieu,
thése attribuée 3 un(personnage du nom de Djahm qui se révolta contre les
Umayyades et fut'exécuté en 746. I1 défendait donc des positions théologiques
nouvelles qui seront développées par la suite et intégrées dans un systéme de
pensée organisé. Mais il était né d’abord d’une réflexion sur les luttes politiques
etil avait subi Pinfluence indéniable du kharidjisme dont il partageait en partie
le rigorisme en ce qui concerne les devoirs du chef de la Communauté. Hostile
au régime umayyade déclinant qu’il considérait comme corrompu, il insistait
sur les qualités exigées de 'imam et, si Pon ne peut affirmer qu’il fut lié au
califat abbasside, car on sait que certains de ses partisans participérent 4 des
soulévements shi‘ites, il sut au moins par son attitude exigeante influer sur sa
politique. 1l inspira méme au début du Ixe siécle l'initiative originale du calife
al-Ma’mtn dont on a vu plus haut 'échec. A ce moment, son importance

140

I

P U

- g A gt

e g

R

—— o T

A e i et



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

sera telle qu’il sera devenu Pun des éléments dominants de I’évolution philo-
sophique et intellectuelle au sein de la société islamique.

Tandis que le dogme était ainsi Iobjet de discussions souvent vives oii
Pon s’appuyait non seulement sur les versets coraniques, mais aussi sur les
paroles attribuées au Prophéte ou a ses Compagnons les plus éminents, 'en~
semble du droit islamique, s’appliquant & la fois aux pratiques du culte et aux
relations sociales, s’élaborait lui aussi progressivement. Les prescriptions pri-
mitives en effet s’étaient rapidement révélées insuffisantes pour servir de base
aux décisions des gouvernants ainsi que des magistrats chargés d’arbitrer les
litiges ou de fonder les relations entre particuliers. Les plus-importantes amé-
liorations furent apportées par les premiers califes, qui constituaient ’autorité
supréme en cette matiére. ‘Umar précisa ainsi certaines dispositions du culte
et du droit pénal ou successoral. L’Umayyade ‘Umar A1 prit un rescrit concer-
nant les questions fiscales particuliérement délicates qui se posaient de son temps.
Mais pour d’autres questions, c’étaient les juges ou cadis qui étaient amenés &
interpréter les prescriptions coraniques ou a les\compléter sans que les décisions
prises par eux eussent force de loi. A un cadi embarrassé, le calife “Umar II
aurait répondu : « Rien ne m’est parvenu sur ce sujet; je te laisse donc pronon-
cer un verdict conforme a ton opiniony »Chaque juge se référait ainsi 3 son bon
sens, tenant souvent le plus grand\compte de la coutume Jocale, et aucune régu-
lation juridique n’existait en ‘dehors des prescriptions du Coran, de divers
propos prétés 3 Muhammad\ou 4 ses Compagnons et de quelques décisions
califiennes.

Les cadis des diverses’régions ne s’efforcaient pas moins de définir une
« pratique » qui finissait par s’imposer localement. Il y eut ainsi, au début de
Pépoque abbasside, de nombreuses « pratiques » différentes et Ibn al-Mukaffa ¢ *
les dénonga au calife dans un mémorandum célébre ou il lui conseillait d’unifier
lui-méme de fagon autoritaire des usages qu’il décrivait en disant : « Une des
questions qui doivent retenir I'attention du Prince des Croyants, touchant la
situation des deux métropoles [Basra et Kiifa] ainsi que d’autres villes et régions
de Pempire, est lc manque d’uniformité marquant les jugements hétéroclites
qui y sont rendus. Ces divergences présentent un sérjeux caractére de gravité
en ce qui concerne les meurtres, les femmes et les biens. A Hira, le meurtre
et Padultére sont licites alors qu’ils sont illicites & Kiifa ; on constate semblable
divergence au cceur méme de Kifa ot ’on juge licite dans un quartier ce qui est

141




/ ’.

LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

illicite dans un autre. Pourtant, en dépit de leur fantaisie, de telles sentences sont

. applicables aux musulmans, puisqu’elles sont rendues par des cadis dont I’ordre
et la décision sont valables [...] Celui qui se base sur son jugement personnel est
conduit, par son attachement 3 ses idées, 4 émettre, sur telle affaire importante
concernant les musulmans, un avis qui n’est partagé par aucun de ses coreli~
gionnaires ; son isolement cependant ne I’émeut point et il applique la sentence,
fout en reconnaissant que c’est une opinion personnelle qui ne s’appuie ni sur
le Coran, ni sur la Tradition. :

«Si le Prince des Croyants jugeait opportun d’ordonner que ces sentences
et ces jugements divergents soient réunis, puis lui soient soumis dans un
dossier, accompagnés des arguments, puisés dans la sunna ou dans le raison-
pement inductif, en vertu desquels ils ont été rendus ; si le Prince des Croyants
examinait ensuite ces documents €t exprimait, & propgs,de chaque affaire,
Pavis que lui inspirera et imposera Dieu; s'il interdisdit\ aux cadis de rendre
des sentences contraires, s’il en faisait un corpus’ applicable d’office, nous
pourrions avoir Iespoir de voir ces jugements, oi lerreur se méle a la
justice, constituer, par la grice de Dieu, un code unique et juste. » )

En fait, le calife se garda d’imposer sa yolonté au corps des docteurs qui
commengait, au milieu du vIIr® si¢cle, 3 manifester son indépendance d’esprit.
Bien au contraire, un souverain tel que-Hértn al-Rashid recommandait a ses
gouverneurs de consulter, en cas de-doute, « ceux qui étaient versés dans la
religion de Dieu » et qui constituaient donc a cette époque des autorités recon-
nues en matiére de droit. Ce furent eux qui proposérent peu & peu des solutions
aux questions les plus pressantes.

Parmi les problémes fondamentaux dont les docteurs eurent alors & traiter
figurérent celui des coutumes Jocales et celui de la régle & suivre dans ’exercice
du jugement personniel *. Dans le premier cas les discussions durent &tre dpres.
Cent ans plus tard, les avis étaient encore partagés sur la place a accorder 2 la
coutume, si Pon en croit Phistorien al-Balddhuri * écrivant alors : « Abfl Yisuf
est d’avis que, s’il existe dans un pays une coutume non arabe que I'Islam n’a
ni modifiée ni abolie et si le peuple se plaint au calife que cette ancienne cou-
tume soit dure pour lui, le calife n’est pas en droit de la modifier ; mais Malik [..]
est d’avis qu’il peut la modifier, méme si elle est ancienne, parce qu’il devrait
[dans des circonstances analogues] supprimer toute coutume valide introduite
par un musulman, sans parler de celles qui sont introduites par des incroyants. »
Autrement dit, certains continuaient d’estimer que le droit devait corres-
pondre i des exigences d’équité et étre modifi¢ en conséquence, tandis que
d’autres s’inquiétaient de ces transformations et souhaitaient un maintien de la

142



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

pratique, méme si celle-ci n’était pas parfaite et ne s’inspirait pas directement
du Coran.

Mais plus graves avaient sans doute été les discussions relatives & la méthode
4 suivre pour résoudre les problémes nouveaux, méthode dans laquelle on
faisait largement usage du jugement personnel jusqu’a ce quune réaction com- .
mengit a se faire jour au VIII® siécle, surtout dans les milieux médinois. Voulant
alors limiter le caractére parfois arbitraire de ces décisions, les spécialistes de
la Tradition affirmérent la nécessité de les fonder toutes sur des paroles de
Muhammad 4 qui ils attribuaient les sentences suivantes : « Heureux ’homme
qui entend mes paroles, les retient, les garde et les transmet ; maint transmetteur
de droit n’est pas juriste lui-méme et mainte personne transmet le droit & qui
est meilleur juriste que lui. »

Le résultar de ces inquiétudes fut la naissance des écoles de droit qui se
constituérent au cours du viiIe siécle, en Irak, spécialement 3 Kiifa, et en Arabie.
Leur apparition coincida avec I'élaboration de magistrales ceuvres juridiques
qui virent d’abord le jour, 2 la fin du siécle, dans I’école ’Abll Hanifa * et dans
celle de Malik *. Dans la premiére école allaient faire autorité les ceuvres du
grand cadi Abd Yésuf *, auteur d’un livre,sur,l'impdt foncier, et celles
d’al-Shaybani * qui, également au temps de Har(n al-Rashid, esquissa une
ébauche de droit international en méme temps;qu’il s’efforgait de justifier activité
d’une classe de commergants de plus e plus importante. Dans la seconde
école apparut le fameux Muwarta’ ow'le Bien aplani de Milik, qui exposait la
doctrine de ’école médinoise et qui séra par la suite le bréviaire des malikites du
Maghreb. Mais d’autres chefs de file se manifestaient aussi, qu’on a tendance
aujourd’hui & oublier parce_gue leurs « systémes » n’ont pas survécu et
qui cependant furent & Pépogue des savants écoutés : nommons le Syrien
al-Awza‘i * et I’Irakien Sufyan al-Thawri *.

Dans les écoles d’Ab@l Hanifa et de Milik on élabora des concepts quelque
peu flous ou1 'on cherchait le critére du jugement personnel, concepts d’istihsdn
ou « recherche de la solution la meilleure » et d’istisldh ou « recherche de la
solution la plus conforme 2 l'intérét général ». Mais la situation se transforma
quand apparurent les nouvelles personnalités d’al-Shéfi‘i * et d’Ibn Hanbal. Le
premier, dans son Epftre, remit en question le fondement du raisonnement
juridique et prétendit 1’établir, non sur des opinions arbitraires, mais sur
des dits prophétiques garantis. Aux partisans de opinion personnelle s’oppo-
saient désormais les partisans de la Tradition, qui reprirent P'enseignement
d’al-Shafi‘i et ramenérent le jugement personnel au raisonnement par analogie *
exercé sur les textes. Quant & Ibn Hanbal, qui devait étre surtout un tradition- -

143



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

niste, il fit école par son souci de s’en tenir lui aussi strictement aux paroles du
Prophéte et des Compagnons, maniére de traiter les problémes juridiques qui
fut adoptée par un groupe de savants jusqu’a devenir 4 son tour Pun des sys-
témes juridiques officiels du sunnisme. En fait les uns comme les autres s’en
remettaient A Popinion commune, & ce consensys * des docteurs qui aidera a
intégrer dans le domaine juridique comme dans le domaine théologique des
pratiques ou idées jusque-13 considérées comme des innovations * blamables.

On verra plus loin dans quel esprit furent alors précisées des régulations
extrémement minutieuses de la vie sociale et privée. Le fait important a signaler
est le style particulier adopté dés cette époque par une littérature juridique qui
demeurait toute proche de la science de la Tradition, 4 laquelle elle empruntait
une partie de ses données. Quel que fiit en effet le role dévolu dans chaque école
aux références fondamentales fournies par la sunna du Prophéte, 'habitude
était déja prise de citer les autorités antérieures en se cofitentant de juxtaposer,
en dehors de toute construction systématique, des opinions attribuées chacune
a leur garant et appuyées les unes sur les autres’en vertu d’un lien subtil que
ren n’indiquait d’abord au lecteur. D’oli une apparente absence de logique
interne qui donna & ces premiers ouvrages, d¢ droit leur aspect rebutant pour
un esprit occidental moderne, mais qui n’empécha pas les traditions choisies
ou méme parfois forgées pour les besoins de la cause de répondre en fait 4
P’élaboration de positions doctrinales(trés précises.

Les problémes de Ja.vie morale et spirituelle commencerent également de
retenir, durant les deux ‘premiers siécles, Pattention des musulmans, Trés tot
en effet parmi eux (Certains personnages s’étaient consacrés a la méditation et
a Pascése o ils voyaient les meilleurs moyens de se « rapprocher » de Dieu.
Leur ambition était d’accéder au rang de ces privilégiés qui seront au paradis
les Proches de Dieu et qui y jouiront d’une récompense supérieure (Coran,
LVI, 11). TIs cherchaient 4 approfondir levr foi et & réaliser Ia parfaite « soumis-
sion » 4 Dieu au-dela de la seule observance des prescriptions rituelles, qui leur
paraissait insuffisante pour atteindre P'état « supérieur » auquel ils aspiraient.
Les versets relatifs au Jugement dernier et ceux condamnant P'usage de la
richesse alimentaient surtout leur réflexion, tandis qu’ils aimaient évoquer
Pexemple des prophétes, tels Muhammad et avant lui Moise et Jésus, qui au-
raient préché et pratiqué le recours & de volontaires privations.

La premiére application de telles idées fut simplement le renoncement aux

144



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

biens de ce monde, dont témoigne une fameuse lettre adressée par al-Hasan.
al-Basri au calife umayyade ‘Umar II pour lui prodiguer les conseils suivants :
« Garde-toi de ce monde avec toute ta prudence;; il ressemble au serpent, doux
au toucher mais dont le venin est mortel. Détourne-toi de tout ce qui t’enchante ’
en lui, pour le peu de temps que tu as & passer dans sa compagnie [...] Garde-toi
de ce monde, car ses espoirs sont mensonges et ses attentes faussetés. Sa facilité
rest que difficulté, sa limpidité que boue. Voild ol est le danger : ou félicité
éphémere, ou calamité soudaine, ou douloureuse affliction, ou ruine sans reméde.
Dure est la vie d’un homme qui est prudent, dangereuse s’il est & I'aise, a Paffiit
sans cesse de la catastrophe, assuré de sa perte finale. Le Tout-Puissant n’edt-il
pas porté condamnation sur le monde, ni inventé pour cela une parabole, ni
ordonné aux hommes de s’en abstenir, le monde seul suffirait 4 éveiller le dor-
meur et A secouer étourdi; & combien plus forte raison, quand Dieu lui-méme
nous a adressé une mise en garde contre lui et une exhortation & son propos.
Car ce monde n’a ni poids ni valeur devant Dieu; il estsi. léger qu’il ne pese
méme pas devant Dieu autant qu’un galet ou une motte-de terre; comme ila
été dit, Dieu n’a rien créé qui Lui soit plus odieux que ce monde et, du jour ot
I1 a créé, Il ne P’a plus regardé, tant I1 le haitin

Au cours du vire sidcle, en Irak, le mouvement ascétique gagna de nom-
breux adeptes qui commencérent alors,.sémble-t-il, 4 porter le froc de laine
(si#f) qui est & Porigine du nom desoufidonné par la suite, dans les pays d’Islam,
aux mystiques et aux dévots pratiquant la pauvreté. Ce fut aussi au cours de ce
virre siécle que I'idéal ascétique se transforma en ouvrant la voie 2 la recherche
de Pamour divin. A Ibrahim ibn Adham, ascéte originaire de Balkh, que sa vie
vagabonde mena jusqu’en Syri¢)ol il mourut en 777, on doit, outre des exhor-
tations & craindre Dieu et\d-rejeter Pamour du monde qui « rend ’homme
aveugle et sourd et le réduit’en esclavage », une définition du « service de Dieu »
compris comme « la méditation et le silence, sauf pour la menton de Dieu »,
Alors commenga cette pratique de la répétition de son nom ou plutdt de ses
divers noms, qui tint par la suite une si grande place dans I'activité des confréries
mystiques. Et, tandis qu'un disciple d’Ibn Adham insistait sur la nécessité de
P’abandon 2 Dieu, une femme mystique de Basra, Rabi‘a (m. 8o1), non contente
de mener une existence de pauvreté et de renoncement, vivait dans Pattente de
la présence divine et définissait pour la premiére fois la doctrine de Panéantis-
sement du moi et de sa persistance éternelle en Dieu. Ainsi répondait-elle a
ceux qui la demandaient en mariage : « Le contrat de mariage est pour ceux qui
ont une existence phénoménale. Dans mon cas, cette existence n’est pas. Car
jai cessé d’exister et suis morte au moi. J’existe en Dieu et suis entiérement -

145



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASS1QUE

sienne. Je vis dans Pombre de Son commandement. C’est 3 Lui qu’il faut
demander le contrat de mariage et non 4 moi. » Ce fut elle également qui compo-
sa sur le théme de ’amour divin le poéme si souvent cité par la suite : « Je T’aime
de deux amours : amour visant mon propre bonheur, et amour vraiment digne
de Toi. Quant a cet amour de mon bonheur, c’est que je m’occupe A ne penser
qu’a Toi et 2 nul autre. Et quant & cet amour digne de Toi, c’est que Tes voiles
tombent et que je Te voie. Nulle gloire pour moi, ni en Yun ni en l'autre, mais
gloire & Toi, pour celui-ci et pour celui-1a. »

La doctrine soufie, greffée sur les premiéres tendances ascétiques, faisait
ainsi son apparition, et il est évident que dans son élaboration et sa formulation
avait dfi intervenir Pinfluence de bien des idées étrangéres. Rappelons qu'un
Ibn Adham avait connu le bouddhisme en Bactriane et avait fréquenté en Syrie
des anachoretes chrétiens, ce qui le mit en contact avec les mouvements ascéto-
mystiques non musulmans. Mais cette influence ’avaitsans doute fait que
développer ce quon a pu appeler, selon une formule de'L. Massignon, les « ger-
mes coraniques » du mysticisme musulman, né d’abord de la méditation de cer-
tains versets de la révélation muhammadienne et fait pour continuer de trouver
sa justification dans des passages du Livre sacté, lors méme qu’il se sera enrichi
de théories parfois peu orthodoxes.

®

Les premiers courants de la pensée islamique avaient donc, dans leur appro-
fondissement du donné révélé;-subi I'action de facteurs étrangers qui furent
manifestes A la naissance du_mouvement ascétique, mais également sensibles
dans Pévolution théologique ou méme dans I'élaboration d’un droit codifié qui
faisait une assez large'place aux usages locaux antérieurs a I'Islam,

Les musulmans §’étaient en effet trouvés en contact, aussitdt aprés les
conquétes, avec les idées qui servaient alors de base 2 lactivité religieuse et
intellectuelle des pays occupés. C'était tantdt la pensée chrétienne qui, en dépit
des conversions, restait vivante en de nombreux centres, tantdt la pensée ira-
nienne dont les tenants étaient trés actifs dans les régions orientales, tantdt et
surtout la pensée grecque dont Pinfluence se fit sentir 2 travers les traductions
que conservaient ou qu’exécutaient des éléments autochtones cultivés.

On sait qu’a ’époque umayyade les chrétiens formaient encore des groupes
importants et que beaucoup d’entre eux servaient dans Padministration cali-
fienne. Tel fut par exemple le cas de Jean Damascene dont Pautorité théolo-
gique est par ailleurs bien connue et qui s’attacha notamment & réfuter ies héré-
sies et doctrines erronées parmi lesquelles & ses yeux I'Islam prenait place. A

146



LE DONNE REVELE ET SON APPROFONDISSEMENT

Pépoque abbasside encore, nombre de scribes nestoriens peuplaient les bureaux,
démesurément grandis, de la capitale bagdadienne, tandis que se manifestaient
également, parmi leurs coreligionnaires, divers talents de polémistes. En Irak
comme en Syrie, le dessein de ces polémistes était de démontrer la supériorité
du christianisme sur I'Islam, soit dans des écrits qui nous sont parvenus sous
une forme parfois peu authentique, soit dans des controverses publiques. Les
notions de toute-puissance divine, d’attributs * et de noms divins, de libre
arbitre enfin, étaient alors débattues par des théologiens qui avaient, de la
logique aristotélicienne, une pratique non encore acquise par les penseurs
musulmans.

Plus insidieuse sans doute était la « propagande » iranienne, voire mani-
chéenne, qui s’exerca, au début de PEmpire abbasside, par Pintermédiaire
d’auteurs rompus  la pratique du pehlevi et de I’arabe, dont le plus représen-
tatif fut sans conteste Ibn al-Mukaffa‘. Les populations. iraniennes n’avaient
pas encore toutes 4 ce moment abandonné leurs anciennes religions, le zoro-
astrisme et le manichéisme. La premiére n’exerait plus qu’une influence limitée.
Mais Ia seconde, dont certains préceptes tenaient de.a morale indienne et dont
la cosmologie, tout en restant imprégnée d’anciennes idées iraniennes, n’en
révélait pas moins d’évidents rapports avec le gnosticisme, se présentait comme
une religion de salut universelle. Elle demeura ainsi beaucoup plus active et
les historiens musulmans accusérent, au début de Pépoque abbasside, les adeptes.
du manichéisme d’avoir voulu saperI’Islam en introduisant dans la culture
arabo-musulmane naissante des notions propres a leur religion. :

Dus a Ibn al-Mukaffa¢ , les deux monuments de la pensée irano-arabe mar-
qués par cette tentative furent le Livre de Kalila et Dimna, traduction adaptée.
des fables de Bidpay, ellés-mémes traduites anciennement en pehlevi, et le
Livre sur la conduite, ol $e retrouvait une conception de la vie trés voisine de.
celle qui inspira Kalila.et. Dimna. Plus peut-étre que la fameuse préface du méde-
cin Burzoe, dont unpassage sur la relativité des religions fut attribué jadis 4 une
interpolation d’Ibn al-Mukaffa“ et parfois « monté en épingle » d’'une fagon
excessive, Pesprit méme de ces deux ouvrages est révélateur d’une mentalité
qui, tout en respectant apparemment les prescriptions islamiques, fondait
Péthique sur les éléments d’une sagesse tout humaine : recours & la raison,
usage de Pamitié et modération du désir qui permettent seuls A’homme d’échap-
per au mal et au danger qui le menacent de toutc part, pour réaliser ainsi 1'idéal.
de « dignité », ou muruwwa *, auquel il est appelé. Sans reconnaitre I3 une pro-
pagande manichéenne ouverte, on y décéle les traces d’une orientation qui
devait étre fort périlleuse pour I'Islam unitaire et contre laquelle certains

147



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

esprits, certains souverains méme, décidérent de réagir vigoureusement : ce
fut la condamnation de la zandaka *, ainsi appelée d*un mot iranien qui désignait
des hétérodoxes et qui devint, dans le monde musulman, synonyme d’impiété
et d’ignorance.

Mais les attaques dont fut alors ’objet cette attitude d’esprit ne Pempé-
chérent pas de pénétrer peu ou prou la menualité islamique ambiante ou elle
introduisit le goiit de certains raffinements tant matériels qu’intellectuels. En
méme temps que les traités de caractére éthique, étaient en effet traduits de
Piranien divers ouvrages didactiques relatifs 3 1’art de gouverner ou d’admi-
nistrer, ouvrages considérés avec beaucoup moins de méfiance que les essais
de caractére philosophique et qui furent donc plus facilement intégrés au patri-
moine culturel abbasside.

Enfin Pinfluence de I’hellénisme, fort différente, mais non moins profon-
dément ressentie, s’exer¢a presque uniquement, il faut’le souligner, a travers
des ouvrages philosophiques ou scientifiques qui avaient été précédemment
étudiés et utilisés dans les centres de culture chrétiénne. Trés t6t, semble-t-il,
les califes avaient encouragé la traduction en atabe d’ouvrages d’Aristote *,
notamment ses traités de logique, ainsi que(d’écrits de Platon * ou de Ptolé-
mée *, sans craindre un danger quelconqué de ces ceuvres anciennes. Ils consi-
déraient en effet comme nécessaire, pour, les penseurs musulmans chargés de
réfuter des doctrines telles que le manichéisme ou le christianisme, de se fami-
liariser avec les méthodes d’argumentation qui étaient i I’époque les seules
valables, et sans doute accueillaient-ils favorablement, avec une arriére-pensée
d’apologétique, un apport étranger que, par la suite, on jugera parfois néfaste.
Le résultat ne s’en fit cependant pas attendre.

L’époque suivante, marquée par une activité intellectuelle grandissante,
allait étre celle des théologiens imprégnés de ces ouvrages antiques. Raisonnant
& leur tour avec subtilité sur I’Islam et sur ses fondements, ils devaient ajouter
au trouble régnant 'déja dans les esprits. Les causes de fermentation sociale et
politique dont on vient de voir les premiers effets, au sein d’une Communauté
agitée par tant de rivalités, allaient sous leur impulsion donner naissance 2 cette
pluralité de visages, d’écoles de pensée, de sectes en un mot, qui restera sans
doute le trait le plus frappant de PIslam classique dans sa maturité,




CHAPITRE V

ELABORATION DOCTRINALE
ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

(1xe-X11® SIECLE)

siécles de I'Islam, dans les trois grands domaines/théologique, juridique

et mystique précédemment définis, ne cesserént ensuite de se développer
et souvent de se ramifier, Parmi eux, ceux qui ¢onditionnérent la vie politique
et sociale des musulmans durant la période médiévale ainsi que, dans une moin-
dre mesure, leur vie quotidienne, furentassurément ces mouvements théolo-
giques aux profondes résonances politiques‘que I'on est obligé d’appeler, faute
de mieux, « politico-religieux » ou quel’on qualifie de « sectes » quand il s’agit
de mouvements schismatiques. Précisons dés maintenant que ce terme de secte,
qui implique une idée d’hétérodoxie, est en ce sens parfaitement impropre a
’époque qui nous occupe : si dune date tardive, que 'on peut situer aux alentours
du xve siécle, le monde musulman se partagea en deux parties sensiblement égales
dont la plus importante; ol régnait le sunnisme, se déclara seule orthodoxe, les
anciens aspects de 'Islam étaient beaucoup plus divers et mouvants et [a notion
d’hétérodoxie revétait-alors un caractére essentiellement relatif.

Il n’en reste pas moins que, dés ce moment, I'évolution du monde ct de la
société islamiques se trouvait dominée par la lutte entre les shiites et leurs
adversaires que nous appellerons plutdt traditionalistes que sunnites. Avant
que cette lutte se termindt dans le Proche-Orient, aux alentours du XI1¢ siecle,
par la défaite des premiers, elle avait au x© siécle si violemment secoué les esprits
qu'un juriste et homme de religion tel qu’Ibn Batta pouvait alors écrire, en
défendant des positions rigoristes qu’il jugeait tristement battues en bréche :
« Les passions les plus abominables, les opinions les plus exécrables — ainsi
que j’ai pu le constater —, la déformation de la sunna, I'altération de la religion. .

LES courants de pensée qui s’étaient dessinés, durant les deux premiers

149




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

se sont si largement répandues parmi les hommes, elles s’y étalent si ouver-
tement et ont établi sur eux si solidement leur empire qu’ils'en sont arrivés
3 les trouver belles et quelles ont eu pour conséquence d’engendrer parmi
eux Pesprit de parti *, de leur ouvrir toutes grandes les portes de P’épreuve,
d’aveugler leurs cceurs, de semer la discorde parmi eux et de diviser la Com-
munauté.

« IIs en sont arrivés A dédaigner le Livre de Dieu et 4 prendre pour maitres
des étres ignorants et égarés, alors que leur Seigneur leur a donné Ia science. Ils
engagent des disputes pour défendre leurs prétentions, renoncent aux témoi-
gnages pour de vaines présomptions, tirent argument d’allégations menson-
géres et suivent aveuglément des hommes dénués de tout savoir, adoptant ainsi
des idées qui n’ont aucune preuve dans le Livre de Dieu ni aucun fondement
dans le consensus de la Communauté.

« A ces nombreuses hérésies que les démons méttent dans la bouche de
leurs fréres les négateurs, 4 ces propos erronés, i ces,phrases fallacieuses, 4 ces
innovations qui jettent la confusion dans les esprits.et glissent une insidieuse
séduction dans les cceurs, ne peuvent faire front et résister — j’en jure par
Dieu! — que ceux que Dieu protége par, Sascience et qu’ll fortifie par la
constance et la grandeur d’dme. »

En fait, c’était le mouvement mu‘tazilite dont on a vu plus haut les signes
annonciateurs qui avait jeté le trouble dans la communauté musulmane tra-
ditionnelle au début du 1x¢ si¢cle~Clest lui dont il convient donc de considérer
d’abord la doctrine, en n’oublidnt-pas qu’il s’agissait primitiverent d’un mou-
vement religieux faisant partie de ces « factions » dont les hérésiographes tra-

ditionalistes dénoncérent 4 P’envi les erreurs.

' Une grande obscurité régne, on le sait, sur ses origines et sur la maniére
dont ses premiers adeptes avaient combiné différentes conceptions qui €taient
apparues 4 la fin de'"époque umayyade. Cependant, le mu‘tazilisme une fois
constitué en tant 'que mouvement était généralement défini, par ses partisans
eux-mémes, comme la doctrine des cinq principes : 'unicité de Dieu, la jus-
tice de Dieu, la menace et la promesse divines, la situation intermédiaire et
le commandement du bien.

Il présentait ainsi une théodicée ol ses adversaires verront une innovation
répréhensible, mais qu’il entendait faire reposer sur un verset coranique jugé
fondamental : « Rien n’est semblable & Lui » (Coran, XLII, 11). Défenseur de
la transcendance divine que rien ne peut altérer, il insistait sur 'unicité de Dieu
qui, par sa divinité méme, ne peut supporter aucune analogie méme lointaine
avec le monde créé et qu’il est inconvenant de représenter pourvu d’attributs

150



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

rappelant les activités ou les qualités de ’homme, simple créature. C’était donc
au figuré, selon lui, que le Coran parlait de la « main » de Dieu ou de sa « face »
pour faire allusion 2 sa bienveillance, au figuré aussi qu’il mentionnait le « tréne »
sur lequel Dieu se tient. L’emploi par le texte sacré de ces expressions dites

anthropomorphiques avait amené les mu‘tazilites & déclarer que les termes.-

coraniques ne devaient pas &étre tous pris au pied de la lettre, mais qu’il fallait

les interpréter.
11 résultait de cette conception que le fidéle ne pouvait attribuer au Dieu

un et transcendant les qualités qu’il était tenté de déduite de ces expressions,
telles la vue, Pouie, la science et la puissance. Ces qualités n’étaient point des

attributs destinés 4 la divinité et éternels comme elle, mais seulement des aspects
de Pessence divine, non séparables de cette essence. Les termes qui les dési-

aient s’expliquaient par Pincapacité humaine 4 connaitre véritablement ce’ -
gn q

qui est éternel, mais ne correspondaient 4 aucune réalité :«Si Dieu est savant, -

vivant, puissant, audient, voyant et éternel, c’est en vertu de Son essence méme,
non en veriu d’une science, d’une vie, d’une puissance;.d’une ouie, d’une vue
et d’une éternité », disait al-Nazhzhim. Ou encore, disait Abfi I-Hudayl, « la
science du Créateur, c’est Lui-méme »,

Cette position d’une rigoureuse logique ‘n’en allait pas moins confronter

3 des problémes délicats ceux qui I'avaient adoptée. Voulant éviter le pan-

théisme qui aurait consisté & identifier & Dieu tout ce qui émane de lui, certains
mu‘tazilites hésitérent sur la maniérede concevoir une volonté divine ayant
un double objet, le monde créé par-ordre divin et la loi morale prescrite par

Dieu. En revanche, sur la nature du Coran, ils adoptérent sans discussion la-

doctrine qui considérait la Parole’de Dieu, révélée dans le temps et matérialisée
sous la forme de mots quelon écrit ou que 'on prononce, comme contingente
et créée. La Parole de Dieu ne pouvait étre, 4 leurs yeux, attribut éternel de
Dieu, car, cet attribut étant nécessairement distinct, le considérer comme éter-
nel aurait abouti A donner & Dieu un « associé ». La doctrine du Coran créé,

corollaire de la conception mu‘tazilite de P'unicité divine, constituait I'aspect
le plus marquant du nouveau mouvement et celui qui devait heurter le plus les -
traditionalistes. Il s’y ajoutait la négation de la «vision » béatifique dans I'au-dela,-

interprétée comme une perception purement intellectuelle. o

Notons aussi que, parallélement, les mu‘tazilites avaient été amenés &
expliquer la nature et la transformation de ce monde cré¢, considéré comme sans

analogie avec Dieu, et 2 adopter des théories, philosophiques cette fois, emprun-

tées plus ou moins directement aux penseurs de I'Antiquité. Mais la les diver-

gences furent grandes parmi leurs principaux représentants, les uns tenant pour- . -

151



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

une conception atomiste du monde, les autres faisant appel, pour rendre compte
du mouvement, 4 une théorie curieuse du « saut », destinée & résoudre les pro-
blémes qui jadis arrétaient les Eléates, la plupart s’orientant vers des concep-
tions déterministes qui permettaient d’expliquer la permanence du monde sans
recourir 2 la notion de création continue.

Le deuxiéme principe mu‘tazilite était constitué par la croyance enla jus-
tice absolue de Dieu, d’ot1 découlaient en fait les trois derniers principes — ce
qui explique que les tenants de cette doctrine aient été souvent appelés les par-
tisans de « I'unicité et la justice », sans autre précision. La notion de « justice
divine » entrainant nécessairement Pimpossibilité pour Dieu de causer le mal
— « Dieu est sage et juste, disait Wisil, on ne peut lui rapporter aucun mal ni
aucune injustice » —, il en résultait une conception optimiste selon laquelle le
mal n’érait qu’apparent, tout étant ordonné par la providence en vue d’une fin
bonne par définition, quoique souvent cachée. D’oiivJaffirmation du libre
arbitre de I’homme, seul responsable du mal qu’il Pouvait &tre amené 2 faire,
car il avait été doué par Dieu d’une raison lui‘permettant de connaitre la loi
morale et d’une volonté lui permettant de Pappliquer. D’ou enfin Paffirmation
que cette loi morale, tout en étant prescrite-par Dieu, correspondait & un bien
absolu auquel Dieu lui-méme devait se conformer : position extréme 4 laquelle
étaient conduits les mu‘tazilites, mais’que certains essayaient toutefois de
nuancer pour préserver I'arbitraire divin,

Défenseurs de la liberté humdine, les mu‘tazilites durent en tout cas
fournir des explications des versets coraniques qui semblaient la contredire
et ils affirmérent que les actes prétés 4 Dieu n’étaient que des jugements portés
par Ini sur ceux qui étaiént’croyants ou égarés. Selon leur opinion, Phomme
bénéficiait entiérement de’la promesse divine, il faisait le bien, et subissait
intégralement la menace de Dieu, §’il commettait le mal; il n’y avait pas de
pardon possible'de Dieu, ni d’intercession possible de la part du Prophete, en
dépit de ce qu'auraient laissé croire certaines expressiotis du texte sacré. Quant
au croyant qui avait commis une faute grave, $’il n’était pas exclu de la Commu-
nauté, il devait, en attendant qu’il se fiit repenti, y étre maintenu dans une
« situation intermédiaire ». Pour &tre musulman il fallait donc non seulement
croire, mais aussi observer les prescriptions.

La bonne doctrine ainsi comprise devait &tre respectée par tous et imposée
A tous, 4 commencer par I'imam, chef de la Communauté ; ¢’était 12 Pobligation
de « commander le bien ». Aussi I'imamat ne devait-il éire confié qu’a un homme
dont la croyance fiit juste : le mérite personnel tendaita devenir le fondementde
Pimamat, dont le détenteur devait par ailleurs agir avec fermeté pour maintenir

152



et

ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

les fidéles dans Pauthentique Islam. En revanche, la révolte était généralement
autorisée dans le cas o 'imim manquait 4 sa mission.

Tel était donc P’essentiel de la pensée mu‘tazilite. Mais que représentait
le mouvement lui-méme qui surgit en pleine lumiére en Irak au temps du calife
al-Ma’miln et qui a parfois été identifié avec un simple « systéme philoso- *
phique »? En fait, comme I’a dit H. Nyberg, avec les mu‘tazilites « nous n’avons
pas affaire & des libres penseurs philosophes, pas plus qu’a des ascétes éloignés
du monde, mais 2 des apologétes et & des missionnaires orientés théologiquement
et agissant pratiquement ». Sans doute ccs mu'tazilites avaient-ils, de fagon plus
ou moins sensible et plus ou moins directe, subi I'influence des philosophes
grecs auxquels ils avaient emprunté visiblement les méthodes d’argumenta-
tion et les catégories qui dominaient alors presque toute la pensée médiévale,
tant en Orient qu’en Occident. Sans doute aussi avaient-ils été amenés 4 accor-
der 2 la raison humaine un rdle que les penseurs traditionalistes n’étaient pas
portés 3 lui donner. Il n’empéche qu’ils étaient d’abord des esprits religieux
cherchant a défendre leur religion contre le christianisme’et surtout — on en a '
des preuves indiscutables — contre le manichéisme; s’efforcant donc de pré--
senter leurs croyances d’une fagon aussi cohérente, sinon logique, que possible.
Loin de se détacher du donné révélé, ils cherchaient au contraire a lui insuffler
plus de vigueur et de force persuasive en s’appuyant sur quelques versets fon-

damentaux dont ils tiraient leur conception intellectualiste de la divinité et en " -

interprétant ceux qui leur paraissaient.contraires & une telle version.
Apologttes, ils avaient entrepris-de répandre dans la communauté isla-
mique leurs conceptions et furent des « propagandistes ». Si 'on sait peu de
chose sur Ie réle des émissaircs. qu’ils auraient envoyés dans les diverses pro-- -
vinces de ’empire 2 la fin'de Ja domination umayyade, il apparait néanmoins
que ces derniers participerent parfois & des révoltes alides, méme s’ils ne sou-
tinrent pas 4 propreaient parler le mouvement abbasside auquel on a voulu un
moment les lier. Toujours est-il qu’ils furent souvent, au début de I'époque
abbasside, réduits a se cacher tout en élaborant leur doctrine. Pourchassés au
temps de Hértin al-Rashid, ils réussirent néanmoins 2 gagner dés ce moment
des soutiens influents, surtout parmi les clients iraniens qui jouaient un grand -
rdle A la Cour et jusqu’en la personne d’un fils'du calife, le futur al-Ma’min.
Ainsi s’explique la place que tinrent ensuite certains mu‘tazilites notoires,
installés avec le jeune calife 3 Marw. 1l est difficile d’attribuer directement & leur .
influence la décision prise par ce dernier de choisir un héritier alide. On ne
peut néanmoins manquer de constater qi’ils entouraient al-Ma’min lors de cet

épisode qui troubla profondément la Communauté et qu’ensuite a Bagdad les. '

I53



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

docteurs que le souverain aimait consulter appartenaient 4 la méme tendance.
Ce fut sur leurs conseils, assurent certains chroniqueurs, que furent exécutées
par ordre califien des traductions d’ouvrages philosophiques et scientifiques
apportés de Byzance. Bien plus, ce fut pour leur complaire qu’al-Ma’mfin
décida, dans les derniéres années d’un régne dont il ne prévoyait pas la proche
et soudaine fin, d’imposer la doctrine mu‘tazilite sous sa forme la plus frap-
pante — c’est-3-dire le dogme du Coran créé — en méme temps qu’il affirmait
la « supériorité » de ‘Al sur Mu‘dwiya, essayant par 1 de mater la faction
pro-umayyade fajsant obstacle & une réconciliation entre Abbassides et Alides.

Le mu‘tazilisme apparait ainsi dans ’histoire comme la doctrine & laquelle
le calife avait eu recours pour introduire une nouvelle politique de neutralisa-
tion et de ralliement du shi‘isme. Celle-ci fut en fait le point de départ d’une
véritable inquisition *, connue dans les milieux traditionalistes sous le nom
de I’Epreuve, la Mihna. Al-Ma’min, alors retenu en Syrie par les opérations
militaires qu’il dirigeait contre les Byzantins, avait ordonné & son représentant a
Bagdad, le préfet de police Ishik ibn Ibrdhim, d’interroger les cadis de la ville
et de la région en les sommant d’adhérer 2 la croyance au Coran créé; les cadis
devaient eux-mémes soumettre 3 un semblable/ekamen les témoins qui les assis-
taient dans leurs jugements.

Le calife, dans la lettre qu’il adressa & Ishik, manifestait ses prétentions
justifiées 4 maintenir la religion dans la voie droite, mais s’arrogeait aussi des
droits qu’aucun de ses prédécesséurs n’avait jamais jusque-1 revendiqués et
s’exprimait pour ce faire en des-termes particuli¢rement frappants. « Dieu est
en droit, disait-il, d’attendre'des iméms et des califes musulmans qu’ils s’effor-
cent de maintenir solidement la religion qu’ll leur a demandé de conserver,
P’héritage de la prophétie ‘qu’ll leur a léguée et la science qu’ll leur a remise
en dépot. » Se livrant-€nsuite A une violente critique des gens du commun et du
vulgaire qui « en toutes régions et contrées n’ont ni jugement ni réflexion [...]
et forment une masse qui ignore Dieu, trop aveuglée pour Le voir, trop égarée
pour pouvoir atteindre A la vraie religion, confesser I'unicité de Dieu et croire
en Lui », il sattaquait aux hommes de religion qui « mettent sur le méme plan
Dieu et le Coran qu’Il a révélé » et qui « abusent les ignorants ». Puis il s’efforgait
de démontrer la vérité de la thése du Coran créé en se fondant sur un verset
coranique, « Nous en avons fait un Coran en arabe » (Coran, XLIII, 2), ou le
verbe signifiant « fait» est le méme que celui qui est employé ailleurs pour dire
que Dieu a « créé » les cieux et la terre (Coran, VI, 1), et en citant les textes qui
prouvent que le donné révélé a été « divisé » en versets (Coran, X1, 1). C’était
ensuite aux cadis que le calife s’en prenait expressément, comme aux seuls

154



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

personnages qui exergassent dans ’Etat islamique une fonction officielle dépen-
dant directement du calife, car les prescriptions de Dieu, disait-il, ne peuvent
&tre exécutées « qu'a I’aide du témoignage de gens qui ont une conception sin-
cére de Punicité divine ». Enfin, aprés avoir accusé les docteurs de son temps
d’avoir entrainé le peuple dans une mauvaise voie et de s’étre écartés de
la sunna et du Livre de Dieu, il appelait sa communauté 4 restaurer la reli-
gion corrompue avec une véhémence d’accents qui évoquait par moments la
fagon dont le Prophéte adjurait ses contemporains de « réfléchir » et d’ouvrir
leurs cceurs.

On ne connait pas exactement le résultat de cet appel qu’avait suivi la
premiére inquisition; mais il ne dut pas étre pleinement satisfaisant, puis-
que al-Ma’min convoqua ensuite & Rakka sept personnages réputés, des tradi- -
tionnistes cette fois-ci et non plus des cadis. Il s’agissait d’obtenir I'adhésion des
hommes de religion dont I’autorité était grande sur le peuple‘et qui, aux dires de
certains contemporains, obtempérérent aux injonctions du calife, mais parfois
sous ’emprise de la peur. Parallélement, ’opposition s’organisait, surtout dans
certaines villes d’Irak ou de Syrie; elle obligeait le calife 4 adresser a son préfet
de police une seconde lettre qui présentait de nouveaux arguments €n faveur de
la thése et invitait Ishdk 4 soumettre encore & dés interrogatoires juges, juris- .
consultes et traditionnistes. On vit alors,Ibn Hanbal refuser obstinément
d’acquiescer 4 la doctrine ainsi définie et en discuter les arguments, puis &tre
arrété et envoyé, avec un autre réfractaire,  la Cour du calife dont il apprit &
Adana la mort soudaine, survenue 3 Tarsus. Ramené 4 Bagdad ou il fut interrogé
et soumis A la torture par le successeur d’al-Ma’min, puis finalement libéré,
Pintraitable personnage n’avait.point adhéré 4 la doctrine mu‘tazilite de I'uni-
cité divine, mais au contraire continué de professer que le Coran, faisant partie
de la science divine, ne pouvait étre créé. D’autres docteurs avaient ét¢ mis en
prison et y étaient morts;notamment le shaykh syrien Abd Mushir que le calife
avait accusé de travailler pour un mahdi umayyade.

L’inquisition mu‘tazilite avait ainsi fait éclater au grand jour le conflit qui
opposait, au début du Ix® siécle, un calife imbu d’idées nouvelles, avide de
grandeur et d’autorité, et des hommes de religion traditionalistes 3 qui le peuple
faisait en général confiance. La réaction de I’opinion fut certainement plus vio-
lente que le calife n’avait pu le prévoir et le traitement infligé par al-Wéthik, le
frére et successeur d’al-Ma’mfin, au rebelle Ibn Nasr, au nom de qui une
révolte populaire avait éclaté, ne calma pas les esprits, bien. au contraire. De
méme dans les provinces se multipli¢rent les remous violents. En Egypte sur-
tout on procéda 4 des emprisonnements et Pinscription que les autorités firent

I55



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

graver sur les murs de la grande mosquée de Fustdt : « 1l n’y a d’autre divinité
que Dieu, maitre du Coran créé », eut pour résultat de faire déserter I’édifice
par tous les hommes de religion, suivis en cela par les gens du peuple qui leur
obéissaient aveuglément. Le profond fossé qui se creusa alors dans la sociéié
musulmane aurait correspondu, si 'on en croit le témoignage littéraire et un peu
partial d’un écrivain et polémiste d’opinion mu‘tazilite comme al-Djahiz *, &
1a ligne de partage séparant alors deux classes distinctes : une élite intelligente
et susceptible de raisonner d’une part, qui constituait essentiellement entourage
du calife, 1a masse populaire d’autre part, qui était vouée a ces travaux manuels
et serviles lui faisant encourir le mépris des gens cultivés, mais qui était aussi
capable de s’enflammer soudainement 2 la suite de meneurs habiles et de faire
alors trembler les détenteurs du pouvoir. Un sentiment de crainte 4 I'égard des
agitations de la foule, particuliérement dangereuse lorsqu’on s’avisait de toucher
3 ses convictions religieuses les plus chéres, transparait ainsi dans P’épitre
d’al-Djahiz consacrée & la « négation de I'anthropomorphisme ».

Les tenants de cette doctrine, y lit-on en effet, duraient db toute leur puis-
sance « a 'obéissance de la foule et 2 Ia faveur du peuple et des basses classes, car
Pélite reste sans pouvoir sur la masse et les notables sans influence sur les rustres»,
gens que désignent ensuite les citations les plus désobligeantes. ‘Alf ibn Abi
Talib n’a-t-il pas dit & leur propos : .« Nous demandons secours & Dieu contre
le peuple qu’on ne peut que méprisef lorsqu’il s°assemble et ignorer lorsqu’il se
disperse »? De méme la formule de Wisil ibn ‘Atd’ : « Ces gens ne se groupent
jamais sans faire du mal ni ne's¢ séparent sans qu’on en tire bénéfice », n’a-t-clle
pas été glosée par lui-mémedans les termes suivants : « C’est qu’alors le potier
retourne 4 son argile, le tisserand 4 son métier A tisser, le batelier 4 son bateau,
Porfevre 4 son travail du'métal, bref chaque homme & sa profession, ce qui est
tout bénéfice pour lés-musulmans et tout avantage pour ceux qui sont dans le
besoin »? De faif, poursuit al-Djahiz, « la masse populaire est plus facile &
contrdler lorsqu’elle est dispersée et son agitation, alors, est plus bréve. Mais si
elle a un chef habile, un organisateur obéi, un guide reconnu, alors cesse P’es-
poir, meurt la justice et périt celui qui prétend la défendre. »

A la suite de ces réactions populaires, méprisées de I'élite, mais apparem-
ment efficaces, I'inquisition officielle prit fin sur 'ordre d’al-Mutawakkil, Le
mu‘tazilisme cessa alors de jouer un réle officiel, méme s’il eut encore des
penseurs, parmi lesquels al-Djubb#’f, maitre d’al-Ash‘ari *, et §’il compta
également des adeptes éminents qui versérent dans la philosophie aristotéli-
cienne et allérent jusqu’a nier la création du monde en soulevant la réprobation
de leurs anciens confréres, tel Ibn al-Riwandi.

156



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

Cependant, au X® siécle, s’en réclamaient encore des théologiens dont les
ceuvres, trés élaborées, nous sont partiellement parvenues, tels Pexégete
al-Rummani ou le cadi de Rayy, ‘Abd al-Djabbér *, qui non seulement définit de
fagon précise la théodicée mu'tazilite, mais entama aussi de longues polémiques

dirigées 4 la fois contre le shi‘isme extrémiste et contre le christianisme. De - -

méme, sous les Bouyides, une incontestable influence mu‘tazilite s’exer¢a sur
P’essayiste al-Tawhidi * ou sur le ministre Ibn ‘Abbéd, autre lettré distingué, &
une époque ol les diverses tendances de la pensée musulmane bénéficiaient
d’un exceptionnel climat de tolérance intellectuelle. Mais si le mu‘tazilisme
conservait alors des adeptes actifs en Irak et en Iran, il était d’autres régions,
comme la Syrie, ot un partisan de cette doctrine, au dire du géographe al-Makdisi,
ne pouvait méme se montrer. On comprend ainsi que les mu‘tazilites se soient
particuliérement soutenus et que leur esprit d’entraide ait pu passer en proverbe.
La méme ot le mu‘tazilisme se maintenait, il fut.en’tout cas toujours '
considéré par les traditionalistes comme un dangereux essai'dé compromis avec
le shi‘isme, qu’il combattit pourtant 4prement, surtout)sous sa forme extré-
miste, mais auquel il avait parfois fourni ses theses théologiques. Aussi bien -
s’accordait-il avec lui sur la reconnaissance de certains points, tels que Iesprit
d’autorité, le droit & la révolte, Iinterprétation figurée (plus ou moins poussée
selon les écoles) du texte coranique et indifférence aux traditions qui remon- -
taient aux Compagnons. Il n’en fallait pas plus pour qu’il fiit particuliérement
visé dans la proclamation du calife al-Kadir * en 1017, qui ouvrait I'ére de la
restauration « sunnite » ou traditionaliste. A partir de ce moment son importance
ne fit que décliner, mais il ne disparut pas totalement, fournit notamment quel-
ques éléments 2 la « théologiew ash‘arite qui se développa par la suite en Irak,
puis en Syrie, et resta pour quelques esprits, jusqu’a ’époque actuelle, un mou- -
vement intellectualiste doué-d’un certain attrait dans la mesure od il proposait
des solutions aux difficultés rencontrées par les théologiens et apologetes.

De son cBté, le shi‘isme, avec lequel le califat avait renoncé en principe 4
tout essai de rapprochement aprés I’échec de Pexpérience d'al-Ma’'miin,
devait connaitre 4 cette époque une activité nouvelle, parfois agressive et révo-
lutionnaire. Ce fut A la fin du 1x siécle que les nouveaux Etats zaydites apparu-
rent, au milieu du xe que les émirs bouyides favorisérent Pimamisme en Irak,
3 la fin du x¢ que l'isma‘ilisme s’installa en Egypte. ‘

On se souvient que le shi‘isme avait comporté, dés son apparition 3

157




LA CIVILISATION DE L’iSLAM‘ CLASSIQUE

Pépoque umayyade, un grand nombre de ramifications s’émiettant et s’affai-
blissant toujours davantage. Le probléme fondamental étant en effet pour les
partisans shi‘ites la désignation de I'imam ou prétendant du moment, I’absence,
dans la famille islamique, d’un principe analogue 2 celui du droit d’ainesse en
Occident entrainait des discussions, des hésitations et des divisions aprés la
mort de chaque prétendant. Selon I'un des deux courants qui se dessinérent
bientdt, I'imam était désigné par son prédécesseur au moyen d’une recomman-
dation testamentaire ; selon l’autre, I'imim s’imposait de lui-méme par ses
qualités propres. Cette distinction allait opposer le zaydisme 4 I'imamisme dont
I'isma‘ilisme entre-temps devait se séparer.

Le zaydisme n’avait pas été le premier 2 se manifester. Ce fut lui cependant
qui avait inquiété le plus fortement le califat sunnite. dés le vime siecle. Non
seulement il y avait eu, on I’a vu, les révoltes de’Zayd et de son petit-fils Yahy4,
mais d’autres soulévements s’étaient succédés en Irak, en Iran et en Arabie
méme, dont les chefs avaient été, & tort ou 3 raison, considérés comme desimims
du zaydisme : tels, dés le régne d’al-Mansir, les deux fils de ‘Abd Alldh,
Muhammad et Ibrahim, qui s’étaient rebellés successivement 2 Médine et dans
la région de Basra pour étre I'un et I’autre vaincus et tués en 762; tels encore ces
autres membres de la famille alide qui, privés par le calife al-H4di de leurs pen-
sions, s’étaient révoltés prés de la Mekke aux cotés d’al-Husayn ibn ‘Ali et avaient
été massacrés en 786. Sous le régne de Harin al-Rashid apparut ensuite ce
prétendant du nom de Yahyi ibn ‘Abd Alldh qui se rendit au Daylam grice
2 la complicité de personnages haut placés, tenta sans succés d’y implanter son
autorité, puis fit saseumission moyennant une promesse de sauvegarde et fut
néanmoins jeté:dans un cachot ot il mourut. Puis ce fut le tour de Muhammad
ibn Tabdtabi et Muhammad ibn Muhammad, au nom de qui se révolta en Irak,
sous al-Ma’mén en 815, un chef qui mit en échec pendant quelques mois les
armées califiennes, de Muhammad al-Dibidj qui provoqua un soulévement 4
la Mekke peu aprés, d’Ibrahim ibn Mdsa enfin qui réussit & gagner le Yémen,
mais ne put s’y maintenir.

Trés virulent donc dans sa lutte contre le régime établi, le zaydisme ne
défendait cependant pas de doctrine fonciérement opposée a celle qui était
répandue parmi les hommes de religion du moment : la preuve en est que cer-
tains docteurs, qui ne furent jamais considérés comme étrangers au sunnisme,
soutinrent ses révoltes. On comprend ainsi que la tentation ait été grande pour

158



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

al-Ma’miin d’essayer une réconciliation politique entre Abbassides et Alides
en fondant P’imamat sur la valeur personnelle qui avait été mise 4 honneur
‘par la conception zaydite, mais pouvait étre comprise d’une maniére moins
absolue. L’entreprise ayant échoué, les tentatives d’insurrection armée qui
avaient cessé au cceur méme de empire reprirent en deux régions €loignées -
d’ot le califat ne jugea pas indispensable d’extirper les nouveaux Etats indé-
pendants, alors beaucoup moins dangereux pour le pouvoir central que cer-
tains mouvements révolutionnaires en plein essor. L’un fut celui du Tabaris-
tdn *, fondé aux abords de la mer Caspienne par un prétendant hasanide en 864,
alors que les califes étaient aux prises avec leurs remuantes milices turques, et
destiné & se maintenir dans cette région montagneuse pendant un siécle et demi.
L’autre était celui du Yémen ou un autre Hasanide, encouragé par le précédent
succds, réussit, grice & [Pattitude relativement bienveillante du calife
al- Mu‘tadid, & s’implanter en go1 et 4 fonder cette fois autour de San‘d’ *
une dynastie qui devait durer jusqu’a nos jours. En Irak méme Pinfluence du
zaydisme restait limitée et ne connut point de nouyeau développement durant
lexe sitcle. Tout auplus peut-on signaler que 'un des,premiers émirs bouyides,
Mu‘izz al-Dawla, envisagea de faire appel d.un prétendant zaydite pour lui
confier le califat, projet qu’il abandonna ensuite/trés rapidement de peur de se
trouver obligé d’obéir trop strictement a.u pareil maitre. De méme connait-on
Pappartenance zaydite d’un auteur aussi célebre qu’al-Isfahéni *, Pauteur du.

Livre des chansons, qui s’attacha 2 distiller dans ce recueil poétique des anec- * o

dotes de tendance shi‘ite.

Dés le 1xe siécle, lors de la fondation de I’Fitat zaydite du Tabaristin, le
mouvement avait adopté des positions fort précises, tant en ce qui concerne
les pratiques cultuelles que la doctrine théologique. Les instructions envoyées
aux représentants de la‘nouvelle autorité en témoignent : « Tu dois exiger de.
tes subordonnés, y.était-il dit, qu’ils considérent comme régle A suivre le Livre
de Dieu et la Tradition de son Envoyé, de méme que tout ce qui est rapporté
authentiquement du commandeur des Croyants ‘Ali ibn Abi Tilib pour les.
doctrines fondamentales de la religion et pour les branches qui en dérivent. Tu
dois exiger aussi qu’ils confessent publiquement la précellence de ‘Ali sur toute
la communauté croyante. Tu dois leur défendre de la fagon la plus rigoureuse
de croire a la fatalité absolue, ainsi qu’a des représentations anthropomorphistes,.
et de se révolter contre la croyance  I'unité de Dieu et 4 sa justice. I1 doit leur,
&tre interdit de transmettre des traditions dans lesquelles des privileges sont,
atiribués aux ennemis de Dieu et aux ennemis du maitre des vrais croyants,

‘AK. Tu dois leur commander de réciter A haute voix la formule bismslldh en: - -

159



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

commengant la priére ; de réciter la supplique 4 la priére du matin; de répéter
cing fois dans la priére funéraire la formule Aldh akbar ; de cesser de frotter
leurs chaussures en guise d’ablutions ; d’ajouter & I'appel  la Priére la phrase :
« Venez 4 la meilleure des ceuvres. »

A cette époque, le mouvement zaydite se définissait par le fait qu’il recon-~
naissait imdm quiconque, appartenant 3 la descendance de °‘Ali et de Fétima,
que ce fiit par la branche hasanide ou la branche husaynide, appelait & la révolte
et prenait les armes pour conquérir un pouvoir dont le rendaient par ailleurs
le plus digne ses qualités personnelles de piété et de savoir. Le descendant de
‘Ali méritant de lui succéder devait donc étre un docteur pieux, militant, chef
de guerre et, en tant que savant, le plus qualifié pour interpréter la Loi isla-
mique. Aucun autre pouvoir ne Jui était cependant reconnu : s’il succédait au
Prophéte, aucune qualité prophétique ne lui était comférée ; rien non plus
n’empéchait que deux imims se manifestassent & la méme €époque en deux
régions différentes et fussent tenus pour également/légitimes. D’autre part, les
théoriciens zaydites, dont les plus importants furent, au 1xe siécle, al-Késim
al-Rassi et son petit-fils Yahya, reconnaissaient en général la légitimité des
premiers califes, Abll Bakr, “Umar et ‘Uthman, tout en considérant que ‘Al
était plus qualifié qu’eux pour remplir leur fonction. Ils honoraient donc ces trois
Compagnons duProphéte dont le califat fut justifié, & leurs yeux, par la nécessité
de ne pas créer de divisions au seéin-de la Communauté naissante. C’était 13
reconnaitre I'imamat de « ceux.qui sont surpassés en mérite », attitude qui
distinguait le zaydisme des autres mouvements shi‘ites auxquels on appliqua
communément le terme — parfois différemment interprété — de « rafidisme»
ou « refus de la 1égitimité des trois premiers califes ».

Du point de vue du droit, les zaydites, qui avaient adopté une théodicée
d’inspiration mu‘tazilite (doctrine du Coran créé, négation des « attributs »
divins, libre arbitre), admettaient de nombreuses prescriptions communes aux
divers mouvements shi‘ites. Mais ils contribuérent surtout 3 répandre les
traditions relatives au mérite exceptionnel de ‘Ali, fondé 4 la fois sur P'ancien-
neté de sa conversion 4 Islam, sur le soutien qu’il fournit au Prophéte durant
’Hégire ou & Poccasion de divers autres épisodes, enfin, sur son courage légen-
daire. Ainsi ‘Ali devint-il, dans les vers de certains poétes, une figure d’épopée
qui n’avait pius grand rapport avec le personnage historique évoqué par les
récits des chronigueurs, méme favorables au shi‘isme. De méme furent mises
en valeur, sous leur impalsion, les traditions qui prescrivaient d’aimer et de
vénérer les « membres de 1a Famille » et qui reposaient parfois sur des interpré-
tations tendancieuses du texte coranique.

160



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX |

Tandis que les zaydites ne gardaient bientdt d’influence que dans les petits
Etats périphériques qu’ils avaient fondés, le x° siecle fut, en Irak, surtout mar-
qué par le développement de ce qu’on appelle communément P'imamisme duo-
décimain. Ce mouvement, favorisé par les émirs bouyides qui agirent en maitres
de I'Irak et des provinces iraniennes limitrophes de 945 & 1047, était celui des
partisans shi‘ites admettant que Pimamat se transmit par désignations suc-
cessives, dans la seule descendance d’al-Husayn, jusqu’au jour ol a Samarra,
lieu de résidence des prétendants alides depuis le régne d’al-Mutawakkil, dis-

parut mystéricusement en I'année 874 le tout jeune fils du XIe imam, appelé

depuis ce moment Muhammad al-Muntazar, « Pattendu ». D’ott la cloture de’
1a liste des imams au douziéme et ’appellation de duodécimains appliquée aux

tenants de cette croyance.

Le propre des duodécimains était donc d’admettre Pidée d’une disparition
temporaire du dernier imdm dont le retour attendu dssurerait le triomphe de -

la vérité sur Perreur et de la justice sur Pinjustice. Cette tendance messianique
était apparue trés tot, dés I’époque umayyade semble-t-il, dans la secte atta-

chée au nom de Muhammad ibn al-Hanafiya. L3, 0n avait assisté, apres la mort - -
de cet imam, 2 des divisions analogues 2 celles qui se produisirent périodique~

ment A I’époque abbasside chez les imamites. Ce ne fut cependant qu’apres la
disparition du XII¢ imim que les idées d’occultation et de retour devaient

devenir des conceptions fondamentales de I'imamisme duodécimain. Elles -

encouragérent 4 'inaction un mouvément ot P'on était déja trés porté 4 renoncer
a des entreprises immédiates.'De plus, a la « petite occultation » dont le point
de départ avait été marqué par la disparition du XII® imim, succéda bientdt,
en 942, la « grande occultation » marquée, elle, par la mort du dernier repré-
sentant visible de 'imdm dont les ultimes paroles auraient été : « Désormais
Paffaire n’appartient plus qu’a Dieu. »

Le shi‘isme duodécimain, persécuté en Irak par les califes abbassides qui
furent sans doute responsables, d’une fagon plus ou moins directe, de la dis-
parition du XII¢ imdm, ne cessa pour autant d’exister ni de se développer. I1
avait bénéficié, temporairement, de la sympathie du calife al-Ma’miin qui, tout
en recourant a des conceptions zaydites, avait adopté ou envisagé d’adopter
certains détails du rituel duodécimain et empéché de chtier ceux qui se
permettaient d’insulter les deux premiers califes, habitude caractéristique des
shi‘ites non zaydites : déja, sous Hardn al-Rashid, le poéte al-Sayyid al-Him-
yari * ne manquait pas une occasion d’insulter ceux qu’il appelait « les deux

161

.



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

égarés », et un peu plus tard on nous raconte qu'un shaykh avait ’habitude de
rosser son ane en prétendant que cet animal avait Abd Bakr et ‘Umar dans
le corps!

Au x¢ siccle ensuite, le mouvement, qui représentait dans le centre de
Pempire une secte déja influente, gagna de nombreux adeptes parmi les émirs de
toute origine. Dés le début du siécle, un lieutenant du fameux général Mu’nis
tenta, 4 la suite d’un coup de force qui resta sans lendemain, d’imposer ses
convictions shi‘ites en faisant maudire officiellement la mémoire de Mu‘awiya.
A cette époque aussi les administrateurs des services califiens lui étaient en
grand nombre ralliés et appartenaient & des mouvements ou méme 4 des « cel-
lules » qu'ils s’efforgaient d’enrichir aux dépens du Trésor califien, Peu aprés,
I’émir hamdanide Nisir al-Dawla commenga, en 943, 4 favoriser ouvertement a
Bagdad le développement d’un culte qui présentait des particularités déji
fixées et la mosquée de Bardtha fut alors utilisée par. les shi‘ites de la ville
comme une grande mosquée venant s’ajouter aux trois autres déja existantes.

Un nouvel essor fut encore marqué sous les Bouyides qui soutinrent I'ima-
misme sans pour autant travailler au retour d’un imém tombé en occultation pour
une période dont nul ne connaissait la durée Ce fut Pémir Mu‘izz al-Dawla
qui, en 963, fit célébrer publiquement & Bagdad de nouvelles fétes commé-
morant les épisodes les plus significatifs'de ’histoire du shi‘isme : au mois de
dhd 1-hidjdja Pépisode de ’Etang de/Khumm, au cours duquel le Prophete
aurait effectivement désigné ‘Ali’\comme son successeur en pronongant ces
paroles : « Celui dont je suis.le maitre, ‘Ali en est aussi le maitre »; et le
10 muharram, la mort d’al-Husayn 4 Karbald ’, Cette derniére solennité futla
féte de ‘Ashiiri, ensemble.de cérémonies de deuil au cours desquelles on voyait
défiler, devant les boutiqués fermées, hommes et femmes se livrant 4 des lamen-
tations funébres. En-taison des incidents qui se produisirent souvent, la célé-
bration de la féte de “Ashiird fut par moments interdite, jusqu’a ce que Parrivée
des Turcs saldjoukides efit mis fin pour quelques siécles aux solennités shi‘ites
officielles & Bagdad.

Des guerres d’inscriptions eurent également lieu sous Mu‘izz al-Dawla,
guerres qui portaient toujours sur la mémoire des Compagnons et des premiers
califes que les shi‘ites maudissaient autant que leurs adversaires les vénéraient.
Enfin, 4 cette époque se répandit 2 Bagdad la pratique du pélerinage aux tombes
des imams, qui était auparavant en usage de maniére quelque peu clandestine
dans les milieux shi‘ites. Il y avait longtemps en effet, semble-t-il, que Pon se
rendait en visite pieuse 3 Karbald’ et le calife al-Mutawakkil avait, en 850, dii
prendre la décision de faire raser en ce lieu le mausolée d’al-Husayn et d’y

162



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX
interdire les rassemblements. De méme un émir hamdanide avait fait, au début
du siécle, ériger un mausolée sur la tombe retrouvée de I’imam ‘Al & Nadjaf,
prés de Kifa. Sous les Bouyides s’ajouta & cette coutume celle de vénérer les
tombes des deux imams enterrés 3 Bagdad, au cimetiére de Kuraysh ou fut bati
un tombeau monumental qui porta le nom d’al-Kézimayn ou les deux Kézim,
Miisi et son petit-fils, connus respectivement comme les VII® et IXe imims
des duodécimains. A la méme époque encore fut alors visité 3 Samarra le
souterrain od avait eu lieu la disparition du XII® imdm. En Iran, od le
shiisme n’était pas i cette époque trés répandu, une petite communauté
d’adeptes de la secte alla jusqu’a se former & Kumm * gutour du mausolée
d’une certaine Fadma, fille du VIIIe imidm ‘Ali al-Rids, communauté qui fut
souvent prise & parti par les autorités sunnites, mais que défendirent effica-
cement les émirs bouyides. Prés de Tds enfin, en un lieu qui devait prendre
par la suite le nom de Meshhed *, « le Mausolée », grandissaitla renommée de
la tombe de ‘Ali al-Rid4 lui-méme, qui devint elle aussi centre de culte et de
pélerinage et auprés de laquelle fut édifié un sanctuaire particuliérement remar-
quable que signale le géographe al-Makdisi. ;
Dans le courant du xe siécle encore, 'imanisme fut adopté officiellement
par les émirs hamdanides de Djazira * et de Syriedu Nord et’on vit ses pratiques
les plus caractéristiques se répandre dans les villes de cette principauté. La for-
mule shi‘ite de Pappel  la Priére * retentit‘ainsi & Alep. Et des lieux de péle-
rinage shi‘ites y apparurent également, tel le mashhad * de I’Estrade (monu- .
ment recouvrant les restes d’un fils @’al-Husayn) qui fut édifié par I'émir Sayf .
al-Dawla en 962, tandis qu'une branche extrémiste aux origines mal connues,
celle des nusayris *, s’implantait dans certaines régions montagneuses de la
province. '
Au milien de ces divers succés d’ordre politique, les croyances propres
aux duodécimains, notamment celles qui touchaient 2 P’im&m devenu invisible,
furent élaborées par-leurs théoriciens, tel le théologien al-Kulayni *, en une .
doctrine trés particuliére comportant nombre d’éléments étrangers 2 I'Islam
traditionnel et destinée & étre précisée au xre siécle par des auteurs comme le

shaykh Saddk ou le shaykh al-Mufid, contemporains du poéte al-Sharif al-Radi. - -

Selon cette doctrine, 'imim dont on attendait le retour, comme du reste les
imims qui ’avaient précédé, jouissait de qualités supra-humaines, telle 'impec- -
cabilité, et possédait des secrets d’origine divine qui justifiaient ce rang supé-
rieur. Ces secrets, qui complétajent la Révélation ou plutdt en constituaient
le sens intérieur (bdtin) et la vérité profonde, avaient été Pobjet, selon les
shi‘ites, d’un verset coranique (XXXIII, 72) : « Nous avons proposé le dépbt

163



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de nos secrets aux cieux, 3 la terre et aux montagnes ; tous ont refusé de ’assu-
mer, tous ont tremblé de le recevoir. Mais ’homme accepta de s’en charger;
C’est un violent et un inconscient. » Des déclarations attribuées au VI® imim
Dja‘far al-Sidik précisaient méme encore : « Notre cause [...] est le secret, et
le secret de quelque chose qui reste voilé, un secret qui se suffit d’un secret. »

L’iméam, ainsi admis 4 la connaissance des vérités profondes, était un « ami»
de Dieu et se trouvait gratifié d’un état privilégié qui prolongeait I’état de
« prophétie », dont avaient bénéficié Muhammad et ses prédécesseurs. Il en
résultait que, aux yeux des imamites, la prophétie était en quelque sorte conti-
nue : elle avait débuté avec la création d’Adam * que Dieu fit & I'image de
sa propre forme, elle s’était poursuivie avec les prophétes dont le dernier fut
Muhammad, puis avec les imims. On voit comment cette doctrine, destinée &
justifier le rang exceptionnel des imams, fut amenée 4 se rapprocher des doc-
trines, inspirées par la philosophie hellénistique, selon lesquelles le monde était
dirigé par une Intelligence supréme, émanation(divine a laquelle certains
sages pouvaient accéder. Les imims s’identifiaient ainsi avec ceux qui avajent
accés 3 Pesprit ou A la lumitre divine et le dernier imém, la Preuve, bénéfi-
ciait d’une connaissance privilégiée qui faisait de lui un véritable médiateur.

La vérité secréte que détenait 'imim"invisible et qui dépassait la révéla-
tion « exotérique » constituée par le texte/du Coran était considérée comme une
sagesse éternelle qui résumait toutes.lés sagesses humaines antérieures et était
Pceuvre d’une raison émanant en partie de esprit divin. L’imim était en méme
temps le plus grand des sages'de-I’humanité, le plus grand philosophe, le meil-
leur roi; tous les philosophes et rois des temps antérieurs devenaient ses
précurseurs, presque ait_méme titre que les prophétes. Ainsi s’explique que
les auteurs shi‘ites imamites aient accordé tant d’attention aux doctrines et
aux idées répandues-dans le monde avant I'Islam, que ce fiit en Arabie, dans
I’Inde, en Iran ou méme en pays chrétiens, et que les ceuvres appartenant 3 des
patrimoines littéraires non islamiques aient été mieux accueillies souvent dans
leur milieu qu’ailleurs. On ajoutera que leurs penseurs s’inspirérent souvent
de certaines conceptions propres a la philosophie hellénistique dont la diffu-
sion se trouva ainsi favorisée. Les idées politiques d’un Férbi *, dont on verra
plus loin Pincidence sur I’évolution de Pidée de gouvernement dans I’Islam
médiéval, étaient imprégnées non seulement de philosophie antique, mais de
shi‘isme, et son gouvernant idéal tenait 4 la fois du sage, du philosophe et de
Pimém attendu.

Le rdle d’exception attribué A Pimim s’accompagnait en méme temps
d’un attachement sentimental 3 sa personne et 4 sa famille, exprimé surtout

164



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

dans 1a méditation des malheurs qui n’avaient cessé d’atteindre, au cours de
leur existence terrestre, ‘Al, Fitima et leurs descendants. Pieuses visites 4
leurs tombeaux et célébration de la féte de ‘Ashiird aidajent notamment les
fidtles & se remémorer les souffrances et le martyre de la plupart des iméms
qui auraient tous péri de mort violente, empoisonnés lorsqu’il n’y avait pas de
signe plus visible de leur tragique destin. L’accent était mis tout particulié-
rement sur le drame de Karbal4’ qui avait causé la mort d’al-Husayn, ainsi que
de nombre de ses enfants et de ses cousins, et qui avait été suivi de Pépisode
également spectaculaire de 'acheminement de ses femmes et des survivants
prisonniers, le long de la route de I’Euphrate, jusqu’a la résidence damascaine
du calife umayyade. Toute la littérature religieuse des duodécimains restera
dominée par le rappel de ces grands thémes, destinés 2 donner méme naissance
plus tard & de vraies représentations théitrales de la « passion » d’al-Husayn,
les ta‘ziye persanes, qui fleuriront dans I’Iran des Safavides et dont on connait
encore des exemples & Pépoque actuelle.

Les duodécimains, qui se distinguaient ainsi de)leurs adversaires par la
vénération qu’ils vouaient aux imams et par la haine qu’ils nourrissaient a'égard
des premiers califes, ne suivaient pas non plus;.dans leur vie religieuse, exacte-
ment les mémes régles que les membres de la,. communauté majoritaire. Chez
eux les traditions regues des imims tenaient’et devaient continuer 4 tenir une
place importante dans les sources du droit, & c5té du Coran et des traditions
prophétiques. Et dans le détail des prescriptions juridiques et cultuclles se
faisaient sentir également les effets de-leur haine des premiers califes : tout ce .
que ces derniers ordonnérent était par eux interdit, tout ce qu’ils interdirent
était au contraire pour eux. licite.” Ainsi s’expliquait notamment leur formule
particuliére d’appel 4 la Rri¢re, qui affirmait implicitement la supériorité de la
Priére sur la Guerre sainte, ¥ Pencontre de ce qu’avait soutenu le deuxiéme calife
‘Umar. Ainsi s’expliquait encore l’autorisation du mariage temporaire dont
Pinterdiction, disait-on, remontait aussi 4 ‘Umar. D’une maniére générale, le
refus des pratiques simplifiant ’ablution *, la récitation de la formule bismilléh *
3 haute voix dans la Priére, la répétition des formules d’adoration lors des priéres

funéraires, constituaient des habitudes particuliéres que les imamites partageaient

avec d’autres shi‘ites, mais qu’ils ne réussirent jamais & implanter en pays
sunnite, I1 fallait qu’un souverain de leur secte prit le pouvoir, comme ce futle .
cas par exemple 4 Alep sous les Hamdanides, pour que ces usages fussent recon-
nus et que les cadis acceptassent de juger selon leur droit. ‘
La conception de PIslam propre aux duodécimains ne s’en répandit pas
moins peu 4 peu, indépendamment des actions politiques et militaires, grace

165



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

A leurs efforts de propagande intense. En Irak, 4 ’époque bouyide, un vizir créa
par exemple dans ce dessein une institution, appelée Maison de la Science et
pourvue d’une importante bibliothéque *, qui était destinée A diffuser les tra-
ditions remontant aux imims ainsi que la doctrine élaborée par les grands doc-
teurs du shi‘isme duodécimain; installée 3 Bagdad dans le quartier shi‘ite
du Karkh vers 991, elle eut pour directeur un poéte shi‘ite célebre, al-Sharif
al-Murtad4 *, et fut fréquentée par le podte syrien al-Ma‘arri avant d’étre
détruite par un incendie en 1055. Ailleurs en pays shi‘ite, ce fut, comme il
était normal, A la grande mosquée que se donnait ’enseignement et que se
diffusait la ¢ bonne doctrine » : ainsi en allait-il 4 Alep sous les Hamdanides
par exemple.

: En pays sunnite cependant les duodécimains pouvaient étre, non seulement
jetés hors d’une mosquée et mis au ban de la Communauté, mais faire aussi
I'objet de poursuites et de chitiments sévéres destinés 3 réprimer Pessor des
sectes et croyances hétérodoxes au sein de la société islamique médiévale.
Lorsque le pouvoir interdisait leurs pratiques jugées'hérétiques, ils dissimulaient
leurs convictions pour éviter les poursuites, et ceci en vertu d’un principe de
¢ prudence » largement observé et qu’on faisait reposer sur le verset : « Que les
croyants ne prennent point les infidéles comme affiliés, 4 I’exclusion d’autres
croyants. Quiconque fera cela ne participera de Dieu en rien — & moins que
vous ne redoutiez d’eux quelque fait redoutable » (Coran, II1, 27). Ce principe
devait, selon leurs théoriciens, étre appliqué par tous les adeptes dans les périodes
de persécution. C’était une ‘nécessité impérieuse destinée & permettre 3 leur
secte de subsister. Il autorisait le faux témoignage, le faux serment, les restric-
tions mentales. II explique ‘qu’une mentalité hypocrite se soit développée
dans certaines communautés particuliérement menacées. Il explique aussi que
les sympathisants du,mouvement aient évité les déclarations franches et se
soient contentés dans leurs écrits de procéder par allusions et insinuations que
comprenaient les\seuls initiés. D’oit la difficulté aujourd’hui de discerner, a
travers les ceuvres de certains lettrés, si leur vénération pour ‘Ali correspondait
4 une véritable appartenance imamite ou traduisait seulement le respect que
bien des esprits, méme traditionalistes, gardaient alors pour le gendre et
cousin du Prophéte. Le seul indice 4 peu prés str a cet égard doit étre cherché
dans un signe extérieur tel que la propension & insulter les Compagnons ou
Mu‘dwiya.

Le méme principe de prudence explique enfin que les imamites dispa-
russent rapidement, en apparence du moins, quand le régime politique chan-
geait. Ainsi les familles shi‘ites d’Alep se rallierent-elles au x1° siécle, aprés

166



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX ‘

la conquéte saldjoukide, a I'école hanafite qui était, des quatre écoles juridiques
officielles du sunnisme, celle qui avait le plus d’estime pour les paroles de
‘Ali, celle aussi qui avait grandi en Irak, & Kifa, celle enfin qui, sur le plan
politique, restait la plus neutre et évitait de porter des jugements tranchés
sur ‘Ali et ‘Uthman. Mais le secret des consciences restait difficile & pénétrer
et Péquilibre socio-politique instable, tandis que chez les imamites restés fidé-
lement attachés & leurs convictions se développait presque toujours un complexe
de frustration et de refus. Non seulement ce sentiment les entrainait 4 se lJamen-
ter sur les épreuves subies par leurs malheureux iméms et 4 adopter 4 leur égard
une attitude de « compassion » apparaissant surtout au grand jour dans les
cérémonies commémoratives de la mort d’al-Husayn; mais il lui arrivait de
se transformer, 3 la moindre occasion favorable, en explosions de haine et de
vengeance fanatiques qui pouvaient dégénérer, devant la réaction des milieux
traditionalistes, en véritables guerres civiles sans aboutir cependant 3 aucune
politique constructive.
[ J

A la méme époque Disma‘ilisme se présentait, parmi les mouvements
shi‘ites, sous une forme beaucoup plus active que le zaydisme ou I’imamisme.
Ses partisans s’étaient distingués en attribuant I'imamat, en 765, aprés la

mort du VIe imdm Dja‘far al-Sadik, au fils déja décédé de ce personnage, . N

un certain Ismi‘il qu'ils considéraient comme le mahdi en état d’occulta-
tion ou bien dont ils vénéraient le\fils Muhammad comme le dernier imdm -
visible. Le fait d’arréter la liste des imims visibles au septiéme de ces descen-
dants de ‘Ali, pour les uns Isma‘il, pour les autres Muhammad (ce qui sup-
posait qu’en ce dernier cas‘on fit de ‘Alf le légataire du Prophéte et non le
premier imim), leur a valu encore le nom de septimains, qui les distingue
essentiellement des imamites duodécimains. Mais il ne faut pas oublier qu'au
VIIe im4m ainsi disparu ils admettaient en fait, selon I'opinion la plus répandue
parmi eux, des descendants « cachés » susceptibles de se manifester un jour ou -
Pautre et de jouer alors un rdle politique important.
On connait mal histoire de la secte pendant le premier si¢cle de son
existence ; on sait seulement qu’elle constituait alors un groupement clandes-
tin envoyant des émissaires dans différentes régions pour tenter, iciderallierala -
cause isma‘ilienne des souverains, 14 de susciter des séditions populaires. On
sait aussi que, dés une période ancienne, les partisans de I'imdm Ismi‘il,
notamment Abd I-Khattdb et Maymiin al-Kaddéh, « Poculiste », avaient adopté
des doctrines que les docteurs sunnites qualifi¢rent d’ « excessives », dans Ia

167




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mesure ol elles témoignaient d’une vénération exagérée pour Pimim. Elles
faisaient en effet de lui un prophéte assisté par PEsprit saint et étendaient sa
qualité d’imim a divers personnages, étrangers a la famille alide, qui auraient
joué 4 coté des imims traditionnels, qualifiés de « silencieux », un rdle de repré-
sentants actifs, les « parlants ». La lignée de ces imdms « parlants » n’aurait
été interrompue par aucune occultation semblable a celle qu’avait subie la
lignée des imdms « silencieux » en la personne du fils ou du petit-fils de Dja‘far
al-Sadik. Abfi I-Khattdb poussait I’exagération jusqu’a se considérer lui-méme
comme un prophéte-imdm auquel devait obéir Phumanité entiére.

La secte organisée par Abl I-Khattdb parait n’avoir point duré, mais celle
qui reconnaissait pour son fondateur Maymiin al-Kaddih eut plus de succes.
Ce fut elle qui, semble-t-il, entra en action 2 la fin du 1x¢ siecle quand un de
ses propagandistes quitta la petite ville de Salamiya en Syrie et réussit a gagner
le Maghreb o, avec le soutien de la tribu berbére deés Kutima, il proclama
Pavénement du mahdi et fonda I’Etat fatimide. Le mahdi était en Poccurrence,
a ce que on croit savoir, un descendant de Maymun, imdm « dépositaire »
ou « parlant » représentant 'imam « caché » ou «silencieux » en vertu du principe
des deux lignées d’imdms que reconnaissaient alors les isma‘iliens.

Tandis que s’organisait le califat fatimide, né donc directement de la pro-
pagande shi‘ite isma‘ilienne, d’autres émissaires dont on connait mal les
opinions, mais qui appartenaient vraisemblablement & Porigine au méme
mouvement révolutionnaire, réussissaient & fomenter des rébellions en Syrie,
en Irak, et 3 fonder en Arabie un Etat, Etat du Bahrayn, que les califes abbas-
sides renoncérent & extirper. ‘Cet Etat, quelles que fussent les discussions qui
eurent lieu au x¢ siécle entre ses dirigeants, successeurs de Hamdin Karmat
qui lui avait donné son'nom, fut un Etat communautaire ol les prescriptions de
la Loi islamique n’étaient pas toujours respectées. Ce fut aussi une base de
départ pour des raids audacieux et parfois sacriléges : raids contre Basra et
Bagdad, raids surtout contre la Mekke, d’ou fut enlevée la Pierre noire de la
Ka‘ba. A ce titre, les Karmates furent considérés par certains comme de vrais
infidéles qui ne méritaient pas autre chose que lamort et avec qui ’on ne pouvait
négocier. Les Bagdadiens par exemple voyaient dans Pactivité de leurs bandes
une subversion ayant pour but la destruction dn califat et cette opinion
explique pour une bonne part la psychose de peur dont on a déja signalé les
ravages dans la capitale lorsque les hordes karmates s’enhardirent jusqu’a envahir
le Nord de PIrak.

A vrai dire, du point de vue religieux et doctrinal, on ignore ce qu’était
exactement la position des Karmates, si tant est qu’ils en aient eu une. Ce que

168



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

nous savons d’cux permet toutefois de retenir que leur mouvement s’adressait

.aux classes populaires ou déshéritées, recrutant notamment une partie de ses

adhérents parmi les esclaves employés dans les grands domaines de I'Irak méri-
dional, qui n’en étajent pas & leur premier soulévement contre le pouvoir cali-
fien. Comme tout mouvement révolutionnaire shi‘ite, il annongait et promet-
tait la fin des injustices sociales, ce qui lui valut un succés particulier 3 une
époque ot Pécart était devenu trés grand entre le niveau de vie des simples
travailleurs et le luxe opulent des notables des grandes villes.

Le fatimisme de son cdté s’attachait & gagner le petit peuple artisan des
villes. Mais il ne s’en présentait pas moins sous la forme d’une philosophie reli-
gieuse trés élaborée et absolument opposée aux conceptions musulmanes tradi-
tionnelles. On y distinguait les grandes lignes de ce qui deviendra la doctrine
isma‘ilienne classique. Comme I'imamisme duodécimain, cet isma‘ilisme
attribuait aux imims des connaissances et des pouvoirs supra-humains qui
les rendaient « impeccables » et faisaient d’eux les dépositaires d’une vérité
cachée ayant eu la Révélation pour forme extérieure/Avec lui se développérent
donc encore des croyances ésotériques, mais a I’ésotérisme beaucoup plus ac-
centué que dans I'imamisme : Pinterprétation, symbolique ne s’y appliquait
pas seulement aux quelques versets coraniques ot les shi‘ites croyaient tous
reconnaitre des allusions secrétes et voilées/¥]a mission des imims, mais allait
plus loin et correspondait 4 une conception du monde entiérement confondue,
cette fois, avec celle de la philosophie_hellénistique.

Les connaissances de Pimim étaient dans cette perspective justifiées par
un systéme cosmique émanatiste ot le Prophéte, assimilé a la Raison univer-
selle, émanation de ’Ordre diviny était lui-méme assisté par le premier imim
‘Ali, le « 1égataire » qui représentait, lui, PAme universelle. Toute une hiérar-
chie était ainsi établie entre\Ja multiplicité de la création et I'Un divin en pas-
sant par ’homme qui;“a-travers ses efforts pour atteindre la vérité, pouvait
se rapprocher du principe premier, mais de maniére inégale selon les facultés
et les connaissances de chacun; d’on Pexistence, dans la société humaine, d’un
ordre fondé sur I’esprit d’autorité et sur la reconnaissance de grades d’initiation,
attribués A ceux-13 mémes que leur accession & certains secrets distinguait de
la masse ignorante et vulgaire. L’action humaine était elle-méme une action
cosmique et I'histoire du monde comportait un cycle de sept périodes prophé-
tiques successives qui devaient &tre caractérisées chacune par 'apparition d’un
prophéte suivi d’un imim, le premier prophéte ayant ét¢ Adam dont I'imim
fut Seth, le sixitme étant Muhammad qui vint aprés Noé, Abraham, Moise
et Jésus, et le septiéme devant étre 'im&m de la Résurrection, qui révélera dans

169



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sa totalité le sens caché de la Révélation et qui préparera l’arrivée d’un nouveau
Prophéte. L’histoire n’était donc ‘plus marquée par quelques événements uni-
ques et déterminants, tels que la prédication de Muhammad, mais par des répé-
titions cycliques comportant des alternances d’eplphames et d’occultations.
L’apparition du mahdi n’était plus elle-méme qu'un épisode de cet ensemble
et les déceptions des isma‘iliens sur le plan de Paction politique trouvaient
leur compensation immédiate dans une construction philosophique qui rendait
les adeptes de la secte relativement indifférents aux vicissitudes quotidiennes.

Pareil systéme n’était évidemment pas destiné 3 &tre divulgué, mais seule-
ment révélé progressivement aux initiés 3 la suite d’un long enseignement
personnel et secret. Aucune allusion n’y était faite par exemple dans les ouvrages
de droit alors rédigés pour le public, tel le traité de droit du cadi al-Nu‘mén,
qui se distinguait seulement des traités sunnites de méme objet par quelqucs
détails et par Pintroduction, au nombre des « piliers de-1a religion », du principe
de la waldya *, c’est-a-dire de la croyance au rang exceptionnel de ‘Ali et de
ses successeurs. Et si Ia waldya impliquait pour des initiés la croyance 4 une
hiérarchie cosmique, elle se réduisait, pour le‘peuple, 2 la simple justification
de la vénération des imams.

Quelques écrits cependant nous sont parvenus qui étaient réservés aux
initiés. Parmi eux, le plus connu et 1€ plus éclairant est sans doute ’Encyclopé-
die rédlgée en Irak ala fin du x®siecle par un groupe de sectateurs qui se nommaient
eux-mémes les « Fréres sincéres.» et en qui on reconnmait des isma‘iliens.
Cette série d’épitres sur des sujets extrémement variés se signale en particulier
par son souci « de tout expliquer, de tout rationaliser, de tout systématiser »
(Y. Marquet). L’imamat y. €st rattaché & des lois cosmiques en.vertu de I’astro-
logie et la vie spirituelle définie comme une épuration de I’dme, une libération
de la matiére et un retour vers I'Intellect. Ainsi Loi prophétique et philosophie
se rejoignent 3 Pau-deld, but de la vie humaine, s’identifie 2 la réalité profonde
et on en arrive 3 des réflexions telles que celle-ci : « Quiconque n’accepte pas
les conditions de P’Intellect, celles que nous lui avons recommandées, ou qui
en sort aprés y étre entré, nous lui enlevons notre amitié et nous nous désoli-
darisons de lui; nous ne faisons pas appel 2 lui, nous n’avons pas de rapports de
familiarité avec lui, nous ne lui parlons plus de nos sciences et nous lui cachons
nos secrets. » Il en ressort que les isma‘iliens formaient des groupes étroite-
ment solidaires, mais n’admettaient en leur sein aucun fidéle non initié. Cétait
P’opposé de Pégalitarisme pratique et de Pesprit de « communauté » défendus
par le sunnisme.

Aussi bien Pisma‘ilisme fut-il, surtout- lorsqu’il lutta pour Ia prise du

170



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

pouvoir, sans indulgence pour ses adversaires. On rapporte qu’un muezzin
qui avait omis, 4 Kairouan, la formule spécifiquement shi‘ite de ’appel & la
Priére, fut exécuté. De méme, les priéres traditionnellement accomplies, depuis
le calife ‘Umar, durant les nuits du mois de ramadan furent-elles interdites
avec la derniére rigueur en Ifrikiya fatimide, puis plus tard en Egypte. Certains
califes fatimides n’hésitérent point, par ailleurs, 3 faire maudire officielle-
ment « la Caverne * et ses occupants » voulant atteindre par 13 la mémoire
d’Abl Bakr et sans doute aussi celle des plus anciens Compagnons qui, selon
certaines traditions, auraient assisté le Prophéte lorsqu’il regut ses premiéres
révélations.

L’isma‘ilisme ne manqua pas non plus d’utiliser, pour la diffusion de
ses idées, la Maison de la Sagesse qu’avaient créée au Caire les Fatimides et
qui, dirigée par le chef supréme de la propagande, réunissait périodiquement
les savants versés dans leur doctrine. Si le calife al-Hakim, qui avait pourvu
cet institut d’une nouvelle installation dans le palais lui-méme, autorisa pour
les sunnites une fondation paralléle, cette preuve defolérance ne fut qu’éphé-
mére : au bout de trois ans les deux docteurs malikites, qui dirigeaient Pinstitut
sunnite furent mis 4 mort sans autre forme de procés. Les manifestations de
fanatisme de l'isma‘ilisme fatimide étaient cependant sans commune mesure
avec celles du mouvement karmate qui n’hésita pas, dans sa lutte contre le
califat abbasside, non seulement a molester\et méme massacrer les pélerins qui
se rendaient 4 la Mekke, mais encore 4 profaner au cours d’un raid audacieux
la vénérable Ka‘ba.

De Pisma‘ilisme fatimide, devaient dériver non seulement la secte des
druzes *, mais aussi un parti dissident, celui des nizaris ou Assassins, qui langa
en Orient une nouvelle « propagande » Selon cette doctrine, de tendance plus
philosophique encore, I'imim trouvait sa justification dans la logique interne
de son appel, répondafit ‘aux besoins de '’humanité. Majs le mouvement se
distingua surtout dans.I’histoire par son action « terroriste » et par les meurtres
politiques auxquels ses adeptes se livrérent, au cours des XI® et X1I° siécles, en
Iran et en Syrie ol ils avaient réussi & occuper de solides places fortes. A ce
moment, I’isma‘ilisme tenait une place importante dans la vie politique et
religieuse des villes syriennes ou la population, de conviction shi‘ite, se
signalait de temps A autre par des activités perturbatrices. Ne vit-on pas &
Alep, au début du xre siécle, les habitants démolir pendant la nuit les murs que
Pémir faisait élever pour aménager un collége destiné 3 I’enseignement du droit
sunnite? Mais ces manifestations restaient alors volontairement semi-clandes-
tines. Le mouvement lui-méme, touché par le déclin de la puissance fatimide;

171



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

n’allait plus sortir que rarement de Pombre ol le maintenaient I'orthodoxie des
nouveaux maitres saldjoukides et la condamnation portée contre lui par les
partisans des idées traditionalistes. Vivant désormais dans des milieux res-
treints d’initiés qui s’en transmettaient les secrets, il méritait plus que jamais
ce nom de bdtiniya, « mouvement ésotérique », sous lequel il est généralement
connu et qui met en relief le trait Je plus frappant de sa doctrine et de ses
méthodes insidieusement convaincantes.

Face aux divers mouvements shi‘ites, dont les positions politiques ne
pouvaient &tre admises par le gouvernement abbasside et dont la pensée, dans
Ia plupart des cas, se fondait sur des théories cosmiques tres éloignées de Pen-
seignement du Coran, les partisans de I'Islam traditionaliste ne cessaient ce-
pendant de réagir vigoureusement du point de vue dogmatique. Nous avons
vu plus haut avec quelle agressivité un Ibn Batta, qui se considérait comme le
porte-parole d’une de leurs branches les plusiactives, s’en prenait i toutes
les idées et attitudes qui lui paraissaient correspondre 2 des nouveautés condam-
nables. Le sentiment auquel il faisait insi appel, la peur de I'innovation,
Cest-a-dire d*un déviationnisme susceptible d’entacher la saine doctrine de
I’Islam, était depuis longtemps sousjacent 3 I'évolution premiére de la Commu-
pauté. Au moment ol s’affirmait.de plus en plus la virulence nocive des diver-
gences doctrinales dégénérant en de véritables divisions politiques, il devait
prendre une force nouvelle comme principe régulateur tempéré cependant
par le jeu du consensus, et différemment coloré selon les cas par les réactions
individuelles, Tandis“que certains docteurs refusaient toute compromission
aussi bien que touté-discussion avec I’adversaire, les autres se laissaient entrai-
ner 4 la controverse et entreprenaient de présenter 'Islam traditionnel sous un
jour qui plit convaincre des esprits déjd séduits par des idées philosophiques
étrangéres ou déja initiés A la dialectique. D’olt Pexistence de deux mouve-
ments traditionalistes défenseurs du califat dit sunnite, le mouvement fidéiste
d’une part, représenté surtout par le hanbalisme, celui des « raisonmeurs »
ou « gens du kaldm * » de lautre, qui se recrutérent principalement dans
Pécole ash‘arite. '

Ibn Hanbal, de qui se réclamaient les membres de Pécole juridique et
théologique hanbalite, avait, on s’en souvient, résisté aux tentatives du calife
al-Ma’min pour instaurer la doctrine mu‘tazilite et a son « inquisition ».
Sd position, telle qu’on peut la connaitre d’abord par ses écrits (recueils relatifs

172



T

fLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

3 la Tradition et consultations juridiques), ensuite par les récits qui nous
ont été conservés de 1’épisode de la Mihna, était restée & peu de chose prés celle
que ses disciples défendront durant des si¢cles. Ce juriste et docteur, que ses
adversaires considéraient, non sans quelque mépris, comme un simple compi-
lateur de la Tradition, avait en fait une conception trés précise de PIslam,
qui reposait sur deux bases : la valeur des données scripturaires d’une part
et la nécessité d’autre part d’éviter 4 la Communauté toute dissension dom-
mageable.

Ibn Hanbal et ses premiers disciples professaient la croyance & Punicité
divine, mais sans se poser de questions sur la nature des attributs .possédés
par Dieu. 11 faut, disaient-ils, croire que Dieu est « comme 1l s’est décrit Lui~
méme », croire donc que Dieu siége sur son rdne, a un visage, des mains, qu’il
voit, entend et qu’il pourra étre vu par les élus apiés le Jugement dernier,
croire surtout au caractére incréé du Coran, Parole de Diet, représentant sa
science. II faut aussi croire 4 la toute-puissance de Dieu,auteur du mal comme
du bien (la question de la responsabilité humaine réstant sans réponse), croire
aux épisodes du Jugement dernier tels qu’ils sont décrits dans le Coran, no-
tamment 2 la balance ol seront pesés les actes\des hommes, i la vasque ol le
Prophéte exercera son intercession, au pont qui/méne au paradis et d’ol les
damnés seront précipités en enfer, croire aussi au chitiment de la tombe, que
subiront aussitdt aprés la mort les hommeés'coupables de manquements.

Ibn Hanbal imposait également de ‘croire que la foi, qui ne vaut pas sans
les ceuvres, est susceptible de croitre-lorsqu’on fait le bien ou de diminuer
lorsqu’on fait le mal. Par 13 il résolvait le probléme que s’étaient posé dés les
premiers temps Kharidjites, mrurdjites, et mu‘tazilites. Mais, s’il affirmait la
nécessité de faire le bien .pour étre un croyant complet, il estimait en méme
temps que les manquements; tout en diminuant la foi, n'enlevaient pas la quali-
té de croyant et sa_doctrine, qui restait rigoriste, sauvegardait néanmoins
Punité de la Communauté. C’émit en vertu de ce principe qu’il ordonnait a

,tous de prier derriére un imim impije et condamnait toute révolte contre le

pouvoir établi, de méme que toute manifestation de guerre intestine et tout
esprit de discussion pouvant engendrer une rupture de la Communauté.
Cette position amenait 4 considérer les quatre premiers califes comme
parfaitement égitimes er 4 estimer que l’ordre de leurs régnes correspondait
8 leur valeur respective : ainsi ‘Ali n’était pas exclu du nombre de ceux qui
avaient mérité le califat, mais remis 2 sa vraie place, la quatriéme. Aprés lui, les
Umayyades avaient été des souverains légitimes, comme le furent ensuite les ..
Abbassides, tous investis par ’accord des musulmans. On voit ici comment la .-

173



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

cohésion de la Communauté et le respect du régime au pouvoir allaient de pair
avec une certaine conception de la foi, elle-méme plus ou moins li¢e & une théo-
dicée déterminée.

Si les hanbalites insistaient sur la toute-puissance de Dieu, ils soulignaient
aussi son pouvoir de miséricorde et I'intérét qu'il prend au sort des humains.
Puisque c’est & son image que Dieu a créé le premier homme, Adam, il y a ana-
logie lointaine, mais analogie tout de méme, entre Dieu et une humanité sou-
vent pécheresse 2 laquelle il est prét 2 pardonner. Chaque nuit, déclaraient-ils,
il descend jusqu’au « ciel le plus proche » pour écouter les demandes de
pardon que les hommes lui adressent et les quelques personnages qui ont
fait preuve d’une vie exemplaire se trouvent de fagon certaine au paradis.
Contrariant quelque peu les principes de I’égalitarisme sunnite, une hiérarchie
était ainsi établie parmi les membres de la Communauté en téte de laquelle se
plagaient, aprés le Prophéte, les quatre premiers califes’et les six Compagnons
jugés aussi dignes queux de lui succéder, puis les, Expatriés et les Auxiliaires.
Ces personnages avaient mérité dans le paradis la'place privilégiée justifiant
la vénération dont ils étaient devenus Pobjet au sein des milieux traditionalistes.
En revanche, aucun de ceux qui priaient.en’se tournant vers la kibla * n’était
exclu de la Communauté ni ne devait perdre I’espoir de bénéficier du pardon
divin ou de intercession du Prophéte,

Les hanbalites d’autre part, s’en)ténant au texte du Coran et de la Tradi-
tioh, refusaient tout usage du, raisonnement dialectique ou kaldim. Pour eux,
discuter avec adversaire était.inévitablement se laisser gagner par ses raisons.
Mais, plus profondémenty.c’était une profanation que de chercher 2 justifier
des textes sacrés se suffisant 3 eux-mémes et ayant en eux-mémes leur justifi-
cation. A cette attitude-fidéiste en théologie s’ajoutait le golt d’une vie reli-
gieuse personnelle‘fondée sur la priére et Pinvocation, mais ce dernier trait
marqua moins\Jés membres du mouvement que leur opposition A toute entre-
prise raisonneuse ou que la vigueur de leur loyalisme politique.

L’attitude ainsi définie était d’ailleurs apparue avant Ibn Hanbal. Déj au
temps de Harfin al-Rashid les tentatives du kaldm avaient été condamnées par
les hommes de religion qui fréquentaient la Cour califienne. Et au temps
d’al-Ma’min, des heurts s’étaient produits entre les traditionalistes et les
mu‘tazilites sans qu’on puisse savoir exactement qui avait engagé les hostilités. Si
le mu‘tazilisme avait regu A cette époque un soutien vigoureux du califat et
adopté apparemment une attitude agressive, il n’en accusait pas moins, lui aussi,
le parti adverse de s’étre livré & des excés. Il semble en tout cas que le traditio-
nalisme ait alors donné naissance 4 des groupements politico-religieux quelque

174



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

peu extrémistes, telle cette Ndbita, ou « mauvaise herbe », qu’al-Djihiz dénonce
avec ardeur dans ses écrits polémiques. Cette secte, que le célébre essayiste
accuse d’anthropomorphisme, était aussi un parti politique qui parait s’&tre
confondu avec celui des « partisans de ‘Uthmén ». C’est dire que ses adeptes
avaient une position politique durcie : affirmant la supériorité de ‘Uthmin
sur ‘Ali, ils poussajent les califes abbassides 4 suivre la voie antérieurement
tracée par leurs prédécesseurs umayyades et leur tendance domina pendant
le régne d’al-Mutawakkil qui professait, dit-on, le plus grand mépris pour
‘Alf et tenait au contraire, semble-t-il, en grande estime les califes syriens.

Par comparaison & ces premiers groupes, Ibn Hanbal et ses disciples obser-
vaient une position modérée qu’ils s’efforcérent de faire prévaloir, non pas tant
sous al-Mutawakkil que durant la fin du 1%€ siécle. A leur action peut étre
imputée la condamnation du kaldim portée par al-Mu‘tadid-au début de son
régne, en 892, ainsi que la reconnaissance 4 ce moment, dans-la réglementation
de Phéritage, de ces droits des parents par les femmeS)que défendait I’école
hanbalite. Puis, ce fut au début du xe siécle que le mouvement, dirigé alors par
un certain al-Barbahdri, s’efforca & Bagdad d’imposer ses conceptions par le
moyen de manifestations populaires déclenchées en des occasions diverses,
telles la mort de I’exégéte et historien al-Tabari *, accusé de sympathies pour
shi‘isme ou kadarisme, ou la mise en jugement du lecteur de Coran Ibn Shan-
nabhdh, accusé de propager des variantes)remontant & des partisans de ‘Ali.
Les partisans d’al-Barbahdri ne manquaient point par ailleurs de faire respec-
ter la moralité publique en s’attaquant aux marchands de vin, en brisant les
instruments de musique, en dénongant la mauvaise tenue de certaines femmes,
en molestant aussi les docteurs de ’école shafi‘ite, coupables d’observer dans
leur rituel un usage propre.au shi‘isme. Leurs violences furent telles que le
calife al-R4di dut, en 935; condamner en termes séveres la doctrine hanbalite
et les activités des partisans d’al-Barbahari. « Vous prétendez, dit-il alors, que
P'apparence de vos visages laids et affreux est & 'image du Seigneur des mondes
et que votre aspect horrible rappelle Son aspect. Vous parlez de Sa paume, de
Ses doigts, de Ses deux pieds, de Ses deux sandales dorées, de Ses cheveux cré-
pus, de Sa montée au ciel et de Sa descente vers ce monde — Dieu transcende
de beaucoup ce que disent les égarés et les négateurs. Vous attaquez les meilleurs
de la Communauté ; vous accusez d’impiété et d’égarement les partisans de la
famille de Muhammad ; vous invitez les musulmans & adopter dans la religion
des innovations manifestes et des doctrines perverses inconnues du Coran.
Vous réprouvez la visite des tombes des imims et accusez leurs visiteurs d’inno-
vation, alors que vous-mémes vous vous réunissez pour visiter la tombe de tel

175



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

homme du commun qui n’a ni noblesse, ni naissance, ni lien avec ’Envoyé de
Dieu, ordonnant qu’on visite sa tombe, Iui attribuant les miracles des prophe-
tes et les prodiges des saints. Que Dieu maudisse Satan — ce séducteur — qui
vous a inspiré ces pratiques abominables! L’émir des Croyants jure devant Dieu
par un serment solennel que si vous n’abandonnez pas votre doctrine blamable
et votre méthode erronée, il vous accablera de coups, vous dispersera, vous
tuera, vous disséminera, fera tomber le sabre sur vos nuques, le feu sur vos de-
meures et sur vos résidences. »

Al-Radi interdit en conséquence toute réunion de partisans dont Pactivité
jui paraissait nuire 2 Pordre public. Ces derniers n’en désarmérent point pour
autant et on les vit bientét tenter & deux reprises de détruire la mosquée shi‘ite
de Barathi. Réduits ensuite 3 la défensive pendant les premiéres décennies de
la domination bouyide, ils se contentaient le plus souvent d’effacer pendant
la nuit les inscriptions injurieuses a ’égard d’Abd Bake’ ou de “Umar que les
shi‘ites avaient fait graver pendant le jour sur_des, monuments. Mais 4 la fin
du xe siécle, ils s’enhardirent, grice au soutien du calife, et contre-attaquérent
en faisant célébrer de nouvelles fétes qui répondaient aux fétes shi‘ites, telles
en 998 la commémoration 3 Bagdad de la'mort de Mus‘ab, le vainqueur du
rebelle shi‘ite al-Mukhtir, ou 3 Ia fin de cette méme année la féte du Jour de
la Caverne.

Puis, au début du xre siécle; des difficultés graves éclatérent sous forme
d’émeutes que P'on a vues plus haut opposer 4 Bagdad les sunnites et leurs
adversaires. Des incendies furent allumés dans divers mausolées révérés par
les shi‘ites ; le quartier shi‘ite du Karkh fut artaqué et pillé. En 1051 enfin,
3 la suite du meurtre:d’un sunnite et de son enterrement prés de la tombe
&’Ibn Hanbal, une émeute éclata qui se termina par le pillage et la destruction du
sanctuaire shi‘ite.vénéré de Kazimayn.

A cette époque le hanbalisme avait été adopté officiellement par le calife
al-Kadir qui, en 1017, fit lire publiquement au palais, devant les cadis, les juris-
consultes et les membres de la famille hashimide, des proclamations par lesquelles
il définissait la doctrine que chacun devait professer sous peine d’étre considéré
comme « infidéle et pécheur » On y remarquait les affirmations suivantes :
« Dieu créa le trone sans avoir besoin et Il S’y installa selon Son dessein et Sa
volonté [...] Il est Puissant en vertu d’une puissance, Savant en vertu d’unescience
prééternelle non acquise, Audient en vertu d’une ouie, Voyant en vertu d’une
vue [...] Parlant avec des paroles, non pas avec un moyen créé, comme celui
des créatures [...] Chaque attribut qu’Il S’est attribué ou que Son prophéte Lui
a attribué est réel et non point métaphorique [...]

176



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

«LaParole de Dieu est incréée, Dieu a effectivement parlé avec cette Parole
et Il I’a révélée A Son apdtre par l'intermédiaire de Gabriel, le porte-parole.
Celui-ci, I’avant entendue de Lui, I’a récitée & Muhammad qui, 4 son tour, I’a
récitée & ses Compagnons qui, 4 leur tour enfin, ’ont récitée 4 la Communauté.
Cette Parole ne devint pas créée en vertu de sa récitaton par les créatures, car
elle demeure la Parole méme que Dieu a parlée. Elle demeure donc incréée dans
quelque état qu’elle soit : qu’elle soit répétée, retenue dans la mémoire, écrite
ou entendue. Quiconque dit qw’elle est créée dans quelque état que ce soit est
un infidéle dont effusion de sang est licite §’il s’obstine 4 ne pas faire une rétrac-
tation publique [...]

« La foi consiste en I’énonciation, les ceuvres et I'intention [...] Elle varie,

augmentant avec ’observance de la Loj et diminuant avec lanon-observance[...] . - :

L’homme ne sait pas le destin que Dieu lui réserve, ni quelle fin lui sera accor-
dée [...] L’homme doit aimer tous les Compagnons du Prophéte et savoir qu’ils
sont les meilleures des créatures aprés ’Envoyé de Dieu [...] Personne ne doit
dire que du bien de Mu‘dwiya [...] Il ne doit pas/déclarer un autre infidele
pour Pomission d’une quelconque obligation, sauf la‘seule Priére prescrite dans

le Livre de Dieu. » :

Pareille proclamation, dont P’existence méme prouve le besoin qu’avait
alors la Communauté d’une direction ferme pour lutter contre sa désagrégation
interne, condamnait 4 la fois le mu‘tazilisme, qui niait les attributs divins, et
le shi‘isme, qui refusait de reconnaitre la légitimité des premiers califes. Mais -
elle visait aussi la nouvelle théologie.ash‘arite qui établissait des distinctions
entre différentes catégories d’attributs divins et qui nuangait Ia thése du Coran
incréé. Comme prise de position“doctrinale, elle s’accompagna d’une nouvelle
inquisition dont furent surtout Victimes les jurisconsultes de tendance mu‘tazi- -
lite, astreints & des rétractations publiques et empéchés de se défendre dans des
séances de libre discussion. Le hanbalisme en effet, bénéficiant de ’appui du
calife, puis de celui des premiers souverains saldjoukides, attaquait vigoureuse-
ment les représentants de cette école de pensée, notamment en la personne d’un
certain Ibn al-Walid qui ne put continuer son enseignement que chez lui,
dans une maison du quartier shi‘ite du Karkh.

Mais le hanbalisme fut aussi en butte, A partir de la fin de la premiére moi- -
tié du xre siécle, & I'hostilité de la nouvelle école ash‘arite. Si des sermonnaires
traditionalistes, tel Ibn al-Djawzi, connurent 2 la fin du x1® siécle & Bagdad
leur heure de gloire et si ’école hanbalite réussit 4 s’établir solidement 3 Damas
pendant I’époque ayyoubide, les x1¢ et X1re siécles allaient &tre marqués en Orient
par le développement d’un autre enseignement, qui accordait une plus grande

177



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

place au raisonnement et qui était destiné 4 laisser des traces profondes sur
I’évolution ultérieure de la pensée religieuse islamique.

C’était Pécole ash‘arite qui devait ainsi I'emporter finalement dans I’évo-
lution du sunnisme. Son nom venait de celui d’un théologien mu‘tazilite,
al-Ash‘ari qui, vers 910, abandonna la doctrine enseignée par son maitre
al-Djubba’i pour se rallier & la position traditionaliste définie par Ibn Hanbal
et placer sous son patronage sa nouvelle profession de foi connue sous le nom
d’Ibdna, « Exposé » La pensée d’al-Ash‘ari, volontairement liée ainsi 2 celle
du maitre de I’école hanbalite, n’allait pas moins s’en trouver au point de départ
d’un mouvement sunnite absolument distinct du hanbalisme et méme opposé
3 lui sur de nombreux points.

Une certaine obscurité régne sur la nature des idées d’al-Ash‘ari,a qui Pon
parait avoir postérieurement prété des affirmations‘qu’il n’avait sans doute-pas
lui-méme soutenues et attribué des opuscules qu’il n’avait pas di écrire. II est
certain toutefois que ce penseur conserva;de son ancienne formation mu'tazi-
lite, une attitude intellectuelle qui n’était pas celle des hanbalites et qui consis-
tait essenticllement a reconnaitre la légitimité du recours a la discussion et aux
arguments rationnels pour convaincre)l’adversaire lorsque cela était nécessaire.
Ainsi le vit-on dans son traité de.théologie, qui est le plus ancien traité de ce
genre écrit dans 'Islam sunnite, s’efforcer de prouver, au cours de son premier
chapitre, existence du Créateur en se fondant non seulement sur les textes,
mais encore sur des raisons)que nous pourrions appeler de bon sens, analogues
en quelque sorte au fameux argument de Voltaire.

Or discuter, c’éstrdisonner sur I’objet dela foi. De 13 4 adopter une position
intermédiaire entre le mu‘tazilisme et le hanbalisme, & adhérer & la doctrine du
second en admettant les méthodes du premier, il n’y avait qu'un pas qui fut
franchi, sinon par al-Ash‘arl lui-méme, qui resta d’une grande prudence,
du moins par la plupart de ses disciples. Ceux-ci en vinrent a transformer treés
sensiblement la position doctrinale initiale de leur maitre et 4 fonder ainsi une
école nouvelle, celle des mutakallimin, ou « raisonneurs », qui pratiquaient le
kalim ou raisonnement dialectique en vue de poser les bases d’une théologie
dogmatique.

Les opinions défendues par al-Bakillini *,un siécle environ aprés al-Ash‘ari,
illustrent bien le développement pris par ce mouvement de pensée. A cette épo-
‘que, ’ash‘arisme combattait les mu‘tazilites & qui il reprochait de ne croire

178



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

ni aux attributs divins (entendons attributs « éternels et distincts de ’essence )
ni au Coran créé, ni 4 la « vision » de Dieu par les élus, nid Ia prédétermination,
ni 4 Pintercession du Prophéte dans I’au-dela. It combattait aussi avec la méme
vigueur les traditionalistes qualifiés par lui d’ « anthropomorphistes » et accusés
dinterpréter les attributs divins d’une fagon trop littérale. Le probléeme du
Coran créé ou incréé demeurait toujours au cceur de la discussion, si 'on en
croit le précis théologique d’al-Bakillani, I'Insdf, dont le tiers lui était consacré.
Pour les ash‘arites, le Coran était incréé, mais sans que Pon pit dire que les
mots du Coran, tels qu’ils étaient prononcés par chaque fidéle, fussent incréés :
il y avait lieu de distinguer nettement entre le contenu de la « récitation » etles
mots « récités », distinction 2 laquelle les hanbalites répugnaient généralement.
Conscients d’autre part des difficultés que suscitaient pour la raison certaines
positions traditionnelles, notamment la croyance aux attributs physiques de
Dieu tels que sa main, sa face, etc., les mémes docteurs déclaraient qu’on devait
y adhérer malgré tout « sans se demander comment » (bilé kayfa ), formule qui
allait caractériser par la suite I'asharisme.

En fait, cependant, les adeptes de ce mouvement proposérent peu a peu des
solutions aux questions théologiques embarrassantes. Clest ainsi qu'ils en vin-
rent 3 admettre la distinction, d’origine mu‘tazilite, qui opposait parmi les
attributs divins les attributs de Pessence. et les attributs d’action, dont les der-
niers ne se manifestaient qu’en certaines occasions. Ils en vinrent aussi & accep-
ter P'interprétation métaphorique des versets coraniques concernant la « main »
de Dieu. 1ls tentérent de sauvegarder-le libre arbitre humain en développant la
théorie de Pappropriation par homme des actes déterminés par Dieu, théorie
dont le germe se trouvait déja'ctiez al-Ash‘ari. En outre, on les vit élaborer
une conception de la connaissance dont I’exposé, placé réguli¢rement en téte
des traités, prouvait bien’}'importance que les ash‘arites accordaient & la dialec-
tique. Cette conception;qui reposait notamment sur la distinction entre éternité
et contingence ou entre substance et accident, utilisait, comme toutes les théo-
ries dominantes de la scolastique médiévale en Orient ou en Occident, les caté-
gories définies anciennement par la philosophie hellénisante. De la sorte, ’école
produisit une série d’ouvrages de théologie ol les méthodes et certaines des
théses défendues jadis par le mu‘tazilisme se trouvaient peu 4 peu assimilées
au patrimoine islamique traditionnel.

Un nouveau pas en avant fut accompli par le célébre al-Ghazili, disciple
d’al-Djuwayni *, qui, tout en combattant sans faiblesse les théses des philo-
sophes musulmans hellénisants dits faldsifa, adopta lui aussi certaines méthodes
@inspiration aristotélicienne pour les faire servir & la défense de PIslam. C'était

¢

179



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Pouverture dans le kaldm d’une voie nouvelle quw'Ibn Khaldiin qualifiera de
« voie des modernes ».

Mais les asharites ne limitérent point 13 leurs efforts. Il est caractéris-
tique de noter qu’ils se consacrérent aussi & réfuter les erreurs de leurs adver-
saires, que ceux-ci fussent mu‘tazilites, shi‘ites, « anthropomorphistes »
ou méme chrétiens, juifs ou manichéens. En dépit du caractére plus ou moins
polémique des traités d’hérésiographie qui virent ainsi le jour, Pintérét porté &
des doctrines erronées, qu’elles fussent ou non islamiques, correspondait chez
eux 4 une attitude fondamentale de prosélytisme et & la prétention de gagner
3 PIslam de nombreux convertis. Si vivace était méme cette prétention que
sermonnaires et propagandistes de leur tendance organisaient par exemple
4 Bagdad, 4 Poccasion de conversions qu’ils avaient obtenues, de véritables
cérémonies suivies de parades.

Enfin le mouvement ash‘arite, qui se présentait apparemment sous les
aspects d’une école théologique, fut aussi un mouvement que I'on a parfois,
A juste titre, qualifié de « socio-politique ». Il/prit-en effet nettement position
en faveur du régime établi et en faveur d’un‘regroupement communautaire
fondé¢ sur le respect des traditions des Anciens et sur la hiérarchie des Compa-
gnons. Tout en étant accusés par les hanbalites de sympathies mu‘tazilites,
ses membres se déclarérent les véritables « partisans de la sunna et du regrou-
pement communautaire », ou gkl al-sunna wa-I-djamé‘a, expression dans
laquelle le second terme compte autant, sinon plus, que le premier.

Au milicu des remous dés_xe-x1¢ siécles, ce fut surtout finalement contre
les hanbalites que les ash‘arites durent engager la lutte, car les représentants
du traditionalisme rigoriste exergaient alors sur la vie religieuse, ainsi qu’on
I'a vu plus haut, une)domination que les « raisonneurs » ne pouvaient supporter
puisqu'elle leur interdisait, par exemple, de précher 4 la grande mosquée
d’al-Mansir. Sans doute les ash‘arites n’en avaient-ils pas moins déjd réussi a
acquérir quelque‘autorité & Bagdad. La preuve en est que les hanbalites avaient
alors éprouvé le besoin de faire condamner leur doctrine par le calife al-Kadir
et que peu aprés, en 1038, certains docteurs ash‘arites s’enhardirent jusqu’a
lancer une attaque contre le hanbalite Abd Yald qui recourut de nouveau au
calife al-K&’im pour faire réaffirmer la profession de foi officielle. Mais les
progrés restaient lents, tandis qu’une rivalité constante ne cessait de se manifester
entre les deux « partis » se taxant mutuellement d’« infidélité ». Pendant une
courte période, les ash‘arites furent méme contraints de quitter la capitale.
Néanmoins, leur doctrine s’était répandue en Iran ol elle se heurta aussi,
dans les premiers temps de la domination saldjoukide, A I’hostilité du pou-

180



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

voir — Tughrilbeg en effet commenca par la faire condamner en 1053 2
Nishipir —, mais ol elle rencontra ensuite Pappui du célébre vizir d’Alp
Arslin, Nizim al-Mulk.

Ce remarquable homme d’Etat se décida en effet & défendre de tout son pou-
voir, quoique avec plus ou moins d’efficacité selon les moments, P’ash‘arisme,
qui lui paraissait plus apte que le hanbalisme & lutter contre le shi‘isme
extrémiste, particuliérement menagant. Sous sa protection, qui favorisa le
développement de nouveaux colléges officiels appelés madrasas, les ash‘arites
en vinrent & essayer d’imposer leurs conceptions 3 Bagdad. Dix ans aprés la
fondation de la madrasa Nizimiya de la capitale, en 1067, un professeur de
droit, Ibn al-Kushayri, osa dans un sermon attaquer la doctrine hanbalite et
la qualifier d’anthropomorphiste. Peu aprés, les ash‘arites défilaient dans la
ville aux cbtés de leurs nouveaux convertis. Les étudiants de la madrasa atta-
quajent les milieux hanbalites. Un ash‘arite se permettait.de faire un sermon
ala grande mosquée d’al-Mansiir ot seuls les hanbalites jusque-1a se montraient.
Toutes ces audaces déclenchaient des réactions hanbalites, les unes populaires
et brutales telles que la lapidation d’un sermonnaire asharite & la grande
mosquée, les autres politiques. Nizdm al-Mulk, devant la violence de I'opposi-
tion locale, cherchait & apaiser les esprits. Mais.en vain. Comme le disait un des
représentants du hanbalisme : « Comment nous réconcilier? La paix se réta-
blit seulement entre deux partis qui sobt)en rivalit¢ pour une charge d’Etat,
ou pour les biens de ce monde, ou pour une part plus grande d’un héritage,
ou enfin pour Paccession au pouvoir: Mais ces gens-1a prétendent que nous
sommes infidéles et nous, de notre coté, prétendons que sont infidéles ceux qui
ne professent pas les mémes)doctrines que mous professons nous-mémes.
Comment donc nous réconcilier? »

Nizim al-Mulk dut alors renoncer 4 soutenir dans la capitale, autant qu’il
Paurait souhaité, Pash‘atisme qui allait se développer surtout hors d’Irak,
en Syrie on il pénétra avec les professeurs shafi‘ites, d’origine iranienne le
plus souvent, que Nir al-Din et ses successeurs installérent & Alep et 4 Damas,
au Maghreb aussi ol ses idées se diffusérent & partir du X1° siécle, parmi cer-
tains représentants du juridisme malikite.

L’ash‘arisme n’était d’ailleurs pas seul. Un mouvement analogue avait
progressé, en Iran surtout, sous 'impulsion d’un contemporain d’al-Ash‘ard,
al-Maturidi *, qui vécut au x° siécle 3 Samarkand. Le maturidisme était lui
aussi une école de théologie apologétique et dogmatique qui avait adopté cer-
taines méthodes du mu‘tazilisme et qui s’était appliquée 4 insister sur la no-
tion de la responsabilité humaine en admettant non pas seulement Pappropria-

181



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tion par ’homme de ses actes, mais Pexistence d’une véritable liberté humaine
de choix. Paraliélement, d’autres systémes doctrinaux encore avaient vu le
jour, notamment en Occident. Mais tandis que la pensée, 4 Cordoue, d’un
Ibn Hazm *, pensée originale par son double souci de rester fidtle au sens
littéral des textes et d’éviter les interprétations « anthropomorphistes », ne devait
pas exercer d’influence directe sur la vie politique, celle du Berbére Ibn Ti-
mart, centrée sur Iaffirmation de Punicité divine bien comprise, allait aboutir
3 la fondation de la dynastie maghrébine des Almohades. Nouvelle illustra-
tion de la collusion ayant toujours existé, dans I'Islam médiéval, entre I'essor
d’une doctrine religieuse originale, qu’elle fiit hétérodoxe ou sunnite, et la
fortune d’un pouvoir temporel utilisant & ses propres fins le dynamisme des
adeptes de ladite doctrine.
®

Mais Pappartenance au sunnisme ne consistait-pas seulement dans ’adhe-
sion 4 un certain nombre de théses théologiques traditionnelles parfois réinter-
prétées par leurs défenseurs. Elle se traduisait aussi par ’adoption d’un des
systémes juridiques officiellement admis dont nous avons vu plus haut I'individua-
lisation au cours du vine siécle, Ces systémes ne divergeaient entre eux que de
fagon minime sur le détail des prescriptions cultuelles ou sociales propres au
droit islamique, mais ils se caractérisaient chacun par certaines maniéres de
présenter le donné fondamental fourni par le Coran et la Tradition, dont les
discussions en cours, qu’elles fussent théologiques ou juridiques, avaient alors
encouragé une étude approfondie. Tels avaient été en particulier I'effet de la
réaction d’al-Shifi‘l contre) 'usage de la réflexion personnelle et aussi I'effet
de la position traditionaliste d’Ibn Hanbal. Sous cette impulsion étaient appa-
rus alors plusieurs recueils de « dicts » du Prophéte, classés généralement par
matiéres, Parmi eux ouvrage d’al-Bukhiri * connu sous le nom du « Vérita-
ble », le Sahih, et Pouvrage de méme titre di & Muslim étaient venus s’ajouter
au Musnad d’Ibn Hanbal ol les mémes « dicts » étaient rangés d’aprés leurs
garants.

En méme temps que se développait la science de la Tradition, le nombre
des systémes juridiques en usage tendait 4 se fixer, Les trois plus importants
connaissaient un succés grandissant, qui variait avec les régions. Si les shafi‘ites
dominaient en Arabie ou ils occupaient les principaux offices de cadis et
de prédicateurs, ils étaient peu nombreux en Irak et ils se heurtaient en Iran
4 la rivalité des hanafites; ils s’étaient en revanche fortement établis en Syrie,
puis en Egypte olt leur systéme avait rencontré le malikisme, puissant en ce

182

i
|
,
l




ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

pays avant Poccupation fatimide, et ou il allait bénéficier par la suite de 'appui
officiel des Ayyoubides. Le hanafisme s’était solidement implanté en Irak oi1 la
plupart des cadis lui appartenaient au X siécle et olt il coexistait avec le han-
balisme il était puissant aussi en Iran ot il tendait & supplanter le shafi‘isme.
Le malikisme enfin, qui comprenait quelques représentants enm Irak, avait
progressé surtout au Maghreb, ou il était bient6t devenu le systéme prédo-
minant. Quant aux petites écoles, celles d’al-Awza‘4, de Sufyén al-Thawri
et de Dawid al-Isfahini *, elles étaient en déclin. Seule Iécole dawudite,
appelée aussi zahirite * parce qu’elle s’en tenait strictement au sens littéral
(zdhir) des textes, devait réussir 4 se maintenir quelque temps, notamment
en Espagne ol elle s’était répandue aprés s’étre imposée en quelques villes
d’Orient et od Ibn. Hazm fut son représentant le plus notable. Mais les deux
autres, auxquelles on peut joindre celle qu’avait fondée I’exégéte et historien
al-Tabari, disparurent rapidement.

La situation précédemment si confuse était donc simplifiée et allait conti-
‘nuer & évoluer dans le méme sens. On considéra dés lors qu’il n’y avait plus
lien d’autoriser de nouveaux efforts personnels de réflexion * (idjeihdd) sus-
ceptibles d’encourager de nouvelles tendances .; le'role des juristes devait se
limiter & suivre les avis de leurs prédécesseurs(et 3 déterminer les conditions
d’application d’un droit déja élaboré, C’est/ce qu’on appela la « fermeture de
la porte de I’effort de réflexion ». Cette « fermeture » ne se fit toutefois que pro-
gressivement et n'empécha pas certaids, juristes de protester contre esprit
d’imitation trop servile qui dominait chez leurs confréres, ni d’apporter d’inté-
ressantes améliorations aux systémes existants. Elle ne les empécha pas non
plus de parfois réclamer pour eux-mémes la qualité de « penseur indépendant »
(mudjtahid ), comme le fit 1€ téformateur Ibn Thimart. En vertu de ce processus,
le hanbalisme par exemple; qui avait été seulement considéré auparavant comme
une simple école théologique, devait obtenir, grice a son activité, droit de cité
4 cOté des trois grandes. écoles précédemment mentionnées. La normalisation se
fit tacitement au nom de Paccord commun, de ce consensus qui joua toujours
un réle important dans I’élaboration du droit.

Les systémes ainsi reconnus restaient historiquement liés, de maniére plus
ou moins étroite, aux mouvements politico-religieux qui en avaient aidé la
diffusion. Le cas est particuliérement net pour le hanbalisme qui fut & la fois
mouvement théologique et systéme juridique et au sein duquel on vit peu de
dissensions. Mais le shafi‘isme demeura de son cdté imprégné d’ash‘arisme,
car ce fut parmi ses adeptes que les ash‘arites répandirent leur doctrine;
ce fut de lui et des colléges réservés A son enseignement qu’ils se servirent pour

183




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

propager leurs propres idées, comme cela se produisit par exemple 4 Bagdad
peu aprés la fondation de la madrasa Nizdmiya. Certains malikites aussi avaient
été gagnés par P'ash‘arisme, soit en Irak, soit surtout en Occident ol le mali-
kisme adopta plus souvent des positions traditionalistes proches de celles du
hanbalisme et destinées & en faire ’adversaire le plus dangereux d’un isma‘i-
lisme longtemps triomphant. Quant aux hanafites, ils profitérent généralement
des progrés du maturidisme qui défendait sans doute la doctrine théologique
Ia moins éloignée du mu‘tazilisme : pour cette raison, les mu‘tazilites trou-
vérent refuge, au x® siécle, dans ce systéme qui devait également accueillir,
aprés la défaite du shi‘isme en Orient, des partisans de ce dernier mouvement,
de méme qu’auparavant certains hanafites s’étaient laissés gagner par I’idéologie
fatimide.

Ces affinités entre sectes religieuses et systémes juridiques qui influaient
les uns sur les autres sans cependant se confondre, tenaient essentiellement
4 la similitude de méthodes de raisonnement appliguées, selon les cas, soit aux
fondements de la religion, ou usil al-din, soitaux fondements du droit, ou
usil al-fikh. Mais, en dehors du hanbalisme qui se présenta toujours sous un
aspect quelque peu monolithique, les écoles(juridiques n’imposaient pas néces-
sairement 4 leurs membres une option théologique particuliere et il n’était
pas rare de rencontrer des esprits originaux qui adoptaient des positions per-
sonnelles en combinant des notions d’origines différentes. Les correspondances
réguliéres qu’allait encourager I’0rganisation d'un enseignement officiel pour
chaque systéme, dispensé dans“des colléges spécialisés, furent surtout le fait
d’un Islam plus tardif, définitivement divisé en quelques familles religicuses
3 valeur socio-politique, Jes unes hétérodoxes et les autres sunnites, en méme
temps que se durcissdit la séparation entre les quatre rites sunnites.

Entre le 1x® et le x1° si¢cle, lorsque des options doctrinales et théologiques
en pleine évolution restaient au premier plan des préoccupations des hommes
de religion et provoquaient parfois des heurts violents, le soufisme ne perdait
pas non plus de son influence et contribuait lui aussi A entretenir Pagitation des
esprits. Sans doute un mystique comme al-Muhisibi, ce contemporain d’Ibn
Hanbal qui fut Pauteur d’un des premiers traités sur 'amour divin, restait-il
dans la ligne des anciens ascétes. Il se contentait de précher la pratique de I’exa-
men de conscience, d’olt son surnom, ainsi que la méditation prolongée ; il
pronait aussi I’abandon complet de soi comme moyen de rencontrer Dicu

184



FLABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

et d’obtenir son amour. Par Ia il ne heurtait pas les traditionalistes, qui recon-
naissaient 4 Dieu une certaine capacité de compassion. Mais, au cours du
xe siécle, des notions nouvelles étaient apparues dans le langage des mystiques.
Ce fut ainsi que le Persan al-Bistdmi *, découvrant Dieu dans son propre cceur
et proférant des paroles telles que : « Gloire 4 moi, que grande est ma Majesté! »,
heurta alors vivement les milieux traditionalistes qui n’étaient pas davantage
disposés 3 admettre I’ « ivresse » de Dieu qu’il proclamait dans son enseigne-
ment. Ses propos extatiques frisajent en effet le monisme et, & partir de ce
moment, la pratique du mysticisme commenga de poser un probléme doctrinal
islamique au lieu de se cantonner dans le domaine des pratiques morales et des
régles de vie.

Certes al-Djunayd * s’était efforcé de sauvegarder la transcendance divine
et d’éviter toute divinisation de la personne humaine, tout en visant au dépouil-
Jement total du moi et 4 'anéantissement de ’homme en Dieu. La définition
du soufisme était pour lui que « Dieu fait mourir ’homime 4 son moi pour le faire
vivre en Lui ». I! justifiait cette prétention en recourant 4 la notion coranique
du Pacte prééternel conclu entre Dieu et les hommes avant que Phistoire efit
commencé. « Dans ce verset [VII, 166-167], disait-il, Dieu a affirmé qu’'ll
a parlé aux descendants d’Adam alors qu’ils n’avaient pas d’existence formelle.
Cela est possible parce que Dieu les saisit dans leur existence spirituelle. Cette
existence spirituelle implique qu’ils connaissent Dieu spiritucllement sans
aucunement postuler qu'ils soient conscients de leur propre individualité. »
1l s’agissait donc pour I’homme de revenir « 3 Pétat ol il était avant d’étre »,
pour permettre & son individualité.d’étre transformée par Dieu et en accord
avec la vérité, au cours d’instants toujours trop brefs.

Mais le célebre al-Halladj; qui mourut supplicié A Bagdad en 922, devait
&tre moins prudent dans-ses’propos extatiques et se faire remarquer par son
active propagande comme-par son indifférence aux critiques. Préchant dans les
marchés et les mosquées 3 Ia maniére des sermonnaires populaires, dans les
provinces d’Iran qu’il parcourut pendant cinq ans, puis dans la capitale, il
exhortait chacun 2 la réforme morale, invitait ses interlocuteurs 3 méditer sur
Punicité divine et & se conformer 2 la volonté divine pour réaliser I’'union avec
Dieu. « Ivre » de Dieu lui aussi, il concevait cette union comme un lien intime
entre Dieu et I'ame, lien qui lui permettait de s’écrier : « Si vous ne reconnais-
sez pas Dieu, reconnaissez du moins Son signe. Je suis ce signe. Je suis la Véri-
té créatrice parce que, par la Vérité, je suis une vérité éternellement. »

Tandis que par de telles expressions il scandalisait les docteurs qui lui
reprochaient de prétendre A la divinité, il fut également accusé de propagande

185 |




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

subversive en faveur soit du réformisme hanbalite qui avait inspiré la conspi-
ration d’Ibn al-Mu‘tazz, soit du shi‘isme extrémiste; il lui arrivait en effet
d’employer des formules qui rappelaient celles que les partisans shi‘ites
appliquaient & P« incarnation » de Pesprit divin en I'imdm. Arrété pour des
raisons surtout politiques, mal défendu par les quelques protecteurs qu’il
s’était acquis dans l'entourage du calife, il fut ensuite jugé et condamné 2
mort pour un chef d’accusation qui reposait en fait sur une phrase interprétée
de fagon trop littérale : « Ce qui compte, c’est de tourner sept fois autour de la
Ka‘ba de son coeur », phrase ol Pon voyait un dénigrement de la pratique du
Pélerinage. Il accepta alors avec sérénité, comme un signe de son expérience
unique et incommunicable, le tourment sur le gibet qu’il avait lui-méme prédit
lorsqu’il avait déclaré : « C’est dans la religion du gibet que je mourrai; Mekke
et Médine ne me sont plus de rien. » Cette derniére formule explique, mieux
que toute autre, comment al-Hallﬁdj avait pu donner-3 ses contemporains
Pimpression de dedaxgner et méme de rejeter les prescriptions légales de I'Is-
lam, position qui le plagait ainsi hors de la Communauté,

Cette condamnation, qui montrait une fois ‘de plus combien en Islam la
vie spirituelle restait liée A 1a vie politique etsociale, devait amener les adeptes du
soufisme A réfléchir sur la voie dans laquelle)il convenait d’orienter désormais
le mysticisme. Un clivage se fit entre ceux qui s’efforgaient sincérement d’évi-
ter tout heurt avec les théologiens et ceux qui, au contraire, cherchaient seu-
lement 3 dissimuler, sous des habillages plus ou moins réussis, des théoso-
phies d’inspiration franchement moniste.

Parmi les premiers, le plus célébre fut al-Kushayri * qui écrivit en 1046
son Epitre aux soufis oix il décrivait de facon détaillée Pitinéraire spirituel du
croyant vers Dieu. L’itinéraire, qui comportait un certain nombre d’étapes res-
tées classiques, commengait par la « conversion » et I’ « effort vers la vie mysti-
que » pour se terminer par la « connaissance de Dieu », I’ « amour » et le « désir
ardent » d’&tre auprés de Dieu. Al-Kushayri était le contemporain du Persan
al-Hudjwiri *, qui écrivit de son ¢6té en langue persane vers 1057 un important
ouvrage théorique sur le soufisme, et d’'un autre Persan d’appartenance hanba-
lite, ‘Abd All4h al-Ansiri, dont les ouvrages firent également autorité par la suite.
Les efforts de ces deux personnages pour présenter les expériences des soufis
de maniere cohérente et pour les rendre compatibles avec le dogme tradition-
nel allaient trouver leur couronnement dans Pceuvre d’al-Ghazili dont la
Revivification des sciences de la religion s’efforga précisément d’exposer un idéal
de vie spirituelle inspiré du mysticisme et seul capable, aux yeux de I'auteur,
d’assurer une vie religieuse compléte et authentique.

186



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

Al-Ghazali dont on a évoqué plus haut la place dans le kaldm a été souvent
présenté comme un théologien qui, aprés avoir enseigné les sciences religieuses
3 la madrasa Nizdmiya de Bagdad, de 1091 4 1095, reconnut I’insuffisance des
prescriptions rituelles ainsi que des raisonnements dogmatiques pour se «conver-
tir » en quelque sorte au soufisme. Il aurait laissé de fait une prétendue autobio-
graphie * ol il déclarait avoir successivement étudi€, puis rejeté les doctrines
des théologiens, celles des philosophes et celles des shi‘ites isma‘iliens avant
d’avoir trouvé dans le soufisme la voie du salut. Or, s’il combattit effectivement,
dans quelques-uns de ses écrits, philosophes et shi‘ites extrémistes, il ne rejeta
jamais le droit ni la théologie, mais resta jusqu’a la fin de sa carriére, on l'ad-
met aujourd’hui, un juriste et un théologien. Son originalité fut de déclarer
d’abord que le savoir théologique demandait & étre complété par un élan vers
Dieu, un désir ardent qui, au terme d’un itinéraire spirituel analogue & celui
qu'avait décrit al-Kushayri, procurait une connaissance intuitive du Dieu uni-
que. Elle fut aussi de définir la valeur spirituelle des rites-de I'Islam qu’il conve-
nait, selon lui, d’accomplir, non seulement par esprit d’obéissance, mais en vue
d’obtenir le pardon du Dieu miséricordieux et de se rapprocher toujours davan-
tage de lui. Ainsi se trouvait conseillée la pratique deces litanies * que répétaient
les soufis et de ces récitations qui devaient accompagner tous les actes de la vie
quotidienne. Par 13 al-Ghazali, comme on(Pa maintes fois souligné, replacait
le soufisme dans les sciences religieuses et le vulgarisait en conseillant & chacun
de suivre, plus ou moins complétement.selon ses obligations professionnelles,
la voie propre d’abord aux mystiques.

Au milieu du x1re siécle apparurent alors ces confréries soufies qui allaient
jouer dans I'Islam postérieur un. rdle si important et qui constituaient déja, a
Ia veille de I'invasion mongole, un de ses aspects les plus caractéristiques. A
vrai dire, il avait existé depuis une date ancienne des « cercles » d’ascétes, mais
ces cercles étaient résérvés A un petit nombre d’initiés qui recevaient, lors de
leur admission, un habit spécial et qui se tenaient & P’écart de leurs contempo-
rains. Au x° siécle seulement avait été signalée Pexistence 4 Bagdad de « cou-
vents * », appelés ribdt, qui étaient occupés par des soufis de tendance soit han-
balite, soit ash‘arite, ainsi que celle & Jérusalem de couvents appelés ceux-1a
d’un mot persan kkankdh et destinés aux membres du mouvement mi-théolo-
gique mi-soufi appelé karramite. Bien plus tard encore se manifestérent les
grandes confréries dont la premiére connue fut celle des kddiriya *, fondée par
un Persan qui était venu 4 Bagdad ou il mourut en 1166, aprés étre passé du
hanbalisme au soufisme, et qui avait réuni autour de lui en quelques années
un grand nombre de disciples. D’autres suivirent, parmi lesquelles celles que

187




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

fondérent I'Oriental al-Suhrawardi (mort en 1234) et le Maghrébin al-Shadhili
(mort en 1250); mais la plus célébre allait étre, & partir du x11® siécle, 'impor-
tante confrérie des mawlawiya *.

Ces ordres, largement ouverts aux classes populaires, recouraient non
seulement aux litanies, mais aussi A certaines pratiques anciennes réputées favo-
rables 4 I’extase qui allaient, telle la danse pivotante des fameux derviches tour-
neurs mawlawiyas, acquérir une célébrité croissante et qui tenaient déja leur place
dans la vie musulmane au X siécle, si 'on en croit les sarcasmes du hanbalite
Ibn Batta, Celui-ci, tout en admettant un ascétisme modéré, dénongait en effet
les excés et les extravagances auxquels se livraient alors maints adeptes du
soufisme. Non seulement il rappelait cette parole attribuée & un traditonniste
réputé : « Tous ces gens qui se sentent défaillir quand ils entendent citer le nom
de Dieu, mets-les au sommet de murs élevés ; récite-leur alors des versets du
Coran et tu verras s’ils tombent! », mais il critiquait d’une’maniére plus générale
ses contemporains imbus d’ascétisme en disant : ¢Il'est une catégorie de gens
qui se livrent ouvertement & des pratiques de mortification, qui se font une régle
de se réunir pour écouter des poemes afin de distraire leurs dmes et d’émouvoir
leurs ceeurs; il en est, parmi eux, qui s’adonnent i la danse, frappent des mains
ou lacérent leurs vétements. Ils disent dans'leur jargon : « Dieu a dit » [...] Or
ce sont 14 des choses que Dieu n’a pas_dites, dont on ne trouve nulle trace dans
aucune tradition [...] Il 0’y a 4 qu’innovation, mensonge et imposture. Il est une
autre catégorie de gens qui font étalage d’esprit de renoncement et de dévotion
et qui s’interdisent la recherche de tout gain et de tout moyen d’existence. Ils
estiment qu’ils doivent, sans crainte d’étre importuns, pratiquer la mendicité
et solliciter la charité, Jls, prétendent arriver au désir et & 'amour en tuant en
eux toute crainte et'touté espérance. Clest 13 une pure innovation. L’homme
qui professe de semiblables doctrines ne peut étre que hai et détesté des gens de
science et de connaissance. »

Quant au courant théosophe qui séduisait d’autre part un certain nombre
de mystiques et qui se développa surtout aux XII® et Xie siécles, il exerca sur
la vie sociale une influence beaucoup plus réduite. A lui se rattachérent un poéte
tel quIbn al-Farid * et surtout le célébre Ibn al-‘Arabi * qui, né & Murcie,
mourut 3 Damas aprés avoir élaboré une doctrine de I'union divine fondée sur
un parfait monisme : ’homme était selon lui un microcosme, reflet du macro-
cosme, 4 qui il suffisait d’approfondir son moi pour y découvrir Dieu, 3 la fois
transcendant et immanent, unique source de toute existence. Violemment atta-
que, Ibn al-‘Arabi n’en fut pas moins, plus tard vénéré comme un véritable
saint. '

188



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

Sous ses divers aspects, orthodoxe ou moniste, le mysticisme encouragea
en effet un aspect particulier de la religion musulmane, le culte des «saints *»,
car les soufis étaient portés A situer dans cette catégorie leurs représentants les
plus éminents 3 qui ils attribuaient des « prodiges », sinon de ces véritables
miracles qui restaient ’apanage des prophétes. Les fondateurs d’ordre notamment
étaient pour leurs disciples Iobjet d’une révérence particuliére. Non seulement
ces divers personnages étaient traités avec respect de leur vivant, mais on ren-
dait ensuite visite 4 leurs tombes en espérant bénéficier des pouvoirs exception-
nels dont devaient disposer de tels « amis de Dieu », ou walf.

Le culte des saints dont les soufis élaborérent la théorie rencontra une
vogue d’autant plus grande qu’il avait été favorisé, au départ, par plusieurs
autres tendances, parfois idéologiquement opposées. On a vu plus haut les sen~
timents d’attachement passionné des imamites & leurs imims ¢ martyrs »
entrainer la vénération de leurs lieux de sépulture. Les traditionalistes de leur
cBté, fidéles 4 la mémoire des Umayyades, avaient fait construire & Damas, dans
le courant du x® siécle, un mausolée marquant la tombe du calife Mu‘awiya,
D’autres disciples d’Ibn Hanbal, tout en condamnant les visites des shi‘ites
aux tombes de leurs imims, rendaient un culté_semblable au monument de
leur maitre ainsi qu’d quelques autres. Hanbalites et ash‘arites d’autre part
attribuaient des mérites particuliers aux Comipagnons, notamment aux premiers
d’entre eux, dans la conduite desquels ils ‘cherchaient un modéle 4 suivre. Par
1 s’expliquent a la fois la multiplication et la variété, au x1re siécle, de ces lieux
de culte secondaires qui étaient aussi-des lieux de pélerinage, pourvus parfois
de leur propre rituel, et dont certains remontaient méme 4 un lointain passé. Ils
éraient fréquentés par la foule ‘aussi bien que par les mystiques dont les godts
d’errance s’accommodaient parfois volontiers d’une vie d” « ascétes vagabonds »
allant d’un sanctuaire 4 Pautre 3 Pinstar du voyageur et pélerin syrien al-Harawi,
Ils donnérent méme waissance & une abondante littérature et les listes qui en
furent alors dressées, 'sous forme de guides locaux du pélerin ou de nomencla-
tures plus vastes, reflétent pour nous encore aujourd’hui leur étonnante force
d’attraction en méme temps qu’elles nous permettent de discerner les origines
fort diverses de ces tombes de « saints », qui pouvaient avoir été ici ou la celles
d’un prophéte biblique, d’un Compagnon, d’un Alide, d’un mystique ou méme
d’un jurisconsulte réputé. Toujours cependant s’y manifestaient les effets de
la méme piété qui en reliait le culte & celui des lieux sacrés anciennement connus
dans chaque région et peu 3 peu intégrés sous une forme ou une autre au patri-
moine religicux de I'Islam.

e

189




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Distincts enfin des soufis comme des théologiens avec lesquels pourtant ils
n’étaient pas sans rapport, d’autres penseurs musulmans de I'époque classique
peuvent se ranger sous P’étiquette des philosophes d’inspiration hellénistique
appelés faldsifa. C'était, semble-t-il, au x® siécle que I'on avait vu pour la pre-
miére fois des musulmans adopter les principes de la philosophie grecque, ou
du moins ce que P'on en connaissait par les traductions faites & cette époque,
et tenter de les concilier avec le dogme islamique qui pouvait y trouver un nou-
veau soutien. La philosophie ainsi mise & ’honneur était en fait, d’aprés le choix
des ouvrages traduits, celle qui avait eu cours dans les écoles grecques de la basse
Antiquité et qui avait été exposée dans des écrits faussement attribués le plus
souvent 3 Aristote, comme sa fameuse et prétendue Théologie. On y trouvait
un mélange de conceptions aristotéliciennes et néo-platoniciennes que les pen-
seurs musulmans recueillirent sans pouvoir, comme de juste, y opérer la moin-
dre distinction critique. Les traits essentiels de I'héritage portaient sur la notion
d’un monde éternel régi par un ordre cosmique rigoureux et dérivant d’une cause
premiére qui correspondait & Dieu, I'Un et éternel Créateur, puis sur la notion
dun « intellect actif » servant d’intermédiaire entre le monde spirituel et le
monde humain, enfin sur la possibilité d’une connaissance surnaturelle chez
certains humains privilégiés. Autant de traits dont on a déja souligné Pinfluence
sur certaines conmstructions doctrinalés’des sectes shi‘ites extrémistes, mais
qu’il faut également garder présents & I'esprit pour comprendre les problémes
qui se posaient aux « philosophes, » musulmans. Si en effet cette philosophie
hellénisante s’accommodait bien du monothéisme et pouvait rendre compte de
Pexistence de prophétes, elle n’admettait ni la création du monde ni la résurrec-
tion des corps et concevait difficilement une survie personnelle de I'dme.

Al-Kindi *, «le philosophe des Arabes », dontl'activité sesitua au temps des
califes mu‘tazilites ‘da début du 1xe siécle et fut encouragée par eux, adopta &
cet égard une attitude que suivirent presque tous ses successeurs en déclarant,
d’une part, que la vérité philosophique se trouvait déji chez les anciens Grecs
et d’autre part, qu’il ne pouvait y avoir opposition ni méme divergence entre
la Révélation et le raisonnement philosophique. C’était 13 une position anti-
fidéiste qui se situait parallélement a Leffort mu‘tazilite. Elle obligea
al-Kindi 4 modifier quelque peu le systéme hellénisant pour rattacher ’émana-
tisme néo-platonicien, qui expliquait le développement du monde, & Pacte créa-
teur de Dieu créant ex nihilo la plus haute sphére de ce monde.

La pensée d’al-Kindi devait ensuite servir de base 4 d’autres élaborations.
Indépendamment d’elle toutefois, un penseur original, le philosophe et méde-
cin persan al-Rézi *, connu en Occident sous le nom de Rhazés, congut, A partir

190



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

de sources qui ne nous sont pas bien connues, un systéme ot 'on distingue des
réminiscences de la gnose manichéenne, Il admettait en effet Pexistence de cing
principes éternels, le Démiurge, ’Ame universelle, la Matiere, I'Espace et le
Temps, tout en niant la mission prophétique et en reconnaissant au contraire
au seul philosophe le pouvoir de délivrer 'dme du monde corrompu ol elle
était emprisonnée. Ce systéme ne pouvait étre accepté par les docteurs del’Islam,
méme de tendance intellectualiste, et il fut d’un autre c6té prement combattu
par les isma‘iliens.

A la base hellénisante classique recourut au contraire un peu plus tard le
Turc al-Firabi qui passa une partie de son existence 2 la cour de Sayf al-Dawla
& Alep et A qui la philosophie musulmane dut certaines de ses doctrines demeurées
longtemps en faveur. Al-Farabi précisa des points tels que la distinction entre
PPessence et Pexistence, distinction qui fait de Dieu le seul Etre nécessaire, et
la théorie des Dix Intelligences émanant les unes des autres-dont la derniére,
P'Intelligence active, transforme dans ’homme I'intellect possible en un intellect
acquis. Il défendit encore une conception particuli¢rescelle'du prophétisme qui,
développée dans son célébre traité d’inspiration platonicienne, la Cité parfaite,
faisait du chef de la Cité un prophéte et un sage uni  I'Intelligence active, soit
par Pintellect, soit par 'imagination. Al-FArabi réinterprétait ainsi I'Islam d’un
point de vue philosophique en plagant la théologie naturelle au-dessus de la
théologie révélée avec laquelle elle se trouvait néanmoins nécessairement en
accord.

Le xe et le début du xr¢ siécle ‘furent ensuite marqués par une nouvelle
floraison de la pensée philosophique, que favorisait le régime instauré en Irak
¢t en Iran par les émirs bouyides:-A cette époque, le lettré shi‘ite Miskawayh *,
d’origine iranienne, se plut-d recueillir les maximes des anciens, grecs, iraniens
ou indiens, pour présenter ce qu’il nommait la « Sagesse éternelle ». I composa "
de méme un traité de morale ot Pinfluence de la pensée antique était manifeste.
Mais ce fut surtout Ibn Sind *, connu en Occident sous le nom d’Avicenne et
mort 4 Hamadhén aprés une vie mouvementée consacrée autant & la politique
qu’a la science ou & la méditation, qui illustra & I’époque Peffort philosophique
des musulmans. Reprenant la métaphysique de P’essence et la théorie des Intel-
ligences hiérarchiques définies par al-Fardbi, Avicenne les compléta par une
philosophie qu'il appela « orientale » dans la mesure ol pour lui Orient était
le symbole de cette source de lumiére ou d’illumination que Pintellect humain
rencontre en PIntelligence active, d’ol émane toute connaissance.

Les positions avicenniennes, dont le succés en pays d’Islam explique
Pacharnement mis par al-Ghazili 2 les combattre, engendrérent également

191



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

exces et réaction. La réaction fut Peuvre ’Ibn Rushd *, ce penseurandalou connu
sous le nom d’Averroés qui, pour restaurer ce quil considérait comme Paristo-
télisme authentique, rejeta ’émanatisme avicennien et fut ainsi amené A nier
Pexistence d’une cause créatrice,  restreindre le role formateur de PIntelli-
gence active et i attribuer enfin 2 la matiére le principe d’individuation. En
conséquence l'unjon avec I'Intelligence active, qui restait selon lui possible,
pétait finalement « que PIntelligence agente qui se percoit elle-méme en se
particularisant momentanément dans une dme humaine comme la lumiére se
particularise dans un corps » (H. Corbin). Ce nouveau systéme rendait parfai-
tement compte, selon son auteur lui-méme, des articles de la foi musulmane,
mais Pinterprétation philosophique desdits articles ne pouvait sans danger
&tre divulguée a tous : d’od le souci qu’eut Ibn Rushd, jurisconsulte et cadi en
méme temps que philosophe, de distinguer toujours entre Je sens externe et le
sens interne des textes sacrés, distinction qui sera 3 Torigine de la doctrine
de la « double vérité », elle-méme destinée & caractériser plus tard Paver-
roisme latin,

En opposition A cet esprit précis et rigoureux qu’était Ibn Rushd et au« péri-
patétisme arabe » qu’il défendit, se dressa PIranien al-Suhrawardi * qui mourut,
exécuté semble-t-il, 2 Alep en 1191 et qui.sera connu comme « le maitre de la
théosophie illuminative », « Eveille-toi A toi-méme », faisait-il dire par exemple
3 Aristote. Selon lui en effet la connaissance de soi menait, par une initiation
progressive, 4 une « illumination présentielle que I’ime, comme étre de lumiére,
fait se lever sur son objet » (H.-Corbin). Cette philosophie de « I'Orient des
lumiéres », qui prolongeait:la philosophie orientale ébauchée par Avicenne, se
rattachait aussi 2 la sagesse iranienne et aux anciennes traditions religieuses
de PIran. En méme temps elle rejoignait les efforts qu’avaient déployés certains
soufis comme al-Bistdmi pour défendre Panéantissement dans I'union avec
Dieu.

On a souvent discuté de la vraie nature de cette philosophie  laquelle cer-
tains refusent la qualification d’islamique, tant ils considérent que les philoso-
phes « arabes » n’auraient fait que poursuivre I'ceuvre de leurs prédécesseurs
hellénisants. II apparait pourtant clairement que, si ces penseurs furent souvent
combattus par les théologiens, voire méme condamnés A mort par les autorités
comme ce fut le cas pour al-Subrawardi, ils n’en restérent pas moins
toujours guidés par le souci d’approfondir le vrai sens de ce donné coranique
qui est A Porigine de I'Islam. Particuli¢rement significatif demeure le fait que
tous, philosophes, théosophes et mystiques, rattachaient leur doctrine de Punion
avec la divinité ou PlIntelligence active au verset fameux par lequel Dieu dit

192



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

4 Moise : « Tu ne Me verras pas; regarde plutdt cette montagne; si elle reste
» immuobile 2 sa place, tu Me verras. » Mais lorsque Dieu se manifesta sur la
montagne, I la réduisit en poussiére, et Moise tomba évanoui » (Coran, VII, 139).
Significative encore est d’ailleurs la place que tenaient, dans ces divers systémes,
les problémes de la création du monde, de Pimmortalité de Pame et surtout de
la prophétologie.

En outre la falsafa au sens large ne manqua pas d’exercer une certaine
influence sur la religion islamique. On sait déja qu'elle avait séduit nombre
desprits depuis que les mu‘tazilites avaient cru nécessaire d’utiliser ses métho-
des pour mieux défendre le dogme mal compris. Ce fut aussi le plus souvent
contre elle que la théologie dite orthodoxe aima préciser ses positions, comme
le montrent les entreprises d’un Ghazali ou d’un Shahrastani *. Ce dernier par
exemple prit toujours soin, dans son traité de théologie, de réfuter les doctrines
erronées des philosophes, non sans que leurs problémes-eussent réagi sur sa
propre maniére de raisonner.

Ajoutons que les philosophes ne restérent pas étrangers aux luttes idéolo-
giques qui sévissaient de leur temps : al-Farabi travailla, & ce qu’il semble,
en liaison avec les théoriciens du shi‘isme ; Avicenne au contraire réagit contre
la poussée isma‘ilienne et adopta de ce fait une prophétologie différente de
celle d’al-Farabi. Ils ne manquérent pas mon plus, tel Avicenne, d’assumer
d’importantes responsabilités politiques Nombre de souverains et hommes
d’Etat, au x¢ si¢cle notamment, furent.ainsi imprégnés de ces idées philoso-
phiques, tantdt aristotéliciennes, tantdrnéo-platoniciennes, qui étaient en vogue
de leur temps et qui alimentaient la polémique des sectes. C’est dire que le mou-
vement philosophique ne resta)pas en dehors de la vie politique ni sociale,
voire méme religieuse, mais. tint une place active parmi les courants de pensée
de PIslam.

A la philosophi¢_ étaient étroitement lies les sciences qui avaient été
empruntées 2 la civilisation antique et dans lesquelles les musulmans, selon
Pexpression de R. Arnaldez, s’attachérent A « confronter les concepts grecs
avec ’expérience » Que ce fit dans les sciences dites exactes ou dans les scien-
ces physiques et naturelles, les savants réussirent, sans renouveler les méthodes
anciennes et en continuant 3 utiliser des classifications quelque peu formelles,
3 faire fructifier de fagon remarquable I'héritage hellénistique et romain.
Tandis que des techniciens obtenaient des résultats en arithmétique (adop-
tion des chiffres « indiens », invention du zéro « marqué par un point » qui
permettait d’écrire n’importe quel nombre selon le systéme décimal, inven-
tion de P'algébre * attribuée & al-Khwérizmi *), en astronomie (mensuration

193



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

du méridien, mise au point de I’astrolabe *), en trigonométrie, en cartographie,
en mécanique (construction des automates *) et en optique *, des savants qui
furent aussi des philosophes s’étaient intéressés 4 la médecine, ol ils firent des
observations cliniques nouvelles, ainsi qu’d la chimie dont certains d’entre
eux essayérent de poser les bases en la dégageant de son substrat magique.

Les sciences dites occultes tentaient en effet alors bien des penseurs sou-
cieux de comprendre la signification profonde des choses. L’alchimie * fut
surtout illustrée par la grande collection mise sous le nom de Djdbir * et se
rattacha 4 un courant gnostique qui honorajt Hermés comme un prophete,
celui qui aurait enseigné aux hommes les secrets de la création. L’astrologie,
qui avait encouragé la prolifération des ouvrages descriptifs consacrés aux cons-
tellations et aux signes dont il s’agissait de déchiffrer I'influence sur le destin
des hommes, avait des prolongements peut-étre encore. plus marqués dans le
domaine de la magie * et de la rédaction des talismans *, auquel touchait
par exemple la science des lettres & valeur numérique. Toutes ces sciences
occultes reposaient sur un systéme de correspondances reliant P’apparence
des choses & un monde caché que les sens ne pouvaient percevoir ; c’était donc
encore un aspect de I’ésotérisme qui tendaif 4 se développer dans certains
milieux musulmans, surtout de tendances.shi‘ite ou mystique.

Dans les milieux traditionalistes enjeffet, si ’'on admettait les efforts des
savants, justifiés par les versets cofamiques exaltant les mérites du « savoir »
dans un sens général, et si ’on encourageait certaines recherches bien particu-
litres, on n’en concevait pas\moins une extréme méfiance & I’égard de toute
prétention & connaitre le « mystére » du monde. « N’étudie pas trop les astres,
disait le hanbalite al-Barbahari, si ce n’est pour t’aider 4 déterminer les heures
des priéres; au-del cela conduit & 'impiété. » D’ol1 1a condamnation portée contre
les diverses espéces ‘de divination et les pratiques de magie. L’astrologie toute-
fois eut toujours en ‘fait un grand rdle, puisque aucune ville n’était fondée sans
quon en efit au préalable pris I’horoscope.

La pensée islamique de I’époque classique resta donc marquée par un
aristotélisme et une influence gnostique dont elle ne cessait de s’imprégner,
méme lorsqu’elle leur opposait, avec un succés variable, un fidéisme plus ou
moins strict. Les courants rationalistes et gnostiques inspirérent alors un poéte
comme al-Ma‘arri qui, en des vers célébres, alla jusqu’d accabler de ses dpres
moqueries les adeptes des religions révélées. S’il protestait par moments de sa

194



ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

foi dans le Créateur, il n’en considérait pas moins la raison comme le seul
principe de connaissance, « la meilleure des conseilléres », et fondait sur elle
sa morale personnelle, originale en méme temps qu’empreinte d’une profonde
amertume.

Aussi bien ni les accusations fréquentes de zandaka, c’est-a-dire d’impiété
et de libre pensée, qui avaient été lancées périodiquement deés le début de I'épo-
que abbasside contre tel poéte ou tel philosophe trop audacieux, ni les inquisi-
tions qui avaient été organisées en certaines régions et en certaines circons-
tances pour imposer 4 tous une interprétation déterminée du dogme islamique
p’avaient-elles empéché les esprits de mettre en cause les valeurs de ce donné
révélé qui les avait nourris et de les réinterpréter 4 Poccasion. Mieux encore,
A cette intégration d’éléments conceptuels et scientifiques, ou prétendus tels,
hérités du monde antique, ne se limitait méme pas une vie intellectuelle mar-
quée également par des préoccupations plus profanes dontdous verrons plus
loin Pexpression littéraire et artistique refléter les divers “aspects. Tous les
courants ne cessaient de se méler. L’exemple déja, cité d’un Ma‘arri peut
paraitre éminemment caractéristique, mais il ne faut pas oublier qu’un domaine
aussi proche de la réalité quotidienne que celuirde la passion amoureuse et
des écrits quelle animait, était, lui aussi, objet de“toute une réflexion mi-reli-
gieuse mi-philosophique, imbue notamment de lointains souvenirs platoni-
ciens, en méme temps que s’y faisaient jour, dans un tout autre registre, les
accents d’une sensualité souvent exacetbée.

Sans doute, sur ce dernier point)lui-méme, des orientalistes distingués
ont-ils voulu justifier par une ‘influence du dogme et de la philoso-
phie islamiques certains aspects.de I’épicurisme qui éclatait alors dans tant
d’ceuvres littéraires arabes et notamment dans la poésie. Les arguments ne leur
manquent pas. Il est vrai-par exemple, comme on le verra plus loin, que cer-
tains hommes de religion-s’intéressérent 4 la passion amoureuse en s’efforcant
de Ia canaliser d’une ‘manicre ou d’une autre. II est vrai aussi que la part prise
par P'idée de Dieu dans la pensée islamique réduisait en contrepartie le monde
ambiant 3 n’apparaitre plus que comme une réalité passagére et presque ir-
réelle. Mais cette méditation sur la vanité de ce monde n’était sans doute pas
nécessaire pour ajouter quoi que ce soit & un plaisir de vivre qui ne se raison-
nait guére et qui sut au contraire s’enrichir de tous les perfectionnements ap-
portés 3 la vie matérielle. I.’humanisme arabe médiéval, dont nous avons vu
Paspect doctrinal et religieux tout entier livré aux discussions des penseurs
et des docteurs, connaissait en fait un autre visage profane qui demande 2 étre
4 son tour considéré dans sa spécificité. La base de cet humanisme était certes

195



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

rapportée i Dieu et 4 un message révélé déterminant Pattitude que ’homme se
devait d’adopter pour assumer pleinement sa destinée et jouer son réle au sein
de Ia création. Mais par ailleurs le gott plus ou moins sublimé de la jouis-
sance, golit qui correspondait 4 une fort ancienne sensibilité orientale et trou-
vait une de ses expressions les plus parfaites dans les raffinements des arts
plastiques, y animait les ceuvres qui ne restaient pas cantonnées dans le domaine
de la science ou de 1’érudition. C’était 13 une tendance areligieuse, simon
anti-religieuse, que les docteurs furent impuissants 4 réprimer. Seuls peut-tre
certains penseurs imprégnés de philosophie hellénistique réussirent 4 ’intégrer
3 leur systéme, mais au prix d’une transposition si radicale que la doctrine
premiére de 'Islam en avait perdu chez eux toute sa rigueur.




CHAPITRE VI

DROIT, INSTITUTIONS
POLITIQUES ET MORALE

progressivement. Son influence n’en fut pas moins trés tot contrai~

gnante et les prescriptions minutieuses selon lesquelles il régla des lors
la vie quotidienne en pays d’Islam restérent, d’une école ou d’un systéme 3
Pautre, remarquablement uniformes, en dépit des divergences fondamentales
qui s’étaient affirmées dans le domaine de la théologie. S’ajoutant au contenu
des professions de foi *, ces prescriptions, formérent ce qu'on devait appeler
la Loi révélée islamique, ou shari‘a, qui-déterminait les comportements reli-
gieux et sociaux des croyaunts.

Le droit ainsi compris visait éssentiellement 2 sanctionner de fagon pré-
cise les divers actes de la vie individuelle ou collective, pourvus chacun d’un
statut dérerminé. 11 s’agissait.d’une science des statuts, tenant compte du fait
que le croyant lui-méme-possédait une existence légale depuis que les futurs
«fils d’Adam » avaientyselon le Coran et avant méme la création, reconnu Dieu
comme leur Seigneur.én vertu d’un Pacte prééternel. Ce pacte, que les soufis
utilisaient de leur coté pour justifier leur doctrine de Punion mystique, établis~
sait en effet que les hommes, créatures de Dieu et croyants, devaient étre
soumis comme tels aux obligations énoncées par le droit. Plutdt qu’un droit
au sens européen du terme le droit musulman se présentait comme la formula-
tion d’un programme religieux et moral qui devait également faire une place
aux problémes liés & Pexercice de l'autorité gouvernementale. En bien des cas
la réalité pouvait étre assez différente de Pidéal prescrit sans que I’opinion se
scandalisat jamais outre mesure du décalage constaté, car il existait, entre I'obli-

LE droit musulman de Pépoque classique ne fut élaboré, on I'a vu, que

gation et la défense strictes, tout un domaine, non pas indifférent 4 la Loi, -

197



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mais ot celle-ci se contentait d’énoncer des conseils. Aux notions de licite et
d’illicite, d’obligatoire et d’interdit s’étaient donc ajoutées les positions inter-
médiaires de Pacte recommandé sans étre obligatoire et de I'acte réprouvé sans
étre interdit.

Pareille échelle de valeurs n’avait pu s’établir qu’a travers Pappréciation
de nombreux cas d’espéce et les discussions de ce genre, continuellement
répétées en vue de défendre ou d’autoriser tel ou tel comportement, avaient peu
4 peu imprégné la maniére de raisonner des juristes et autres hommes de reli-
gion. Toujours préoccupés de classer et de qualifier, tout en étant inévitable-
ment confrontés aux problémes que posaient soit les nécessités économiques
de P’instant, soit les exigences politiques des souverains, ils s’appliquérent bien
souvent a trouver, par quelque artifice subtil, le moyen de justifier un acte que
condamnait Pinterprétation obvie du texte ou au contraire & condamner une
attitude qui déplaisait aux puissants de ’heure. Leurs-massives constructions
doctrinales ne servaient donc parfois qu’a dissimuler.Jes effets d’une évolution
lente et cependant indéniable, surtout en ce qui (concernait le droit public.
Ce fut en effet dans le domaine des institutions'que la base coranique du droit
se révéla étre le plus fragile, la plupart des-pfoblémes qui se posérent 4 la Com-
munauté grandissante n’ayant pu étre envisagés par Muhammad, et ce fut 12
que les jurisconsultes durent faire la part la plus large 4 la pratique des premiers
souverains ainsi qu’aux habitudes(lociles antérieures. Mais le domaine de
Péthique devait étre également touché par une réflexion étrangére a I'Islam.

Du droit islamique le plus formel relevait d’abord I’énoncé d’un certain
nombre d’actes culfizels 4 exécution desquels se réduisait Pessentiel de la
religion. L’obligation en remontait A la prédication muhammadienne, méme
si certaines modalités de détail n’en furent souvent précisées que dans les an-
nées qui suivirent.

La premiére des prescriptions que I'on qualifiait généralement de « pi-
liers de la religion » était la récitation de la Profession de foi ou shahdda. Cet
acte, par lequel on devenait « musulman » et qui se présentait donc comme la
seule obligation imposée A quiconque lors de sa conversion, consistait 2 affir-
mer Punicité de Dieu ainsi que le caractére prophétique de la mission de
Muhammad. En principe, les controverses théologiques ne pouvaient le concer-
ner. En fait, la Profession de foi que chacun récitait avait un contenu implicite
correspondant 3 Poption religieuse du fidéle. Si tous les musulmans s’en te-

198



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

naient & la méme formule simple et concise, ils lui donnaient des interpréta-
tions souvent différentes, estimant par exemple, les uns que l'unicité divine
entrainait le caractére « créé » du Coran, les autres qu’elle impliquait son carac-
tére « incréé ». De méme la sincérité et la justesse-de cet « acte de foi », suffisant
en principe 2 assurer au musulman la qualité de « croyant», n’empéchaient-elles
point que cette foi pit, selon 'opinion la plus répandue, croitre ou diminuer
en vertu d’une plus ou moins grande fidélité aux autres prescriptions légales.

Outre la Profession de foi, les « piliers de la religion » étaient la Priére,
le Jefine, le Pélerinage et PAumdne légale. Ces obligations, dites fondamen-
tales, qui pesaient sur tous les musulmans & titre individuel ou collectif, se
confondaient pratiquement avec des actes extérieurs de la vie et exigeaient
certaines conditions préalables. L’une d’elles était la formulation, tout inté-
rieure celle-13, de P'intention de Pexécutant. L’autre correspondait, pour certai-
nes obligations, 4 la nécessité d’un état de pureté rituelle * qui jouait un role
essentiel dans le culte islamique — la « moitié de la foi » selon une parole
attribuée 3 Muhammad — et qui était en conséquénce longuement défini
au début des traités de droit. Diverses étaient en effet les circonstances, dé-
taillées A plaisir par les ouvrages techniques, qui entrainaient pour le fidéle un
état d’impureté majeure ou mineure Pobligeant & supprimer la souilture par
des ablutions importantes ou réduites. Impuretés mineure et majeure rendaient
invalides la Priére ou les rites du Pélerinage étempéchaient de toucher le Coran ;
Pimpureté majeure annulait également le-Jedne. D’od Pimportance des ablu-
tions auxquelles le musulman rigoriste était contraint de se livrer chaque jour
et méme plusieurs fois par jour.

Une fois remplies les deux conditions préalables d’intention et de pureté
légale, les prescriptions dii droit exprimaient une triple attitude d’adoration,
d’imploration du pardom et-de besoin de purification. En méme temps, elles
apparaissaient liées potir 1a plupart 4 des pratiques de sacralisation qui rappe-
laient les anciennes traditions religieuses sémitiques.

La Priére rituelle consistait dans un ensemble de gestes et de paroles rigou-
reusement fixé, qui comportait des inclinaisons du corps et des prosternations,
commengait par une formule de sacralisation et se terminait par un salut de
désacralisation. Le fidéle, qui I’accomplissait 3 cing moments déterminés de
la journée, devait, 3 cette occasion, se tourner dans la direction de la Mekke
marquée par ce qu'on appelait la kibla. Dans son attitude il se distinguait ainsi
des anciens Arabes adonnés aux cultes astraux, des juifs qui se tournaient vers
Jérusalem et des chrétiens qui se tournaient vers 'Orient. II pouvait exécuter
sa Priére en tout lieu lorsqu’il avait délimité sur le sol un espace le séparant du

199



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

monde extérieur, mais la mosquée ou oratoire (masdjid) était 'emplacement
idéal de cet acte du culte et la Priére solennelle du vendredi 4 midi devait
étre plus spécialement célébrée dans la mosquée communautaire ou « grande
mosquée », le didmi‘ de la ville. Cette Priére du vendredi érait précédée d’un
sermon *. Puis les fidéles groupés en rangs serrés imitaient les gestes de I'imdm
qui dirigeait la Priére aprés s’étre placé devant la niche du mihrdb *. L’assis-
tance y était obligatoire pour les hommes, 4 condition qu’il y edt un nombre
minimum de participants, de douze & quarante selon les écoles. L’heure de
]a Priére était annoncée par le muezzin qui, cing fois par jour, répétait une série
de formules commengant par « Dieu est grand » (Alldh akbar). On connait
mal Porigine de cet appel 2 la Priére qui a toujours caractérisé la vie socio-reli-
gieuse en pays d’Islam, mais on remarquera qu’il se différenciait nettement des
usages chrétiens ou méme juifs selon lesquels on recourait plutdt a des instru-
ments sonores qu’a la voix humaine pour appeler au culte. A coté de la Pri¢re
du vendredi d’autres Pri¢res, dont celles des Deux, Fétes qui solennisaient les
deux points culminanis de I’année islamique; cofrespondaient & des devoirs
d’obligation collective ; elles se célébraient sur Poratoire en plein air, et le plus
souvent extérieur 2 la ville, appelé musalid'*.

Des allégements 4 la Priére étaient prévus en faveur du malade et du voya-
geur, mais il existait en revanche un(certain nombre de Priéres particuliéres,
comme la Priére dite de la Crainte,)que P'on récitait au cours d’expéditions
militaires. Il était en outre recommandé d’accomplir des Priéres suréroga-
toires soit individuellement, soit en groupe. Telles étaient les Priéres nocturnes
du mois de ramadan, attribuées, dit-on, au calife - Umar et non pratiquées par les
shi‘ites, la Priére dite.de PEclipse, qui parait avoir été récitée réguliérement
a P’époque classique lots de Papparition de phénoménes de ce genre, et la Priere
dite des Rogationsy)contre la sécheresse, que devaient précéder certaines
ceuvres pies et'qui comportait des rites d’origine ancjenne, tel le retournement
des vétements. On peut y ajouter la Pri¢re de Consultation qui consistait &
demander conseil 2 Dieu avant une entreprise importante. Enfin, la Pri¢re fu-
nébre faite sur le mort et réguliérement observée possédait son rituel particu-
lier qui faisait I’objet de divergences entre sunnites et shi‘ites.

Les juristes avaient prévu avec minutie les diverses maniéres dont les fide-
les pouvaient réparer les erreurs commises par inadvertance dans Pexécution
de Ia Priére. Ainsi, écrivait Ibn Kudama *, «le fidéle, qui se rend compte de son
erreur au cours de Pinclinaison supplémentaire, doit aussitdt s’asseoir ;
il achévera sa priére, si celle-ci est exempte de toute omission, et procédera
ensuite i la prosternation de 'oubli [...] Le fidéle qui se rend compte de ’omis-

200



DPROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

sion d’un devoir d’obligation stricte au moment otl, aprés avoir fait la premiere
Profession de foi, il commence 2 se relever, revient 4 sa position premiére
et accomplit P’acte qu’il a omis ; mais s’il est déja entiérement relevé, il ne peut
revenir 3 sa position premiére pour s’acquitter de I’acte omis [etc.] »

Les juristes recommandaient encore aux fidéles, pour I'accomplissement
de laPriére, d’observer une attitude particuliérement digne et grave; ils devaient
s’y rendre « en marchant & pas réguliers et sans entrecroiser les doigts », récitant
en surplus des oraisons ou Priéres de demande * qui étaient indépendantes du
rituel canonique, mais I’accompagnaient utilement. Telle était I'oraison recom-
mandée 3 cette occasion par le hanbalite Ibn Kudima : « O mon Dieu, je Te
demande de me sauver du feu et de me pardonner mes fautes, car Tu es seul
4 pouvoir me pardonner mes fautes. » En revanche, 'usage de se déchausser
en entrant dans une mosquée n’était anciennement ni prescrit ni recommandé
par les juristes.

Apreés la Priére venait le Jeine, obligatoire durant le mois de ramadan,
qui consistait & s’abstenir totalement dans la journée d’aliments et de boissons,
ou plus exactement A ne laisser pénétrer alors quoi que ce fiit dans le corps,
fit-ce de la fumée ou un parfum, ainsi qu’a s’abstenir de relations sexuelles.
On y a reconnu I’influence d’habitudes religicuses juives et chrétiennes, trans-
formées toutefois par une volonté certaine d’originalité. Le mode de détermina-
tion de la durée du Jeiine était un sujet favori'de discussions entre les juristes,
mais restait étroitement li¢ au calendrier [umaire qui fut rétabli par le Prophéte
dans son intégrité par opposition aux adaptations admises & cet égard par les an-
ciens Arabes. Selon la tradition la plus communément reconnue, seule I'obser-
vation du croissant ‘- de la nouyelle-lune permettait de fixer le début et la fin du
mois du Jetine pour la détermination duquel on n’utilisa le calcul astronomique,
durant la période médiévale, que dans I’Etat des Fatimides.

Les juristes avaient*dd naturellement étudier en détail les cas de rupture
du Jetne dans un esprit légaliste qu'illustre par exemple la citation suivante :
«Les femmes qui, en filant le lin, prennent les fils pour les réunir avec la bouche,
peuvent-elles exercer ce métier durant le jetne du ramadan? Si c’est du lin
d’Egypte, cela est permis ; cela serait défendu si c’était du lin de Dimma, car
il a un certain goiit, qui se répand dans la bouche. Aussi cela ne peut étre permis
que 8'il s’agit de femmes pauvres. Si, en filant, la femme sent une saveur saline
au fond de son palais, son jeline devient inefficace. » De semblables problémes
se posaient encore par exemple au sujet de la poussiére fine qui s’échappe de la
farine, du gypse, du tanin, du charbon, du lin, etc.

Mais les obligations que ces mémes juristes imposaient en cas de rupture

201



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

volontaire du Jelne sont peut-étre plus importantes pour indiquer le caractére
profond de ce rite : « Le fidéle qui rompt le jeline par commerce charnel, écri-
vaient-ils, doit recommencer son jelne, a titre réparatoire, aprés le mois de
ramadan et doit, en outre, affranchir un esclave. $’il ne trouve pas d’esclaves,
il jefinera pendant deux mois consécutifs. S’il est incapable de faire ce jetne
de deux mois, il nourrira soixante pauvres. S’il ne les trouve pas, il sera dispensé
de Iexpiation prescrite. » En cas de rupture involontaire due 4 un état d’impu-
reté, pour les femmes notamment, un Jetine compensatoire devait étre égale-
ment accompli.

Manifestation de renoncement aux biens de ce monde et de solidarité envers
les pauvres, le Jeline se terminait par une féte qui était une des principales fétes
officielles de I'Islam et portait cependant le nom de Petite Féte par opposition
3 la Grande Féte liée aux rites du Pélerinage. Sa Priére spéciale était suivie
de la distribution aux pauvres d’une aumédne *, dite volontaire, de rupture du
Jetine. Des Jelimes surérogatoires étaient encore recommandés, ainsi que laréci-
tation, au cours des nuits de ramadan, de certaines/pritres parmi lesquelles les
priéres dites « & pause ».

La quatriéme grande obligation rituelle était le Pélerinage 4 la Mekke,
obligation gue le fidéle devait remplir unefois dans sa vie, mais seulement 8’il
en avait la possibilité, physique et pécuniaire — c’était 14 souvent une cause de
dispense, tant 4 ’époque classiqué la sécurité des routes restait précaire et le
voyage en Arabie empéché bien,souvent par les guerres et les rébellions. Le
Pélerinage majeur, ou hadjdj,. €tait accompli collectivement & une époque
déterminée de ’année —au mois de dhil l-hidjdja ou dernier mois de I’année
islamique — et se distinguait du Pélerinage mineur, ou ‘umra, qui pouvait s
faire & tout moment comme une pratique pieuse simplement recommandée.

L’origine du‘Pélerinage majeur remontait 2 ’époque préislamique. La
Mekke avait alors &té, on le sait, un centre de foires ainsi qu’un lieu de célébra-
tions religicuses pour lesquelles la Ka‘ba servait de sanctuaire. Si Muhammad
détruisit les idoles paiennes qui s’y trouvaient, il renforga la sainteté de I'édifice
qu’il rattacha 2 la légende d’Abraham en prétendant restaurer, contre les juifs,
Pauthentique religion de ce prophéte. Les musulmans rendirent donc visite
4 la Ka‘ba parce qu’elle était la « maison » du Seigneur, édifiée sur ordre divin

par le pére de leur ancétre Ismadl lui-méme qui avait dfi, pour en terminer

les murs, grimper sur une pierre restée depuis lors vénérable sous le nom de
Station d’Abraham. Quant aux rites dont ils accompagnaient cette visite et qui
seffectuaient a la Mekke et aux alentours, rites de la tournée rituelle, de la course
entre Safd et Marwa, de la station au mont ‘Arafa *,de la lapidation des bornes

202



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

et du sacrifice terminal, ils se rattachaient & des usages anciens, méme si une
nouvelle signification leur avait été donnée aprés I’apparition de ’Islam. De
méme en allait-il des rites du Pélerinage mineur qui consistait uniquement &
accomplir les tournées rituelles autour de la Ka‘ba et la course entre Safi et
Marwa.

Parmi les caractéristiques du Pélerinage figuraient les conditions de sa
validité. Le territoire de la Mekke était considéré comme sacré, haram, et de ce
fait il était interdit d’y tuer des animaux ou d’y couper des plantes; les hom-
mes aussi y jouissaient d’un droit d’asile reconnu. En vertu de ce caractere, le
fidéle qui voulait accomplir le Pélerinage devait se mettre dans un état spécial
de sacralisation : il abandonnait, dés qu’il pénétrait dans le territoire sacré, tous
ses vétements cousus pour revétir un costume simplement composé de deux
pitces d’étoffe et, durant toute la durée des cérémonies, il devait respecter
diverses interdictions, notamment celles de se couper les ongles; les cheveux ou
Ia barbe et d’avoir des relations sexuelles. Cet état était symbolisé par la formule
que le pélerin répétait alors constamment : « Me voici [(6"mon Dieu] » (Lab-
bayka), jusqu’au moment od, ayant achevé les rites, il se désacralisait en se fai-
sant raser. _

Le dernier rite du Pélerinage majeur était(lasFéte du sacrifice, qui avait
lieu le 10 dhd l-hidjdja et & laquelle s’associaient les musulmans du monde
entier lorsque les pélerins sacrifiaient le mouton dans la vallée de Mind : c’était
la Grande Féte. Elle consistait essentiellement en une priére suivie d’un
sacrifice, celui d’un ovin de préférence, que le chef de famille faisait pour lui
et les siens. L’offrande de caractére purificatoire pratiquée au cours du hadjdj
couronnait ainsi un ensemble de'cérémonies auxquelles les docteurs de I'Islam
attribuaient une efficacité toute-particuliére pour qui voulait demander & Dieu
le pardon de ses fautes.

Quant 2 la cinquiémé obligation, parfois placée au troisitme ou au qua-
triéme rang, c’était '’ Auméne légale, destinée elle aussi & une purification des
biens de ce monde. Elle consistait, selon les prescriptions coraniques, & aban-~
donner chaque année une partie de ses biens au chef de la Communauté. Son
produit devait é&tre distribué, entre autres, aux pauvres, aux endettés pour une
cause pieuse et aux volontaires de la Guerre sainte. Il s’agissait doncen principe
d’une dime prélevée sur les riches pour étre répartie entre les nécessiteus, Clest-
3-dire d’un devoir de solidarité envers les membres de la Communauté. Mais
son versement ne tarda pas i se transformer rapidement en un systeme fiscal
qui n’avait plus qu’un lointain rapport avec I’obligation ancienne.

A cbté de ces « cing piliers » de 'Islam, la Guerre légale appelée souvent

203



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Dha l—Hulayf:_a MEDINE

e

m———

Nakhla AN
""""" .. Karn\,
al-Manazil

L& MEKK

ey . ."‘\ » . I
A rayniva 4
4

Sl Yalamlam ~*

< 16. LIMITES DU TERRITOIRE
SACRE DE LA MEKKE
(D’aprss les Pelerinages.)

Le ireté marque les limites du territoire sacré
a Pentrée duquel les pélerins effectuant le Péle-
rinage majeur doivent se sacraliser et abandon-
ner leurs vétements habituels pour revétir un
costume spécial. Ceux qui viennent de Syrie
effectuent généralement ce rite & Dhil I-Hulayfa
ot ceux qui viennent d’Irak & Dhdt ‘Irk. Le
pointillé relie les empl ts ot dor se
sacraliser les pelerins qui, se trouvant déjd d
la Mekke, revétent le costume rituel pour entre-
prendre le Pélerinage mineur. Tan'im est en ce
dernier cas le lieu le plus souvent choisi.

17. SITE-DE LA MEKKE —
ET TRAJETDU PELERINAGE MAJEUR
(D’aprés les Pelerinages.)

Le trajet’ suivi par les palerins a cette occasion
ne revét pas de caractére sacré, mais est imposé
par-daconfiguration du terrain. Cest & Dextré-
mité du parcours, au mont ‘ Arafa, que se situe
lerite de la Station, rite essentiel du Pélerinage,
qui est aussi le plus pénible en période de grande
chaleur. Des rites secondaires sont effectués le
long du parcours @ Muzdalifa et Mind par
exemple. Autour de la Mekke se trouvent par
ailleurs divers licux de visite, monuments ou
sites historiques, auxquels se rattachent des
épisodes de la vie de Muhammad.

18. MOSQUEE DE LA MEKKE ET RITES DU PELERINAGE —
(D’aprés E. Rutter, The Holy cities of Arabia.)

Le tireté indique d’une part le trajet de la tour-
née rituelle autour de la Ka‘ba, d’autre part
celui du parcours entre les éminences de Safd

et de Marwa, aujourd’hui environnées de cons- -
g i 1,

. o4 s91 71 r T
tructions. Les points q Pemp

des « colonnes vertes » entre lesquelles dorvent
passer les pélerins. Il est recommandé aux péle-
vins, bien que ce rite ne soit pas obligatoire, de
boire de I'eau du puits de Zamzam, eau, selon
la Tradition, bénéfique a quiconque en boit.

Guerre sainte, qui consistait 3 combattre sans reliche Pinfidéle jusqu’a ce
qu’il adhérat A I'Islam ou acceptét sa domination, n’était qu'un devoir de carac-
tére collectif, Elle n’en joua pas moins, comme on le verra, un role important
dans les rapports existant entre le monde de 'Islamet celui des non-musulmans.

204



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

vers Médine caverne
;‘ Ne du mont Hird’
i
‘Tombe de Lieu du

i ; Khadld)a e pacte de ‘Akaba

RsLieu de Pimmolation
»{’Ismaél par Abraham

5, MINA
dufProphete v, /,,,,,lWadx 1-Muhassar

L Lieuxde Ia 6\7, i, ,,
. a\il\\dosqucc ‘lapidation rituelle  Oratoire ”'[ *'\A?UZDALIFA
LA MEKKE e i’lm al-Khayf ¥ &%,
¥ "”/T‘ " "
Ville basséomm® %
(Masfala)m ;-

Mt Thawr b
S *,
F (’j’js / 3 Forl ", DNy ‘%EAN]:‘I:A
ko vers 5‘# g Les sngnﬁux' .._-ﬁ
le Yémen: &
Oraloxre Nanura
l:uers Tdf

205



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Elle posa aussi, dans les premiers temps, le probleme de Putilisation du butin
que vinrent réglementer certains versets coraniques : au chef de la Commu-
nauté revenait le cinquiéme, tandis que le reste était distribué entre les combat-
tants. Mais pareille régle ne put s’appliquer aux terres conquises clies-mémes,
si bien que la notion de butin en vint rapidement 2 se transformer et que le
butin s’identifia, juridiquement, avec le bien commun de la Communauté, dont
nul ne pouvait s’emparer indiment.

Quant aux interdictions alimentaires qui occupaient dans I'Islam médiéval,
comme d’ailleurs dans le judaisme, une place importante, elles tenaient au
souci primordial pour le croyant de se préserver de toute souilture. Sila consom-
mation de la chair de bétes aquatiques était, en principe, licite, il n’était pas
toujours permis de manger la chair des animaux * non aquatiques : d’une part
en effet certains d’entre eux, le porc notamment, étaient réputés impurs et de
ce fait impropres 3 la consommation ; d’autre part, les: animaux purs eux-mémes
ne pouvaient servir & la nourriture que s’ils avaient été égorgés selon des régles
précisées par les traités de droit et tenant au‘fait que le sang lui-méme était
réputé impur. Enfin Pabsorption des boissons. fermentées - était interdite, quoi-
que le vin de datte ft autorisé par certaines'écoles. Toutes ces prescriptions
faisaient Pobjet de discussions de la_part’des juristes, d’autant plus ardues
qu’il était parfois difficile de classer tel animal dans une catégorie bien définie et
que les docteurs tenaient 3 ne laisser subsister aucune ambiguité dans leurs
définitions.

De telles interdictions, ‘qui commandaient P’attitude du musulman dans
sa vie sociale, &taient complétées par une série de régles de bienséance * queles
docteurs faisaient reposer.sur la Tradition et qui allaient dela mani¢re de s’habil-
ler et de se tailler les'motstaches jusqu’aux formules de salutation et I’habi-
tude de répéter en diverses circonstances bismilldh, c’est-a-dire Pexpression « au
nom de Dieu »par laquelle débute le texte méme du Coran. Mais les recomman-
dations ainsi expressément prévues par le droit s’étendaient aussi au domaine
du culte ou elles avaient entrainé 'observance de certaines pratiques, telle celle
des « retraites spirituelles » pendant lesquelles des fidéles particuliérement pieux
se retiraient dans une mosquée pour y pratiquer le Jedine et y réciter le Coran,
tout en s’abstenant de relations sexuelles. Il était également recommandé aux
croyants de réciter souvent le Coran. De méme encore la circoncision *, usage
sinon obligatoire pour tous, du moins universellement adopt¢ et se rattachant
aux exigences de la pureté rituelle, venait-elle en bonne place parmi les actes
conseillés. Elle s’entourait d’ailleurs, au moment oir Fon y soumettait enfant
enco::e“ieu'ne ou le converti déja 4gé, de telles manifestations de faste ou de telles

206



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

réjouissances qu’elle en vint trés tot & caractériser le musulman aux yeux des
chrétiens des pays voisins et plus tard également aux yeux des Européens.
D’autres pratiques populaires, qui entraient plus ou moins bien dans le
" cadre défini par les docteurs, mais étaient généralement justifiées soit par la
Tradition, soit par le consensus, s’étaient également imposées dés une époque
ancienne a occasion de certains événements familiaux. Des visites 4 des lieux
saints autres que la Mekke avaient été tres tdt recommandées par la Tradition
en vertu d’une parole attribuée au Prophéte : « On ne se met en route que pour
visiter trois mosquées, la mosquée sacrée, la mosquée lointaine et ma propre
mosquée. » Sans doute ce adith pouvait-il étre entendu dans un sens restrictif,
Iln’en avait pas moins ouvert la voie 4 la vénération de lieux de pélerinage devant
cette qualité au fait qu’ils conservaient le souvenir du Prophéte : Médine parce
que s’y trouvait son tombeau et Jérusalem parce qu’il y aurait rencontré les
anciens prophétes et en serait parti pour son Voyage nocturnie: La vénération
de ces souvenirs du Prophéte ne pouvait que motiver iyson tour la pratique
d’autres visites pieuses * destinées & commémorer l¢ souvenir des iméims, des
Compagnons et des autres prophétes ou pieux personnages dont la révérence
allait constituer ’essentiel du culte des saints. Lesimémes sentiments de dévo-
tion au Prophéte devaient également se traduire;.surtout a partir du x1re siécle,
par la célébration de P'annijversaire de sa\naissance, le mawlid al-Nabi *, qui
rencontra auprés des foules un succés croissant. Enfin des traditions d’origine
parfois obscure attribuaient une importance toute spéciale 3 certaines nuits
comme la nuit * de ramadan ou se fixait, dit-on, le destin de chaque homme, nuits
au cours desquelles la priére individuelle ou collective était source de mérites
particuliers. Autant de manifestations religieuses qui fournissaient au croyant
de multiples occasions d’exprimer une piété€ sur laquelle on reviendra plus loin.

Les obligations cultuelles par lesquelles le droit islamique entendait faire
respecter les « droits de Dieu » avaient pour corollaires les « droits des hommes»
qu’il défendait par un certain nombre de régles sociales. Celles-ci, qui reposaient
sur des versets coraniques, mais tenaient également compte d’usages anciens
en partie conservés, portaient essentiellement sur la répression des délits, 'orga-
nisation de la vie familiale et les limitations du droit de propriété.

Les fautes et délits, répartis en trois catégories, appelaient des chitiments
divers dont certains s’étaient trouvés explicitement énoncés par le Coran. Les
plus graves sanctionnaient ’homicide ou la blessure volontaires qui donnaient
droit comme jadis en Arabie 3 I’exercice de la vengeance, mais & un éxercice

207



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

désormais « réglementé » : le coupable seul, et non plus ses parents ou contri-
bules, devait &tre frappé, et ceci sous le contrdle du cadi ; en fait le plus souvent
Pexercice de la vengeance était remplacé par une rancon. En vertu d’un prin-
cipe analogue, I’homicide et la blessure involontaires justifiaient une compo-
sition pécuniaire. Par ailleurs des délits bien définis, mais dont la liste variait
selon les écoles, étaient frappés de peines * légales précises : le vol, puni de
Pablation de la main droite ; le brigandage, puni de mort;la fornication ,
punie de cent coups de fouet ou de lapidation, selon la situation des coupables,
quand elle pouvait étre établie ; la fausse accusation de fornication, punie de
coups de fouet ; ’apostasie, punie de mort ; 'usage du vin et de toute boisson
fermentée, puni de quarante coups de fouet. Ces délits concernaient ainsi, non
seulement la vie sociale, mais la vie sexuelle et la pratique religieuse.

Les délits mineurs n’appelaient que des peines moins fortes ou des répri-
mandes dont Pappréciation était laissée aux magistrats chargés de faire respecter
les bonnes meeurs, c’est-3-dire le plus souvent au/muhtasib dont on verra plus
loin les fonctions exactes. Mais il ne faut pas{oublier que la rébellion et tout
acte de pature A troubler ordre public pouvaient étre chatiés arbitrairement
par Pautorité et suscitaient I'action de la police'répressive. Le code pénal n’était
donc pas organisé selon une conception d’ensemble, mais comportait d’une
part des réglements typiquement islamiques et respectés comme tels en vertu
d’une législation dorigine religieuse, d’autre part des lois nouvelles édictées
en fonction des circonstances et selon des méthodes empiriques que contrdlait
1a volonté du souverain.

La vie de la famille * au contraire était essentiellement régie par les précep-
tes du texte révélé, méme si ceux-ci n’avaient fait souvent que consacrer, en les
modifiant, bien des*couitumes antérieures. L’autorisation de la polygamie,
illimitée quand il sagissait de concubines esclaves, mais assortie cependant de
Pinterdiction coranique de prendre plus de quatre épouses légitimes, en cons-
tituait un des éléments majeurs, dominant le comportement individuel comme
Porganisation intérieure de la cité musulmane ol survivaient ainsi certains usa-
ges de I’Arabie préislamique. Sans doute quelques orientalistes ont-ils émis
hypothése contraire en supposant qu’d Muhammad revenait Poriginalité d’avoir
introduit cette législation polygame dans une société auparavant matriarcale,
et ceci 4 la suite des pertes subies par les croyants durant les premiers combats
et du nombre croissant des veuves sans soutien qui en était résulté. Mais leur
hypothése ne semble reposer sur aucun indice sérieux. En tout état de cause,
Muhammad parait avoir cherché 4 améliorer plutdt qu'a diminuer encore la
situation ancienne de la femme en Arabie, jugée par lui trop précaire.

208




DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

Si, en effet, il dota ’homme 2 certains égards d’une puissance illimitée et
incontestée sur la femme que celui-ci pouvait notamment chasser de sa demeure
4 son gré par la répudiation *, les droits de I’épouse, qui disposait de I'indépen-
dance financiére, n’en étaient pas moins sauvegardés par diverses mesures. Le
mari devait &tre par exemple d’une parfaite équité envers ses femmes lorsqu’il
en avait plusieurs. La répudiation n’était effective que si le mari avait prononcé
trois fois de suite la formule voulue ; en outre le douaire, versé par le mari lors

" du contrat de mariage, était conservé par ’épouse en cas de répudiation. Le mari,
de plus, n’avait la possibilité de revenir sur sa décision et de reprendre sa femme
que si, entre-temps, cette derniére avait contracté un nouveau mariage et avait
été de nouveau répudiée, condition qui érait de nature a éviter des décisions
irréfléchies. L’épouse, quant 2 elle, gardait la possibilit¢ de demander, pour
raisons graves, I’annulation du mariage, qui était alors prononcée par le cadi.
Ajoutons que les juristes étaient unanimes pour prescrire que_dans le mariage
les deux partis fussent « assortis », entérinant ainsi une;pratique coutumiére
antérieure 3 la Révélation. Ils recommandaient aussi/I’usage du « banquet » de
noces offert aux hommes des deux familles et faisant\partie des réjouissances
que les habitudes populaires multipliaient 4 cette occasion. Par ailleurs, ils esti-
maient pour la plupart que la femme vierge, méme majeure, devait étre, lors du
contrat de mariage, assistée par un « tuteur»;,ceci en raison de la retenue qui
devait marquer la conduite d’une future épouse. :

Rien dans tout cela n’équivalait A une juridiction posant les bases d’une
cellule familiale organisée. Non seulément le contrat * qui constituait 'élément
essentiel du mariage islamique restait toujours exposé & la rupture unilatérale
de la répudiation, mais la_multiplicité des épouses et 'autonomie financiére
qui leur érait reconnue empéchaient en droit comme en fait la constitution d’une
communauté conjugale adaquelle s’opposaient aussi les recommandations cora-~
niques tendant 3 la-stficte séparation des sexes. Une extréme décence était
en effet prescrite aux'‘femmes par certains versets, sur lesquels on se fonda
pour justifier le port du voile et pour leur interdire de s’entretenir avec tout
homme qui ne fit ni leur mari, ni leur propre parent, tandis que la valeur
réduite attribuée en justice & leur témoignage * accentuait encore ’état d’infé-
riorité dans lequel les maintenaient ces habitudes de semi-réclusion.

La naissance d’un enfant ne donnait lieu & aucun acte obligatoire, mais
seulement 3 des coutumes recommandées par la Tradition comme remontant
au Prophéte ou 4 ses Compagnons. Telle était la coutume d’immoler une vic-
time dont une partie était distribuée aux pauvres ou celle de réciter, dans
Poreille du nouveau-né, la formule de P'appel 4 la Priére. L’éducation du jeune

209



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

musulman n’était ensuite soumise 4 aucune régle précise. Toutefois il était
d’usage que Penfant, aprés étre resté jusqu’a sept ans environ dans I'entourage
des femmes, apprit ensuite le Coran, soit auprés d’un précepteur, soit dans une
école, et on a déja vu que sa circoncision, acte simplement recommandé,
était solennisée d’une maniére propre 2 en souligner 'importance comme acte
religieux. Quant 3 la mort d’un croyant, elle obligeait son entourage 4 cer-
tains devoirs, non définis par le texte coranique, mais précisés par la Loi en
vertu de la Tradition : récitation de la Profession de foi 4 la place du malade,
toilette funébre, Priére des morts accomplie 4 la mosquée selon un rituel don-
nant lieu 3 quelques divergences selon les écoles, ensevelissement enfin au
cimetiére musulman.

La situation du personnel domestique était elle aussi réglementée par
le droit qui reconnaissait la légitimité de I’esclavage. Tout esclave, homme ou
femme, était propriété du maitre, acquis donc ou transmis comme tout autre
bien matériel; il ne pouvait lui-méme rien posséder. Normalement appelées
a servir de concubines en sus des épouses dégitimes, les femmes esclaves,
lorsqu’elles donnaient 2 leur maitre un enfant, bénéficiaient toutefois de cer-
tains priviléges et étaient alors souvent affrdnchies. Aussi bien P'affranchisse-
ment des esclaves était-il recommandé par.de nombreux versets coraniques et
considéré comme une ceuvre pie. L'affranchi *, qui entrait dans le groupe des
clients, restait lié¢ 3 la famille de son ancien maitre et y avait certains droits.

Le droit de propriété enfin, reconnu aux hommes et femmes de condition
libre, musulmans ou non, faisait Pobjet de prescriptions qui en limitaient
Pexercice. Le Coran tout d’abord avait édicté, en matiére d’héritage, des régles
minutieuses qui visaient\d)préserver les droits de certaines catégories d’héri-
tiers, et particulitrement des femmes. Ce systéme avait entrainé Pexistence
de « parts » privilégiées qui devaient étre distribuées en priorité et dont l'esti-
mation était parfois fort délicate. Il en avait également résulté P'interdiction de
distraire par testament plus d’un tiers de Pensemble de la succession.

Le texte du Coran était d’autre part le fondement d’un systéme fiscal
particulier, engendré par I'obligation qui incombait 4 tout musulman, ainsi
que nous I'avons déja vu, de verser annuellement une Auméne légale par la-
quelle il s’acquittait de sa dette vis-a-vis de Dieu, vrai propriétaire des biens de
ce monde, tandis que le non-musulman était astreint & un impdt plus élevé.
Le maintien de ce systéme, avec notamment la distinction entre les croyants
et les non-musulmans, n’empécha pas les juristes de définir, au cours des deux
premiers siécles, de nouvelles taxes frappant soit les récoltes des propriétés
fonciéres, soit la richesse personnelle, soit les marchandises.

210



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

L’usage des biens était d’ailleurs encore limité par P'interdiction de Pusure
qui constitua un des traits les plus caractéristiques du droit islamique. Certes
cette interdiction ne fut pas toujours rigoureusement appliquée, et ce grice
4 Pintervention d’artifices juridiques divers : dés le vIne siecle, les hanafites
avaient indiqué comment on pouvait, par un procédé de « vente fictive », per-
cevoir un intérét sur une somme prétée. Mais la pratique de Pusure par les
musulmans n’en restait pas moins difficile. La Loi islamique autorisait et régle-
mentait seulement la commandite, pour favoriser I'activité commerciale.

1! était également recommandé de constituer des biens de mainmorte,
ou wakf *, remis 4 Dieu selon la définition des juristes, dont le revenu était
affecté 2 quelque fondation pieuse et géré par Iintermédiaire du cadi. Cette
habitude devait connaitre dans le monde islamique un développement corisidé-
rable et y influer sur organisation économique. Distincte en effet d'une dona-
tion pure et simple, elle permettait de mettre & I'abri des confiscations et autres
aléas divers des biens familiaux dont les revenus ne devaient étre affectés &
des fondations pieuses que dans un avenir indéterming. ‘De la sorte toute une
série de biens immobiliers échappaient & tout transfert de propriété et un cer-
tain nombre d’emplois étaient de méme assurés; jtels ceux des boutiquiers
locataires ou ceux des agents attachés au service des édifices cultuels cons-
titués wakfs. Il résultait cependant du systéme une tendance 4 la stagnation
économique qui ne fit que croitre avec I'extension de ce genre de pratique.

Les transactions commerciales étaient de leur c6té rigoureusement régle-
mentées pour que fit sauvegardée/la-justice et respecté Pesprit du précepte
coranique : « Faites bon poids et mesure équitable. » Parmi les conditions mi-
ses A Ia licéité d’une vente, que)celle~ci fiit verbale ou notifiée par écrit, il y
avait par exemple la nécessité-de définir 'objet vendu sans en dissimuler les
défauts éventuels ainsi quél’obligation pour Pacheteur d’avoir pris parfaitement
connaissance de la natute et de Pétat de objet. L’accord auquel étaient arri-
vées les deux parties devait étre explicité, Toute vente comportant un élément
d’incertitude et par conséquent pouvant laisser place 4 une fraude éventuelle
était, de ce fait méme, interdite.

La minutie des actes dressés pour porter témoignage de toute acquisition,
comme d’ailleurs pour certifier toute déclaration, répondait A des usages juri-
diques précis exposés dans de nombreux traités de droit et appelant diverses
séries d’expressions traditionnelles. Ces formules, connues a la fois par les ma-
nuels et par les documents d’archives *, suffiraient 4 montrer comment une civi-
lisation aussi imbue de la valeur de la transmission orale que Pétait la civili-
sation islamique fut en méme temps une civilisation qui ne pouvait se passer

21I




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

du document écrit et qui demandait la présence, 4 cbté des juristes théoriciens,
de témoins instrumentaires, scribes et autres personnages habilités & assumer
la rédaction des actes.

Aucun contrdle des prix n’était cependant juridiquement exercé, du
moins 4 Iépoque classique. Le droit se contentait d’interdire I'accaparement,
source de cherté de vie, mais n’intervenait pas directement dans la vie écono-
mique, sauf nécessité pressante. Il faudra attendre une époque postérieure pour
que ses principes, encore rudimentaires mais cohérents, puissent servir de base
3 une réflexion portant spécialement sur les faits économiques.

Ajoutons que le droit prévoyait avec précision la place que devaient tenir,
dans la société islamique, les non-musulmans astreints, en vertu d’un passage
du Coran, 4 s’acquitter d’un impdt spécial nommé djizya. Ce versement corres-
pondait & leur situation inférieure, mais leur permettait de bénéficier de la
protection de la Communauté. Juifs et chrétiens, en.tant que détenteurs de
livres révélés reconnus par PIslam, bénéficiaient-de ce statut privilégié de
tributaires, accordé également par extension auX zoreastriens, moins nombreux
semble-t-il, ainsi qu'aux sabéens * de Harréin *Ils jouissaient par ailleurs de
la liberté de culte, mais devaient respectercértaines interdictions remontant
3 une époque ancienne, semble-t-il, bien.qu’on ne posséde & ce sujet aucun
document sfr : ils ne devaient pas monter 2 cheval, ne pouvaient étre enrdlés
dans Parmée et ne devaient pas pofter non plus les mémes vétements que les
musulmans.

®

Cette organisation,sociale, familiale et économique en vigueur & Pépoque
classique, dont la base était religieuse mais qui n’en avait pas moins pour but
de sauvegarder les(droits essentiels de chaque individu, était appliquée dans
le cadre d’institutions publiques qui se précisérent avec le temps. Leur fonc-
tionnement empirique, cependant commandé bien souvent par des opinions
théologiques préalables, fit objet d’exposés, tantdt juridiques, tantdt philo-
sophiques et tantdt pragmatiques, qui se cristallisérent d’abord autour des pro-
blémes touchant A Pexercice de Pautorité ou plus précisément 3 I'organisation
de I'Etat,

Dés les débuts de Phistoire de PIslam, Pautorité avait reposé sur le
principe de P'imamat, dont la nature exacte avait été aussitdt ardemment
discutée. A la conception kharidjite qui faisait de I’institution califienne I'éma-
nation de la Communauté toute-puissante s’opposaient les théories shi‘ites
de Pimamat de droit divin. De ces derniéres, les plus originales étient,

212



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

ainsi qu’on I'a vu, intimement lides aux constructions des penseurs qui s’étaient
efforcés d’adapter au monde islamique I’héritage des philosophes grecs, no-
tamment aux constructions d’al-Farabi qui s’intéressa le plus vivement peut-
étre 2 la « science politique ». Ce personnage, auteur de la Cité parfaite et des
Aphorismes politiques, y avait d’abord voulu montrer comment s¢ grouper en
sociétés était pour les hommes une nécessité inhérente 4 leur nature, le seul
moyen leur permettant de survivre en ce monde ou d’y atteindre le bonheur.
11y avait classé ensuite les FEtats organisés en plusieurs catégories, depuis PEtat
parfait jusqu’a IEtat le plus défectueux, et s’était inspiré pour ce faire des
réflexions de Platon. Précisant en vertu de I’émanatisme néo-platonicien les
qualités requises du gouvernant jdéal qui pour lui érait 2 la fois prophéte,
philosophe, imam et roi, il en avait fait les qualités du Prophéte-Iégislateur de -
P'Islam, détenteur d’une Vérité religieuse qui était identique 2 la Sagesse uni-
verselle. Des termes grecs et islamiques, de signification trés différente, s’étaient
trouvés fondus dans ses exposés, sans qu'on sit exactemient quelle définition
il leur donnait. Mais P'image congue par ses soins d’un roj-philosophe illuminé
par PIntellect, seul capable de mener la société humaine vers la félicité ici-bas
et dans Pautre monde, seul transmetteur aussi/d’une Révélation qui était en
méme temps une loi pratique, rappelait davantage le gouvernant modele décrit
par une certaine pensée antique que la personnalité historique du Prophéte de
PIslam. A ce roi-philosophe devaient censuite, dans la méme perspective, .

succéder des souverains possédant les ‘qualités intellectuelles qui leur permet-
traient de compléter et éventuellement continuer Peeuvre du « premier gouver-

nant » en demeurant encore, bien qu’Aun moindre degré, philosophes, prophetes - °

et législateurs.

La théorie dans son ensemble était cohérente et, fait important & noter,
fut reprise par les « Fréres.sincéres » qui répétérent presque mot 4 mot, pour
préciser les qualifications’de leur imam, les termes employés par al-Faribi
pour décrire son gouvernant idéal. La concentration dans une série de person-

nages allant de Muhammad au dernier imim shi‘ite de connaissances secrétes . -

transmises par la divinité, selon un processus philosophiquement explicable,
ne pouvait en effet que justifier la prétention de ces iméms 3 établir un gouver-
nement purement autocratique qui ne tint aucunement compte de opinion
des gouvernés. Dans la suite cependant les théories politiques d’inspiration
philosophique ne furent pas aussi nettement favorables au shi‘isme. Ibn Sini
par exemple corrigea de fagon significative l'interprétation d’al-Firabi en
situant au-dessus du philosophe, comme aussi du dévot ou de Pascéte, le Pro-
phéte indispensable au bonheur humain et 4 I'organisation de PEtat idéal et en

213



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

établissant les fonctions du calife et de P'imdm conformément aux exigences
de la doctrine traditionaliste.

A cette derniére doctrine, accompagnant une pratique du pouvoir qui
représenta un moyen terme et qui exista dans les faits avant de recevoir une
justification intellectuelle, devait en effet correspondre une conception théo-
rique s’opposant aux conceptions Kharidjite et shi‘ite. Cette conception
sunnite ne fut définie qu’a une date relativement tardive, aprés que les premiers
souverains de ’Islam se furent contentés de suivre, selon les circonstances du
moment, un usage qui avait été progressivement admis et que la Communauté
accepta comme tel. Il faut donc pour la comprendre tenir compte d’une lente
évolution historique.

Le calife était en effet d’abord apparu comme l’exécutant de la Loi éta-
blie par le Prophéte. Si, dés les premiers temps, il s’était chargé lui-méme
de compléter les dispositions de cette Loi pour les.cas)oil les prescriptions
coraniques paraissaient insuffisantes, il avait abandonné bientdt cette prérogative
aux docteurs et aux hommes de religion, vrais spécialistes du droit. Mais il
était resté le gardien du dogme. Cétait lui ‘qui condamnait les hérésies,
comme on le vit & I’époque abbasside pendant les régnes d’al-Ma’min et
d’al-Mutawakkil. Méme au temps ol le ‘pouvoir fut remis aux mains d’un
émir, I’émir bouyide, il se réservait.de décider des déviations doctrinales.

Le calife avait d’autre part toujours été lié¢ de fagon fort étroite a la Commu-
nauté qu'il dirigeait. C’était d’elle:qu’il ne cessa de tenir ses pouvoirs : un calife
n’était reconnu comme tel quwaprés la prestation du serment d’obéissance par
les notables et principaux dignitaires d’abord, ’ensemble de la population en-
suite, c’est-a-dire en fait_la population de la capitale, car il ne pouvait étre
question que la population entitre de ’empire procédat & cette cérémonie. Ii
s’agissait pratiquement d’une adhésion plus ou moins explicite des plus repré-
sentatifs parmi.es croyants : membres de la famille régnante, hommes de loi,
administrateurs et gouverneurs de province. Cette aristocratie intervenait
souvent aussi dans la désignation du nouveau ou du futur calife, 4 I'instar de ce
qui s’était pratiqué déja dans les premiers temps. Selon la tradition musulmane
en effet, le successeur du Prophéte, Abit Bakr, avait été désigné par les Médi-
nois et proclamé chef de la Communauté par eux : si ensuite Ab{i Bakr choisit
lui-méme son propre successeur ‘Umar, ce dernier, avant de mourir, s’était
contenté de désigner les six « électeurs » dignes du califat qui devaient choisir
Pun d’entre eux pour lui succéder 4 la téte de IEtat. Si donc la prestation de
serment fut toujours, dés le début, considérée comme indispensable, la dési-
gnation connut, elle, des modalités variables. C’est ce qui explique la facilité

214



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

avec laquelle les Umayyades d’abord, les Abbassides ensuite purent faire accep-
ter le principe dynastique, sans toutefois établir de régles précises de succession
puisqu’il n’existait pas dans la société islamique de droit d’ainesse reconnu.
L’imamat, sous la dynastie abbasside, reposait sur un compromis entre le
principe communautaire et le principe dynastique, compromis qui laissait en
fait d’énormes pouvoirs 4 Paristocratie du moment. '

Le calife, une fois désigné et reconnu, ne pouvait étre déclaré déchu en
raison de sa conduite. Umayyades et Abbassides avaient réussi A faire admettre
cette motion, contraire i la conception Kharidjite et contraire méme 3 un
point de vue rigoriste qui conserva toujours quelques partisans, principalement
chez les sympathisants mu‘tazilites. Le calife ne pouvait donc étre destitué,
4 moins qu’il n’acceptit d’abdiquer. En certaines circonstances il valait mieux
pour lui signer P'acte d’abdication qu’on lui présentait, mais cela ne suffisait
pas toujours & lui garantir la vie sauve. 8’il résistait, il arrivait qu’on le mutilit en
lui crevant les yeux pour le rendre physiquement inapte'au califat : procédé
cruel, mais auquel on trouvait, 4 la méme époque, des paralléles dans le monde
byzantin. Seule pouvait étre en effet mise en question, avant comme aprés sa
nomination, son aptitude physique et mentale.pour laquelle on tenait compte
également de son age, car il ne convenait pas que la Communauté £t guidée
par un enfant.

Aussi bien le calife n’était-il pas seulement le gardien du dogme. Il était
encore le guide visible de la Communauté, guide qui devait diriger effective-
ment la Priére des musulmans en.certaines circonstances, prononcer le sermon
3 la Priére du vendredi, diriger le Pélerinage, commander les armées en remplis-
sant le devoir recommandé de la Guerre légale, répartir le butin entre les com-
battants, c’est-a-dire conttdler'utilisation des revenus en méme temps qu’il
présidait a la distribution-des biens des musulmans, s’assurer du bon fonction- '
nement de la judicature, -procéder aux nominations des gouverneurs, préfets
fiscaux et cadis, exercer enfin une juridiction spéciale, celle des abus * ou plus
exactement du « redressement des torts », par laquelle tout musulman pouvait
en appeler a sa décision lorsqu’il estimait avoir été victime de quelque injus-
tice. Son rdle de chef des Croyants s’affirmait dans le « droit de sermon »,
selon lequel Pallocution prononcée le vendredi dans les grandes mosquées de-
vait nécessairement comporter une invocation en sa faveur, Cet usage qui se
pratiquait dans toutes les provinces, dans les villes d’Irak et dans la capitale
méme si le calife n’y présidait pas lui-méme la Priére, était un moyen d’affirmer
sa loyauté au souverain. Omettre une telle invocation constituait de la part
d’un gouverneur un acte d’émancipation qui pouvait lui cofiter cher. Associer

215




‘LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

au nom du calife celui d’un émir, dans la capitale méme, pouvait valoir au prédi-
cateur, au début du xe siécle, la révocation immédiate. Ce droit de sermon se
maintint longtemps en milieu sunnite et le calife continua d’étre 2 cet égard
respecté par ses vassaux nominaux d’époque pest-saldjoukide, mentionnant son
nom dans leurs inscriptions officielles en méme temps qu’ils s’y targuaient
de titres propres A souligner leur dépendance 4 P’égard de 'émir des Croyants.
Les mémes titres devaient figurer sur les monnaies que les dynastes locaux
investis par le calife faisaient frapper dans les provinces.

Le calife, comme on le voit, détenait donc pratiquement, 3 I’époque clas-
sique, des pouvoirs importants. Ses auxiliaires étaient ses délégués, chargés de
fonctions définies par lui-méme et constamment modifiables : méme la juridic-
tion du cadi, responsable normalement de P’application des peines canoniques,
pouvait varier selon la volonté qui s’exprimait dans Pacte de nomination du
magistrat.

La seule restriction a I’exercice de son autorité tenait 4 I'obligation ot il
se trouvait de se conformer lui-méme 2 la Loi et de ne pas infliger de chitiments
arbitraires. Dans les cas graves, lorsqu’il s’agissait de punir un hérétique, un «faux
prophéte » ou un apostat, le calife se devait dé consulter les docteurs les plus émi-
nents de son entourage ; la peine capitale.n’était appliquée que si ces person-
nages s’étaient prononcés dans ce sen$, lors des réunions de hautes cours qui
jouaient le role de tribunaux d’Etat.ét ou le calife, qui les présidait, n’intervenait
en principe que comme exécutant'de la décision finale. Mais il arrivait aussi
que le calife fit mettre & mott par le chef de la garde ou le préfet de police tel
rebelle ou individu quelconque qu’il jugeait dangereux ou qu’il accusait de tra-
hison, et ceci au nom, du.maintien de I'ordre public ou de la sauvegarde de la
dynastie et de ’empite. Par ce biais le calife disposait de pouvoirs quasi illimités
et 'on comprend q@’il Tui fét facile, en certaines occasions, d’obtenir des juris-
tes la décision qui Jui plaisait, bien qu’on assistdt parfois & des mouvements de
résistance se manifestant dans le domaine judiciaire comme dans le domaine
doctrinal. L’épisode de la grande inquisition du 1x® siécle démontre en effet
de quelle force morale disposaient les hommes de religion soutenus par une
opinion qu’ils avaient contribué 4 former. Avecle procés d’al-Halladj, on décou-
vre encore comment le calife, ou du moins son auxiliaire le vizir, devait en
certaines circonstances biaiser, manceuvrer et profiter par exemple de I’'absence
de cadis peu dociles pour obtenir la condamnation qu’il souhaitait.

En fait ce n’était point chez les docteurs que le calife rencontrait 'oppo-
sition la plus redoutable, mais, comme on pouvait s’y attendre, chez les chefs
militaires. Ces derniers, mettant chaque fois 4 profit les troubles particularistes

-

216



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

qui sévissaient dans les provinces, réussirent peu A peu 4 accroitre leur autorité
tandis que déclinait le prestige personnel du souverain. Ils finirent méme par
obtenir du calife la remise des pouvoirs militaire et financier, devenant alors
les chefs réels de I’Etat, jusqu’a ce que leur fonction fit en quelque sorte consa-~
crée par Poctroi du titre de sultan.

Le sultanat apparut dés lors, & cdté du califat, comme une institution
essentielle de "Empire islamique : il correspondait 3 un pouvoir de fait, obtenu
par la force, mais reconnu par le calife. La question se posant toutefois de savoir
comment ce sultanat était justifié du point de vue doctrinal, on vit paraitre les
premiers traités de droit public, dominés par le souci de faire respecter d’anciens
principes considérés comme intangibles et de préciser la nature des rapports
qui sétaient peu A peu établis entre le calife et les émirs nouvellement investis
de charges exceptionnelles. Le grand théoricien du droit public islamique que
fut al-Mawardi *, sous les Bouyides, s’efforga ainsi de justifier la situation
historique qui existait de son temps, tout en souhaitantun tenforcement des
pouvoirs réels du calife. Le résultat de ses réflexions mérite d’étre spécialement
considéré.

Le premier point mis en valeur par al-Mawardi était la valeur éminente
de Pimamat dont la nécessité reposait, selon lui, sur un texte révélé (Coran, IV,
62) et non, comme P'avaient laissé entendre les philosophes, sur une raison
dordre naturel. «L’imamat aétéétabli pourremplacer la prophétie dans la défense
de la foi et administration du monde » écrivit-il par exemple. Cet imamat,
conféré par la Communauté, reposdit. sur un contrat entre celle-ci et 'imém.
11 était la source de tout pouvoir légitime. C’estpourquoi ’émir quis’étaitemparé
du gouvernement devait faire Consacrer officiellement sa fonction pour pouvoir
étre regardé comme un souverain légitime. Fiction peut-étre, mais fiction qui .
obligeait I’intéressé A tenir-compte des volontés de ’imam légitime et qui, par -
ailleurs, permettait_seule’de maintenir Punité de la Communauté, Tous les
théoriciens sunnites devaient en effet insister sur le mal foncier que représentait
pour eux la division, germe de guerre civile. Pour P’éviter, il leur fallait précher

un respect absolu 4 'imam, respect qui condamnait toute rébellion et qui impli- -

quait aussi Pobligation pour les sujets de se soumettre A tout émir vainqueur.
D’ou la position ambigué des docteurs 4 une époque ol le calife n’était plus que
le garant d’une autorité qu’il avait laissé exercer par d’autres.

Voulant d’un autre cbté préciser le mode de désignation de P'imédm, al-
Mawardi s’attacha 2 justifier I'usage établi qui conciliait le principe du libre
choix de la Communauté avec lidée dynastique. Mais ce dernier principe

n’était, tout au plus, qu'autorisé sans que le califat abbasside fot considéré -

217



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

comme le seul légitime : al-Mawardi reconnaissait aussi la 1égalité des califats
antérieurs qui avaient été obéis de lJa Communauté. Aucune autre condition de
naissance ne lui paraissait en effet exigible que celle d’une appartenance kuray-
shite, selon une nécessité admise par shi‘ites et sunnites, mais différemment
interprétée par les uns et par les autres qui firent tant6t des Abbassides les seuls
représentants de ’ancien clan du Prophéte, tantdt des Alides les plus dignes
descendants de ’ancétre Muhammad.

En somme les qualités nécessaires 4 la reconnaissance d'un calife, selon
al-Mawardi, étaient seulement au nombre de sept : Pintégrité morale et reli-
gieuse ; la connaissance de la Loi ou Savoir ; la santé physique et mentale ; le
courage physique et la détermination ; I'origine kurayshite, sans que celle~ci
impliquat pour autant la pureté de sang arabe, rarement observée chez les califes
abbassides qui furent pour la plupart des fils de concubines affranchies, elles-
mémes d’origine soit grecque, soit iranienne, soit africaine. Ces qualités exigées
correspondaient pratiquement aux principales fonctions califiennes qui ont été
définies plus haut, mais sans préciser le role efféctif- de I'imam dans le domaine
juridique. Les juristes en effet attribuaient volontiers au calife la qualité de
jurisconsulte, c’est-a-dire de docteur capable de prendre et d’imposer une déci-
sion fondée sur sa réflexion personnelle chaque fois que le texte révélé et la Tra-
dition n’indiquaient aucune solution précise. Or, on I’a vu, les califes ne se
prévalurent jamais de cette attribution qui était demeurée pour eux lettre
morte, se contentant de posséder ‘une connaissance du droit qui leur permit
de se poser en arbitre et de discuter éventuellement avec les docteurs les plus
éminents des problémes qui pouvaient se présenter. De méme ne firent-ils que
rarement preuve de leurs.aptitudes militaires et laissérent-ils presque toujours
A des chefs d’armée le'soin de diriger effectivement les expéditions guerriéres.
Finalement la seule Condition réellement exigée était, avec ’origine kurayshite,
la santé physique et mentale, impliquant un 4ge raisonnable sur la détermina-
tion duquel d’ailleurs on professait des opinions divergentes.

Les principaux points de vue adoptés ainsi par al-Mawardi et les théoriciens
de son époque allaient se transmettre aux époques ultérieures tout en se modi-
fiant parfois selon les circonstances. Al-Ghazili dut par exemple accepter la
réalité du sultanat saldjoukide qui préservait Pinstitution califienne et 1’unité
de la Communauté. Ii considéra donc avec plus de réalisme qu’al-Mawardi les
conditions requises pour la validité du pouvoir de I'imim, admettant que les
principales qualités du chef de la Communauté devaient étre réunies en la per-
sonne de son chef réel, le sultan, et non nécessairement en la personne de 'imdm
. qui n’était plus autre chose que le symbole de cette Communauté et le garant

218



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

théorique de Pefficacité du détenteur de Pautorité, encore que, dans le do-
maine de la Loi, il dat consulter les hommes compétents. La limitation du pou-
voir de I'imim & des fonctions purement religieuses n’allait pas cependant
jusqu’au point d’affirmer une séparation entre temporel et spirituel, qui ne fut
jamais réalisable en pays d’Islam : le calife de cette époque conservait encore
un pouvoir temporel dans la mesure olt il investissait les gouverneurs ; le sultan
de son cbté pouvait exercer une influence réelle dans le domaine dit spirituel,
lorsqu’il lui plaisait de favoriser tel mouvement juridique ou politico-
religieux.

Plus tard encore le réalisme des juristes musulmans trouva sa plus parfaite
expression dans les réflexions d’un Ibn Khaldiin qui, tout en établissant 4 son
tour une théorie de IFtat musulman, analysa ’évolution des dynasties qu’il
connaissait et en dégagea des principes et des idées ol certains savants modernes
veulent voir une ébauche de sociologie. Mais on ne doit pashégliger davantage
les observations d’un Ibn Taymiya * qui sut Iui aussi ténir compte, quoique
dune autre maniére, des conditions nouvelles dans lesquelles s’exercait de son
temps le pouvoir. _

Quels que fussent en tout cas leurs pouvoirs théoriques et réels, les califes
de I’époque classique s’étaient efforcés de conférera leur charge aussi bien qu’a
leur personne un caractére sacré dont les détails du cérémonial et de la vie sou-
veraine nous feront sentir plus loin toute Pefficace et matérielle réalité. Les
docteurs n’insistérent pas sur ce point, qui était d’ailleurs contraire au mode
de vie rustique des premiers successeurs du Prophéte. Mais dans la pratique
Pattitude abbasside ne saurait faire de doute. Certains de ces califes sunnites
furent méme amenés, pour.faire échec 2 la propagande shi‘ite, & se donner
des titres officiels qui les fapprochaient en un sens des prétendants isma'‘iliens
ou imamnites.

Circonstances politiques et nécessités pratiques avaient ainsi conduit le
califat 3 prendre uné.position qui n’était pas toujours en parfaite conformité
avec les principes dérivés du Coran. Li¢ A un ordre religieux, le régime politique
des pays musulmans au Moyen Age s’apparentait plut6t en fait 4 un despotisme

légalisé par la personne du chef qui symbolisait Punité de la Communauté et -

garantissait 'intégrité de la foi. Despotisme dont le poids se fit si lourdement
sentir qu’un Ghazali ira jusqu’a admettre, contrairement 3 toute la Tradition
ancienne, le principe de la désignation du futur calife par le sultan et quun Ibn
Taymiya se contentera de défendre, sans autre exigence, la nécessité de tout
gouvernement rendu « légal » par son respect de la Loi islamique et par son
souci de la faire appliquer. Mais despotisme qui restait tempéré par I'influence

219




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de Paristocratie agissante que constituaient alors pratiquement les hommes de
religion.

Ce régime que les théoriciens s’efforcérent d’adapter aux circonstances
historiques continuait peut-&tre pour une part 'antique despotisme oriental
qui avait eu pour origine, selon certains, I'organisation de sociétés agraires
dominées par le probléme de ’eau et par ses strictes exigences. Pénétré d’an-
ciennes coutumes qui devaient méme se faire jour dans le droit islamique traitant
par exemple des droits d’irrigation, il avait été également model¢ par le souvenir
d’une littérature savante antérieure, principalement iranienne, qui inspira cer-
tains traités techniques et surtout les innombrables manuels connus sous le
noms de « miroirs des princes » Ces derniers ouvrages se composaient le plus
souvent de sentences ou de conseils pratiques destinés soit au souverain, soit
aux courtisans, pour permettre 3 Pun de gouverner avec une plus grande effica-
cité ou de se faire mieux respecter, aux autres de gagner-la faveur de leur maitre
et d’éviter sa disgrice. La sagesse ainsi pronée était. donc dominée par la notion
de Parbitraire gouvernemental qu’exerait wm)personnage tout-puissant et
capricieux dont il fallait craindre 2 tout instant 1a'‘€olére, roi sassanide des anciens
temps qui se comportait en monarque absolu,et dont Pautorité n’était jamais
discutée, mais aussi souverain islamique(dent le pouvoir, en dépit des limi-
tations trés réelles qu’il connaissait, futtoujours assimilé 2 celui de ses devan-
ciers orientaux. D’ol les conseils de\prudence prodigués & I’entourage de ce
souverain ; d’od aussi les avertissements d’ordre éthique donnés au prince pour
quil s’imposit lui-méme une (certaine retenue ; d’ol enfin les sages maximes
de consolation distribuées ‘aux sujets qui ne trouvaient de protection contre la
toute-puissance royale que\dans la morale ou dans la religion.

Par son esprit méme cette littérature ne faisait qu’encourager les tendances
naturelles d’un calife-que tout incitait 4 imiter, dans son attitude extérieure,
les anciennes habitudes de prédécesseurs iraniens ou byzantins qu’il souhaitait
égaler, sinon éclipser. Mais ’héritage culturel auquel il faisait ainsi appel com-

portait de nombreux éléments propres 4 l'aider également dans P’exercice du -

gouvernement, lorsqu’il s’agissait surtout pour lui de régler des questions sor-
tant du domaine strictement concerné par le droit. Ainsi se dégagea une notion
de « politique » ou de « maniére de gouverner » (siydsa, tadbir ), indépendante
de la religion proprement dite. Il était admis qu’en tout ce qui touchait le main-
tien de Pordre public le calife avait une entiére liberté d’action et que I"adminis-
tration générale de PEmpire islamique faisait Pobjet d’une science pro-
fane spécialisée, recourant le plus souvent au fruit d’expériences antérieures
pour traiter des problémes militaires, financiers et économiques qui conti-

220



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

nuaient de se poser. Méme si la Loi comportait en effet des principes généraux
relatifs 2 la perception des imp6ts et 2 P'utilisation des revenus, de tels principes
avaient dfi étre complétés par une organisation précise dont le calife était res-
ponsable et il en allait de méme des questions qui pouvaient se poser au niveau
de la mise en valeur des campagnes ou des rapports des provinces avec le gou-
vernement central,

Le plus ancien auteur ayant traité de cet aspect des problémes gouverne-
mentaux avait été Plranien Ibn al-Mukaffa qui mourut au début du régne
d’al-Mansfr, assassiné sur ordre du calife pour avoir dénoncé trop ouvertement
les maux dont souffrait le régime naissant. Son épitre sur ’Entourage du sou-
verain, qui dénongait 'insubordination de la nouvelle armée ainsi quela variété
des pratiques judiciaires régnant dans les villes d’Irak, abordait en méme temps
le probléme posé par I'accroissement, dans la société islamique, du nombre des
clients d’origine étrangére et surtout iranienne. Puis, dans le dessein de renforcer
Pautorité du souverain, cette épitre lui conseillait de s’entourer de membres de
la famille princiére et de s’appliquer & « codifier » lui-méme les applications
de la Loi. En méme temps s’y exprimait la distinction nécessaire entre deux
domaines bien différents : celui de la religion et,des prescriptions cultuelles
d’une part, o le calife devait se conformer uniquement 2 la Loi et n’étre obéi
que dans cette mesure ; celui de Porganisation d’autre part, ou le calife devait
se fonder sur sa réflexion personnelle eg'oit-I’obéissance des sujets devait étre,
comme on dirait aujourd’hui, inconditionnelle. Certes on ne saisit pas bien si
la codification du droit réclamée par Ibn al-Mukaffa® ressortissait 4 I'un ou
Pautre domaine. Il semble que cependant ’auteur iranien ait eu tendance a
confiner la religion dans un secteur trés limité et & donner au souverain une
grande liberté d’action pour régler par exemple le mode de perception -des
impdts ou bien le statut-de Farmée.

De semblables réflexions sur les problémes de gouvernement ne firent que
renforcer la tendance autocratique des souverains musulmans. Aussi bien le
pouvoir en Islam évolua-t-il constamment & I’époque classique entre une sou-
veraineté absolue de caractére oriental et une « théocratie laique », comme on
aappelé ce type de gouvernement. Théocratie, puisque I’Etat était fondé sur une
Loi révélée, théocratie laique puisque I'Islam ne connut ni classe sacerdotale
ni magistére doctrinal indépendant. Le calife en effet, qui était le chef théorique
de la communauté religieuse, ne pouvait rien sans les docteurs qui réglaient
bien des aspects de la vie en société, appartenaient 2 plusieurs écoles et
prenaient donc des décisions divergentes que lui-méme devait se contenter
d’arbitrer. En un mot, il commandait aux hommes de religion mais s’appuyait

221



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sur eux sans que ni lui-méme ni les autres pussent réellement ’emporter, dans
le systéme sunnite du moins. Cet équilibre marquait les limites du despotisme
sous-jacent qui constituait malgré tout le trait dominant de Porganisation de
I’Etat dans le Moyen Age islamique.

Détenteur de P’autorité supréme, le calife déléguait, comme on I’a vu, ses
pouvoirs 4 des auxiliaires chargés, les uns de I’exercice de la justice au sens
large, les autres de Padministration, notamment fiscale, d’autres enfin du main-
tien de Pordre et de la guerre extérieure. Ces auxiliaires étaient, & I’époque
classique, étroitement spécialisés. Certains d’entre eux, les juges ou cadis 4
qui la connaissance du droit religieux était d’abord nécessaire, devaient leur
formation 2 la classe des docteurs dont ils étaient issus.; d’autres, les secrétaires
de I’Etat, formaient une caste forte de sa compétence technique et conservaient
dans leurs méthodes ’héritage d’habitudes bien “antérieures & I’'Islam ; les
derniers enfin étaient les émirs, ou chefs militaires, auxquels on peut adjoin-
dre les préposés 2 la police, qui tenaient une'place intermédiaire entre les cadis
et les émirs. Il existait donc ainsi un véritable appareil gouvernemental, bien que
le calife pfit 4 tout moment intervenir, soit en agissant par-lui-méme, soit en
modifiant & son gré les usages jusque-Ia regus.

Dans cet ensemble, 'organisation judiciaire était a la fois importante et
assez mal structurée. Le cadi‘'dontnous verrons ensuite les rapports avec I’auto-
rité centrale avait des fonctions étendues qui pouvaient toucher a divers aspects
de la vie sociale, tout en correspondant d’abord & celles d’un magistrat chargé
de prononcer des peines contre certains délinquants et d’arbitrer les litiges.
Quand il appliquait les chatiments prévus par la Loi dans divers cas d’infraction
bien déterminés; il faisait respecter ’aspect pénal du droit islamique. Quand il
réglait les litiges intervenant entre deux musulmans, il touchait parfois 4 des
aspects de 1’existence privée quotidienne et c’était au cadi par exemple que
venait se plaindre ’épouse maltraitée ou négligée par son mari.

Pour toutes ces activités, le cadi devait s’assurer ’aide de témoins réputés
pour leur intégrité morale et religieuse, qui garantissaient Pexactitude des décla-
rations et donnaient valeur 1égale aux jugements rendus. Bien que la preuve
en droit islamique, on I’a souvent souligné, fiit essentiellement orale, encore
fallait-il qu’elle elit été entendue et enregistrée par des hommes dignes de foi.
Le recrutement, si Pon peut dire, de ces témoins n’allait pas sans poser des
problémes. Si au début le cadi fut entiérement libre d’utiliser les services de qui

222



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

bon lui semblait, on prit ensuite ’habitude d’enquéter sur la qualité des homme
« aptes » & une fonction qui exigeait une indispensable honorabilité. Rapide-
ment les cadis en vinrent alors & limiter, non sans susciter des protestations, le
pombre de ceux qui étaient admis  les assister dans leur charge et qui devinrent
désormais des témoins attitrés, distincts par définition de ceux qui pouvaient
occasionnellement &tre conduits 2 déposer dans des proces. Ce systéme, destiné
3 sauvegarder Péquité, n’en laissait pas moins en fait la porte ouverte 3 la cor-
ruption. La fonction de témoin, permettant de se faire remettre de substantiels
« pots-de-vin », était volontiers briguée et ni le personnage chargé des enquétes
de moralité ni le cadi lui-méme ne se montraient insensibles aux avantages
matériels que leur procuraient certains candidats. Ajoutons que les plaideurs
devaient pratiquement avoir recours le plus souvent 3 des avocats dont la mal-
honnéteté a été dénoncée par divers auteurs. Certes le droit islamique n’obli-
geait point un prévenu 2 se faire défendre par un tiers, mais-il 'autorisait 4 se
faire « représenter » et, & mesure que s¢ répandait Pinstruction, le métier attira
de plus en plus de monde, jusqu’a ce qu'au x1e siécle(la prolifération de ces
avocats, souvent sans causes, fit devenue, dit-on, uhe véritable plaie sociale.
Le réle du cadi était surtout local. Dans chaque ville, son action était.
indispensable au bon ordre de la société, mais ses décisions variaient en fonction
de son appartenance  I'une ou P’autre des écoles juridiques reconnues. Les cadis,
nommés 4 Pépoque umayyade par les gouverneurs de province dont ils dépen-
daient étroitement et dont ils étaient les représentants, le furent 4 Pépoque
abbasside par les califes eux-mémes; puis par le grand cadi qui se trouva étre
alors 4 la téte de Pensemble de leur corps, en méme temps qu’il pouvait &tre
appelé A donner son avis au calife'en matiére de dogme autant que de droit ap-
pliqué. La situation réelle était toutefois un peu plus complexe que ne le laisse-
rait supposer ce schéma simplifié. En effet, le grand cadi était traditionnellement
Pun des cadis de Bagdad, celui du quartier correspondant 3 Pancienne Ville
ronde d’al-Mansdr. Mais il y avait 2 Bagdad un autre cadi dont la juridiction
s’étendait aux quartiers de la rive est, et il arrivait que ce second personnage
ett plus d’influence sur le calife que le cadi de la Ville ronde. Il faut ajouter &
cela que la répartition des cadis des diverses écoles était loin d’étre propor-
tionnelle au nombre d’adhérents de chaque rite et subissait également le contre-
coup de P’évolution politique, car P’école adoptée dans.une région pour I’appli-
cation de la Loi dépendait le plus souvent de la volonté du souverain. Ainsi
dans la Syrie des x1© et XiI® siécles le passage de Pobédience fatimide & I'obé-
dience saldjoukide s’accompagna d’une volontaire action, menée par les nou-
veaux émirs, pour choisir leurs magistrats successivement dans I’école hanafite,

223



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

puis dans Pécole shafi‘ite. Cette évolution s’accompagna d’un renforcement de
Pautorité locale des magistrats dans les régions ol ceux-ci exercaient et se
montraient de fidéles soutiens du régime qui leur avait confié leur charge.
A cette époque, chaque ¢« royaume » possédait som propre grand cadi
déléguant son pouvoir aux juristes avertis et loyaux qui s’étaient fait connaitre
par leur enseignement dans les madrasas officielles. A ce moment aussi étaient
déja apparues ces dynastes de cadis qui pouvaient avoir été amenées, dans une
période de troubles, 3 assumer les destinées de quelque cité, comme ce fut le
cas, vers la fin du xre siécle, 3 Tripoli de Syrie prise entre les appétits diver-
gents des Fatimides, des Francs et des atabegs de Damas.

Un é&lément important de Porganisation judiciaire était constitué d’un
autre coté, et ce dés une époque ancienne, par un systéme de juridiction des
abus qui fonctionnait de maniére trés large. Non seulement comme une simple
possibilité d’appel pour tout musulman protestant.‘contre la non-exécution
d’un jugement ou n’acceptant pas ce jugement lui-méme, mais comme le recours
contre tout abus commis par quelque agent dupouvoir en cas de spoliation par
un émir ou de levée d’impdts illégaux par exemple. Cétait le moyen permet-
tant de se pourvoir devant le calife contre les agissements des préfets de police,
des préfets fiscaux ou méme des émirs aussi bien que contre les décisions des
cadis. Il y entrait aussi ’examen des ‘cas'ou le souverain lui-méme intentait Pac-
tion, au nom en quelque sorte de la communauté islamique, et faisait par exem-
ple traduire, devant une assemblée'de dignitaires, des chefs militaires ou des
administrateurs coupables de malversations ou encore des faux prophetes et
des mystiques accusés d’hérésie. On se trouvait donc 1 en présence d’une sorte
de justice d’Etat dont le calife était le chef, avec Pobligation toutefois de s’en-
tourer d’avis autorisés, ‘et dont il confiait Pexercice 4 de véritables cours su-
prémes tenant parfois de la commission d’experts ou intervenant au contraire
dans les condamnations de personnages politiques et religieux particuliérement
célebres. La composition de ces cours pouvait varier selon l'affaire engagée,
mais le grand cadi y tenait toujours un role prépondérant.

La simple adhésion a Iidéologie shi‘ite, et notamment la pratique de
Pinsulte aux Compagnons, ou P'apologie du manichéisme avaient, au début de
I’époque abbasside, suffi & déclencher de pareilles interventions de ’Etat. Mais
les procés plus ou moins solennels provoqués par des questions d’ordre reli-
gicux et donnant P'occasion au gouvernement de réunir des conseils jouant le
8l de tribunal abondérent surtout au cours des 1x¢ et X® siécles. Le plus céle-
bre de ces procés fut celui d’al-Halladj, dont I'instruction fut longue, car il
fut difficile de trouver un chef d’accusation qui permit de condamner & mort

224



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

Paccusé. La conclusion des débats mit en tout cas en valeur le r6le qu’y joua
le grand cadi Abdi ‘Umar : ce fut 4 la suite d’une de ses interpellations en pleine
audience, lorsqu’il se fut adressé au prévenu en employant la formule ¢ O toi
dont il est licite de verser le sang », que le vizir lui demanda de mettre sa décla-
ration par écrit, que des témoins apposérent i cette piéce leur signature et que
Pacte d’accusation fut envoyé au calife qui répondit par Pordre d’exécuter le
condamné. L’issue des procés religieux jugés en cour supréme n’était cependant
pas toujours aussi dramatique et ceux qui furent intentés au shi‘ite al-Shal-
maghini ou au lecteur de Coran Ibn Shannibiidh se terminérent sans exé-
cution capitale.

Parfois aussi, des questions administratives suffisaient & provoquer la
réunion de tels conseils. L'un d’entre eux.fut tenu par exemple  la suite de
plaintes formulées par des habitants du Fars, en Iran, agriculteurs qui décla-
raient étre accablés par des « taxes complémentaires » instituées dans des condi-
tions peu réguliéres et propriétaires de vergers qui étaient ‘'depuis le temps du
calife al-Mahdi dispensés de I'impdt foncier normal-et prétendajent conserver
leur privilége. Les deux parties intéressées se présentérent et les agriculteurs,
en un geste théitral, tirérent de leur manche des épis de blé brhlés, symboli-
sant la situation désespérée A laquelle ils étaient acculés en raison des charges
fiscales qui pesaient sur eux, tandis que des fruits divers représentaient les
récoltes qui n’étaient soumises 4 aucune taxe. A la suite de ces diverses inter-
ventions le vizir, sur Pavis de secrétaires anciens et expérimentés, exprima I'avis
que le calife en tant qu’imim pouvait et devait rétablir imp6t foncier frappant
les propriétaires de vergers. Une autre fois, ce fut un litige entre les cultivateurs
des environs de Bagdad et des-bateliers utilisant un canal traversé par un pont
qui suscita la réunion solennelle d’une commission de secrétaires, de cadis et
d’arpenteurs, présidée par.le vizir et obligée méme de se rendre sur les lieux
pour comprendre la véritable portée de Paffaire. Les cultivateurs étaient en
effet accusés d’avoir rétréci les arches pour faire barrage et obtenir une plus
grande quantité d’eau destinée a Pirrigation de leurs terres. L’arbitrage rendu
aprés de longues discussions imposa le maintien d’une arche principale suffi-
samment large pour laisser malgré tout un passage aux embarcations.

Cétaient encore, au début du x¢ siécle, de semblables hautes cours qui
avaient 3 décider du sort de certains vizirs disgraciés accusés, soit de malver-
sations, soit de trahison ou d’hérésie, soit encore d’incompétence. On vit 3
Pépoque passer en jugement Ibn al-Furét qui, 2u bout de trois ans de vizirat,

avait df solliciter un emprunt au trésor privé du calife et que d’aucuns, au sur-

plus, accusaient de vouloir renverser le régime. Un peu plus tard comparurent

225




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

‘Ali ibn ‘Isi, souponné d’avoir négocié avec les Karmates, et al-Khdsibi,
coupable d’avoir engagé, pour combattre ces mémes bandes karmates, des trou-
pes venues des montagnes du Daylam. Apres des interrogatoires plus ou moins
longs, des échanges de paroles parfois vifs, Paccusé était généralement libéré
moyennant le versement d’une amende assez considérable. Parfois cependant
Paffaire tournait mal et c’est ainsi que le calife fut contraint, en 924, de sacrifier
a Pindignation populaire, aprés un procés de ce genre, le vizir Ibn al-Furit
qui, durant son troisiéme vizirat, s’était signalé par des actes de vengeance
particuliérement odieux. En pareil cas d’ailleurs la disgrace du vizir était suivie
de celle de son « équipe », soumise A des vexations ou & des amendes diverses
avec le consentement tacite du calife.

Plus tard les souverains saldjoukides, zankides et ayyoubides, soucieux
de leur réputation, organisérent des tribunaux spéciaux présidés par les cadis
et dont la fonction était de tenir en bride les grands du royaume tentés d’abuser
de leur force. Mais I'importance revétue a diverses,époques par de semblables
hautes cours ne doit pas faire illusion sur la rigueur du contrdle de la justice
d’Etat dans la civilisation islamique classique : les:procédures d’appel, qui dépen-
daient étroitement du souverain et de son bon plaisir, n’eurent jamais en fait
qu'une organisation trés flottante et les.représentants de l'autorité, que ce
fussent des administrateurs, des memibres de la police ou des chefs militaires,
disposaient de moyens de pression (contre lesquels les sujets étaient générale-
ment impuissants.

®

Totalement indépendante en son fonctionnement de Pappareil judiciaire
était Porganisation administrative et financire, assurée par le corps des secré-
taires et par des bur€aux, ou dfwdn *_ dont le nombre s’était considérablement
accru durant 1és.deux premiers siécles du régime abbasside. A Porigine en effet
il existait seulement un bureau de la Chancellerie, chargé de la rédaction des
lettres diverses y compris des actes de nomination, et plusieurs bureaux des
Finances, parmi lesquels un bureau des Dépenses joint au bureau chargé de
la Paie des troupes et un ou deux bureaux chargés des Revenus, C’est-a-dire
de la collecte des impdts. Bientdt on y avait ajouté un bureau chargé de Pinfor-
mation et de Pexpédition des lettres officielles qui portait le nom de Poste
califienne, '

Cet ensemble relativement simple s’était compliqué i mesure que le
calife ou son représentant, le vizir, avait cherché 4 mieux coordonner les acti-
vités des bureaux. Un service avait été créé, 3 une date qu’on ne peut préciser,

226



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

mais sans doute dés le rxe siécle, pour centraliser les lettres et rapports émanant
des provinces : ¢’était le bureau du Secret, qui devint plus tard le bureau du
Palais. Recevant les documents, ce service assurait également la transmission
des ordres du souverain qui se bornait 3 dicter des notes bréves appelées
tawki ¢ indiquant quelle réponse ou quelle suite il convenait de donner 2 telle
lettre, telle demande, tel rapport. Les mesures de destitution ou de nomination,
les décisions financiéres ou militaires étaient ensuite prises par les services habi-
lités  leur exécution aprés réception de la note bréve émanant du calife.

Mais les services spécialisés eux-mémes étaient au X° siécle beaucoup
plus diversifiés que dans les premiers temps. Du bureau de la Chancellerie
se distinguait maintenant un service uniquement chargé d’apposer le sceau
califien sur les documents nouvellement rédigés. Le bureau de I’ Armée compre-
nait aussi plusieurs branches régissant les divers corps de cette armée, corps
traditionnels d’Arabes ou de Khurasaniens en voie de disparition au Ix° sié-
cle ou corps de mercenaires de plus en plus nombreux. Surtout 'administra-
tion financiére s’était perfectionnée avec les années:

Le systéme fiscal primitif n’avait en effet pu &tre maintenu, selon lequel
les musulmans payaient, sur les terres qu’ils possédaient en Arabie comme dans
les pays conquis, une somme correspondant an'dixi¢me de la récolte et consi-
dérée comme une forme de ’Aumoéne légale 3 laquelle ils étaient astreints,
tandis que les non-musulmans versaient-une redevarnce beaucoup plus impor-
tante sur les terres qu'ils continuaient@ occuper. Pour résoudre, d’une maniére
qui n’était sans doute pas conforme aux prescriptions primitives, mais qui fut
maintenue par la suite, le probléme posé par la conversion 3 I'Islam de nom-
breux exploitants agricoles dés\J’époque umayyade, on en vint 4 distinguer un
impét de capitation, dii par les seuls non-musulmans, et un impdt foncier,
dit kharddj *, qui était lié\2'la terre et que le nouveau converti continuait de
payer. Ainsi s’étaient constituées deux grandes catégories de terres, celles de
dime et celles de kharadj, dont Pimpét était fixé par des services différents, les
terres de dime dépendant d’un service dit des Domaines et les autres du bureau
du Foncier.

Les bureaux centraux de la capitale contrdlaient en outre nécessairement
Pactivité des bureaux situés dans les provinces. Mais les terres données en con-
cession avaient parfois des statuts variés. On distinguait des Domaines en géné-
ral les Domaines privés de la Couronne, gérés par un bureau particulier et
dont les revenus alimentaient le trésor privé du calife. Parmi les terres « conceé-
dées », certaines Pavaient été en outre & de grands propriétaires ou & des princi-
picules locaux 2 qui I’on demandait le versement d’une redevance globale. Cétait

227



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

un premier pas vers le systéme de Ia ferme des impéts, destiné a s’étendre 4 la
fin du 1xe siécle et au début du xe siécle quand les finances publiques furent en
difficulté, systéme qui consistait & confier 3 un personnage n’étant pas nor-
malement un agent de Padministration, mais plutét un négociant ou un grand
propriétaire, le soin de lever P'impdt dans une région déterminée, moyennant
un versement anticipé forfaitaire. Le Trésor pouvait de cette fagon se procurer
les avances dont il avait en certaines circonstances un besoin urgent, méme s’il
s’ensuivait des conséquences politiques désastreuses, notamment en cas de
ferme confiée A un chef militaire jaloux de son indépendance. Ajoutons qu’au
e siecle on vit fleurir, A coté des grands services chargés de 'impdt, des bureaux
secondaires chargés par exemple de Padministration des Biens confisqués,
de celle des Domaines confisqués ou au contraire des (Buvres pies.

Le bon fonctionnement de ’ensemble était rendu d’autant plus difficile
que la centralisation n’était pas compléte. Les provinces conservaient en effet
les sommes nécessaires au paiement des fonctionnaires qui y remplissaient un
office ainsi que des troupes qui s’y trouvaientStationnées. De P'argent collecté
sur leur territoire et affecté en premier 2 leurs propres besoins, c’était seulement
le surplus qui était ensuite versé au Trésor.et'acheminé vers la capitale. D’olt Ia
complexité des enquétes menées sur de lointaines gestions provinciales et habi-
tuellement réalisées par le systéme.de’périodiques « redditions de comptes »
que Pon imposait au bénéficiaire (de la ferme. Ces redditions de comptes,
qui tenaient une grande place dans'la vie financiére de PEtat et qui étaient lais-
sées en partie A la discrétion ‘du.vizir, se traduisaient généralement par le verse-
ment d’une amende forfaitairé réclamée aux préfets fiscaux ou aux fermiers
&’impéts au bout de 'quelques années ou méme quelques mois d’exercice.
Procédé empirique et:arbitraire, auquel les meilleurs vizirs ne purent cependant
jamais remédier et‘qui devait continuer de caractériser pendant des siécles la
pratique gouvernementale des Ftats islamiques.

Une autre difficulté de Padministration financiére provenait du fait que
les impbts dits fonciers ne pouvaient &tre levés qu’aprés la récolte, 4 une date
fixe du calendrier solaire employé par les cultivateurs, qui ne correspondait 2
aucune date déterminée du calendrier hégirien lunaire. La collecte des impdts
fonciers ne coincidait donc pas avec le prélévement des autres impdts et devait
étre périodiquement retardée puisque l'année hégirienne comptait onze jours
de moins que Pannée solaire.

Services financiers multiples et services de chancellerie dépendaient en tout
cas au x° siécle, et méme dés la fin du Ix® siécle, d’un personnage unique, le
vizir, qui coordonnait leur action en méme temps qu’il assistait et parfois sup-

228



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

pléait le souverain dans ses tiches gouvernementales. Celui-ci en était en effet
arrivé & avoir nécessairement recours  lui pour toutes les questions de politique
générale, sociale, économique, diplomatique et religieuse, qu’il s’agit de pren-
dre connaissance des dépéches envoyées des provinces, qui constituaient tou-
jours pour le calife un grave sujet de préoccupation — tant furent nombreux
les gouverneurs tentant avec des succes divers de s’émanciper ou parfois de
fonder des dynasties pratiquement autonomes —, ou qu'il s’agit d’examiner
les requétes présentées en diverses circonstances et de prendre les résolutions
dont certains exemples, particuliérement concis et bien tournés, furent recueil-
lis par les anthologies -. On a beaucoup discuté sur Porigine de sa fonction, qui
apparut au début de I’époque abbasside aprés avoir été ignorée des Umayyades.
Les premiers vizirs d’envergure ayant été de nationalité iranienne, on a par
exemple soutenu la thése selon laquelle le vizirat était une institution emprun-
tée A la tradition de P’Iran sassanide et méme selon laquellé-le terme de vizir
était iranien et non arabe. D’un examen plus attentif des données de ce pro-
bléme il ressort que, d’une part, le terme de wazir, déja ¢mployé dans le Coran,
se rattache normalement 2 une racine arabe et sémitique et que, d’autre part,
Pinstitution du vizirat ne put guére étre emprubtée & des modeles antérieurs
pour la bonne raison qu’elle ne se présenta point en ses débuts comme une
institution définie.

Le vizirat fut d’abord une charge que le calife attribuait, quand bon lui
semblait, 3 qui bon lui semblait et en la définissant comme bon lui semblait.
Ce fut seulement au x° siécle que ceértains usages parurent étre admis et que
le vizir agit comme un véritable chef de gouvernement responsable d’une
politique qu’il choisissait lui-méme. Quant au terme wazir appliqué d’abord
dans le Coran 4 Aaron, souticn.de Moise, il avait été employé, des lafin de Pépo-
que umayyade, dans les'milieux shi‘ites pour désigner le représentant, le fondé
de pouvoir d’un imam(qui n’agissait pas lui-méme, et son utilisation avait été
la méme dans les mouvements révolutionnaires de tendance abbasside. Une
fois la victoire remportée, I’ancien réle révolutionnaire du wazér n’ayant plus
sa raison d’étre, les califes avaient pris peu 4 peu ’habitude de conférer ce titre
au personnage qui les assistait et qui, généralement, s’occupait de contrdler
une administration financiére dans laquelle il était expert.

Si le vizirat connut deés la fin du vime siécle, avec les fameux Barmakides,
ministres de Hardin al-Rashid, qui dirigérent la vie politique pendant quatorze
ans, un moment particuliérement prestigieux, il n’en éprouva pas moins de
grandes difficultés pour s’imposer. La brutale disgrice des trois Barmakides
dont P’un fut exécuté, tandis que les deux autres, pére et fils, étaient jetés en

229



LA CIVILISATICN DE L’ISLAM CLASSIQUE

prison, montre combien fragile restait la position de ces auxiliaires recrutés
parmi I’élément non arabe de la population. Ils eurent & lutter, au cours du
1xe siécle, contre les chefs de la milice turque, qui avaient entrepris, non sans
succes, de s’immiscer dans les affaires proprement politiques et d’imposer leurs
volontés, non seulement aux ministres, mais aux souverains eux-mémes qu’ils
p’hésitaient point 3 démettre si ceux-~ci ne se montraient pas suffisamment doci-
les. A d’autres époques, notamment au temps de la minorité d’al-Muktadir,
il leur fallut défendre leur politique devant une sorte de conseil de régence qui
comprenait, outre la mére et Poncle maternel du calife, le trésorier, le préfet
de police, le chef des eunuques et le chambellan. Enfin les califes eux-mémes
devaient tenter & diverses reprises de se passer de leur compétence et il y eut
des périodes ot le titre, semble-t-il, ne fut pas décerné : ainsi durant la deuxi¢me
moitié du régne d’al-Ma’miin, puis au début de celui d’al-Mutawakkil. Presque
deux siécles furent en fait nécessaires pour que le «.soutien » par excellence
du souverain réussit 2 imposer son autorité au point.d’étre habilité 4 transmettre
les ordres au chef des armées, & avoir sur lui la"préséance et & jouer un role de
premier plan si le calife venait 2 mourir sans aveir désigné un héritier de fagon
explicite.

A ce moment le vizir, qui avait la libre'disposition du sceau califien, déte-
nait pratiquement le pouvoir, dirigeant, 'administration, nommant les divers
fonctionnaires financiers, les juges] les gouverneurs de province et les chefs
militaires, contrélant et taxant d’amendes sévéres les agents accusés de malversa-
tions et soumis par ses soins/d-des redditions de comptes parfois violentes,
disposant directement du'courrier officiel, procédant lui-méme & Pexpédition
des lettres, recevant éventuellement les ambassadeurs ou en envoyant parfois
lui-méme, suppléantde calife sur le plan diplomatique comme sur le plan mili-
taire ot il pouvait commander aux troupes et sur le plan judiciaire ot il pouvait
présider les hautés cours, prenant les décisions qui s’imposaient en tous domai-
nes et ne consultant le calife que dans les cas graves. Mais ses rapports avecle
calife restaient mal définis : pour tout ce qui touchait a la politique générale,
il ne pouvait agir en principe sans en avoir référé au calife et son action restait
donc dépendante de la liberté que le calife jugeait bon de lui laisser. Méme un
souverain faible tel qu’al-Muktadir, qui était tout disposé & approuver les avis
de son vizir, se réservait le droit de le révoquer le jour ou il estimait que sa poli-
tique avait échoué. En fait P'institution du vizirat, fondée en droit sur ’obliga-
tion ol se trouvait le souverain de « consulter » les hommes compétents, permet-
tait au calife de rendre ses subordonnés responsables des erreurs commises et
de régner effectivement en les opposant les uns aux autres ou en profitant des

230



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

rivalités existant entre les diverses coteries de secrétaires. Aussi bien le vizir,
au début du x¢ sitcle, tombait-il souvent en disgrice et était~il alors soumis
aux traitements vexatoires de son successeur qui examinait sans bienveillance
la maniére dont il avait géré les affaires des musulmans et le traduisait générale-
ment devant une de ces hautes cours de justice dont on a vu plus haut les moda-
lités de fonctionnement.

Le vizirat perdit ensuite de son importance lorsque le calife dut remettre
ses pouvoirs 4 un grand émir puis & un sultan. Toutefois, ces représentants du
calife avaient besoin, eux aussi, de conseillers administratifs qui portérent encore
le titre de vizir et qui en certains cas tinrent une grande place. Le calife de son
cbté conservait auprés de lui un vizir fantdme. Le vizirat fut donc tardivement,
au xr@ siécle, mis au rang des institutions de droit public islamique, méme s’il
ne correspondait pas pour autant 4 une fonction essentielle de Erat et s'il ne
revétait surtout jamais la méme importance d’une époque et@un lieu  I'autre.
Deux sortes de vizirat devaient étre distinguées par les théoriciens, le vizirat de
délégation et le vizirat d’exécution. Distinction formellé, qui ne correspondait
point & des titres officiellement décernés, mais qui rendait compte de la situation
existant chaque fois et des pouvoirs dévolus en conséquence aux vizirs. D’une
maniére générale, 'organisation gouvernementale islamique continua de varier
selon P’équilibre des forces en présence et selon 'importance relative des classes
dirigeantes. Si le principal auxiliaire du calife avait été, chez les Abbassides,
choisi parmi les administrateurs, c’est que’cette dynastie régna sur un empire
étendu au systéme bureaucratique développé. Ailleurs, chez les Fatimides ou
chez les Umayyades d’Espagne, par.€xemple, qui régnérent sur des territoires
plus restreints, le chef du gouvernement pouvait étre également issu d’autres
milieux et porter un titre différent, celui de chambellan (hddjib) par exemple
en Occident.

Le troisiéme aspect.de organisation de ’Etat califien était enfin représenté
par un appareil militaire qui reflétait sans doute plus que tout autre le caractére
«despotique » du gouvernement islamique. L’armée avait été d’abord, au temps
des conquétes, formée de volontaires arabes qui s’étaient peu & peu installés,
soit dans des villes-camps, soit dans des exploitations agricoles appartenant
aux terres conquises. Ces volontaires, mobilisables dans le cadre des circons-
criptions nommées djunds, recevaient une part du butin acquis au cours des
combats. Puis, quand les bénéfices de la guerre étaient devenus plus rares, ils
avaient été nantis d’une pension. Mais, déja A I'époque umayyade, les contin-
gents qui partirent a la conquéte de 'Espagne avaient accueilli dans leur sein
nombre de Berbéres convertis, clients des premiers conquérants arabes. Le

231




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

recrutement s’était donc élargi sans qu’il s’agit encore d’une armée de profes-
sionnels et, au début de I’époque abbasside, la nature de Parmée musulmane
se transforma plus complétement.

Ce fut & Iaide de contingents permanents ol entraient d’importants élé-
ments iraniens que les Abbassides prirent en effet le pouvoir. Désormais les
clients devinrent nombreux dans Parmée et un corps de soldats professionnels
fut chargé de protéger la personne du souverain dans la capitale et de réprimer
dans les provinces les révoltes qui pouvaient se produire, tandis qu’aux fron-
titres veillaient d’autres corps formés des mémes éléments.

Cette nouvelle armée, en grande partie d’origine khurasanienne, devait
&tre ensuite remplacée, au début du 1xe siécle, par des contingents d’esclaves
irano-turcs d’origine auxquels se joignirent trés tot des Berbéres. Leur milice
constitua dés lors le noyau essentiel de I'armée islamique dont les ¢léments
arabes ou méme khurasaniens furent peu A peu exclus: Elle formait de petites
unités commandées par des chefs appartenant aux mémes groupes ethniques
que leurs soldats et dont les califes attendaient une docilité parfaite. Ce dernier
espoir fut cependant dégu. Les maitres turcs s’érigeant souvent en arbitres des
querelles politiques et cherchant A faire.proclamer calife le candidat de leur
choix, Ia nouvelle armée ne fut pas, loin de 13, un élément de stabilité et contri-
bua plutdt A affaiblir ’autorité des califes. Chacun de ses chefs tentait de grossir
les troupes dévouées A sa personne, qui rejetaient au second plan les anciens
contingents ; chacun cherchait & profiter de ses succés militaires pour asseoir
son autorité ; 'indiscipline régnait 3 mesure que les rivalités intérieures minaient
le pouvoir établi. Le processus recommenga d’ailleurs avec chaque nouvelle
petite dynastie semi-indépendante, en dépit des efforts déployés par des sou-
verains comme les Boutyides pour maintenir un équilibre précaire entre contin-
gents turcs et troupes de Daylamites ou par les Fatimides d’Egypte pour oppo-
ser Berbéres, Noirs; Slaves, Turcs, et Arméniens de maniére & les garder sous
leur autorité. )

A coté de Parmée existait aussi un appareil policier qui en était distinct.
Des préfets de police, nommés par I’autorité centrale, étaient chargés de faire
respecter ’ordre public dans toutes les agglomérations. Iis avaient 2 leur dispo-
sition de véritables troupes, parfois importantes, et on les voyait souvent asso-
ciés aux expéditions militaires qui avaient pour mission d’assurer la paix dans
les régions réoccupées. Dans les villes ils faisaient arréter voleurs, ivrognes et
« gens sans aveu », en méme temps qu’assurer tout spécialement le «guet» durant
1a nuit. Parmi eux le préfet de police de Bagdad avait un réle éminent, tenait la
place d’un commandant militaire de la capitale et figurait au nombre des conseil-

232




DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

lers intimes du souverain, qu’il était parfois chargé de remplacer durant ses
absences. :

Du point de vue juridique, la police exécutait les peines légales prévues
pour sanctionner les diverses infractions et infligées par le cadi ; elle appliquait
aussi la peine du talion lorsque la victime le demandait ; mais en outre, elle pou-
vait infliger des peines corporelles arbitraires pour tout acte considéré comme
de nature a nuire & Pordre public. Par 13 le préfet de police exercait le pouvoir
répressif discrétionnaire que le souverain islamique a toujours conserve en toutes
circonstances et en tous lieux et qui entrainait de fréquentes et sommaires exé-
cutions capitales. Ces peines ainsi appliquées, dont les juristes reconnaissaient
Pexistence & cbté des peines légales, pouvaient &ire trés variées. Si le préfet de
police recourait surtout en fait 4 la fustigation ou 4 certains chitiments ignomi-
nieux, il pouvait au besoin, avec Paccord du souverain, infliger la peine capitale.
On comprend donc que la justice répressive en pays musulman efit ét€ A ’époque
marquée par un caractére nettement arbitraire, en dépit des précautions qui
avaient été jadis prises par le texte coranique.

A cbté du préfet de police figurait encore un magistrat dont le role n’est
pas facile 3 définir, malgré les apparences, et quitenait une place trés impor-
tante dans la vie sociale. C’était le muhtasib chargé de cette fonction de hisba
que Pon présente le plus souvent comme consistant 4 « ordonner le bien et inter-
dire le mal ». Dans la pratique on pouvait fe confondre avec un simple fonction-
naire urbain qui surveillait les meeurs; réprimait les fraudes commerciales et
se livrait parfois a des contrdles trés précis. Une série de manuels anciens de
hisba, tous postérieurs au X1¢ siécle et qui furent écrits les uns dans I'Orient,
les autres dans P’Occident musulmans, nous renseignent par exemple sur la
maniére dont le muhtasib €% sessubordonnés exergaient leur autorité ea contrd-
lant surtout Pactivité des artisans ou des commergants, en réprimant les transac-
tions malhonnétes ou fraunduleuses, en vérifiant exactitude des balances * et
des mesures * utiliséés 'dans les marchés *, en veillant 3 'entretien des villes et
en assurant la libre circulation dans les rues. Mais il ne faudrait pas conclure
que la fonction d’un tel personnage, qui paraissait succéder dans les villes
syriennes a I’agoranome des cités hellénistiques, et été en quelque sorte islamisée
de fagon superficielle. En réalité ce surveillant des marchés avait aussi et surtout
4 s’assurer qu’un « bon esprit », comme on dirait aujourd’hui, régnait dans la
population. C’était lui qui était chargé de la propagande lorsque s’instaurait
un nouveau régime et qui devait veiller, par exemple au X11° siécle dans la Syrie
récemment arrachée & la domination fatimide par les épigones des Saldjoukides,
i ce qu’on ne répétat pas de chansonnettes insultant lamémoire des trois premiers

233




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

califes. I1 tenait ainsi une place toute particuliére dans ’organisation politique |

et sociale. S’il apparaissait parfois comme un auxiliaire spécialisé du préfet de

|

i
|

police, il se montrait aussi un censeur qui pouvait se permettre d’adresser des -

avis ou des semonces au souverain lui-méme, un arbitre des bonnes meeurs et
des opinions justes qui, dans le domaine qui lui était propre, n’avait d’ordre
a recevoir de quiconque, bref le gardien de I’ordre moral islamique : tout acte
répréhensible, tout manquement extérieur 4 la Loi, toute doctrine condamnable
relevaient de son autorité.

°

Le droit islamique, que prolongeaient 4 Pépoque médiévale des institutions

publiques inspirées en grande partie par ses principes généraux et devenues en .
tout cas partie intégrante de ses dispositions, informait d’abord, on I'a vu, le
comportement individuel des musulmans. Le respect-de ses régles et de ses pré-

ceptes était indispensable au croyant pour acquérir gette intégrité morale (“addla)

sans laquelle son témoignage ne pouvait &treregu’ en justice, ainsi que pour

conserver, selon les uns, ou fortifier, selon les autres, une foi qui était son signe
distinctif et son moyen de salut. Des preseriptions cultuelles et des obligations
d’ordre social ou familial qu’il définissait’devait donc nécessairement partir
tout effort d’approfondissement religieux et moral.

Se greffant sur cette base solide,la piété personnelle pouvait s’exercer, on
P’a vu, par Padoption d’usages recommandés, dans le cas de la Priére et de ses
pratiques surérogatoires comme-dans celui du Jeline par exemple. Mais elle
pouvait aussi s’exprimer ‘par une tendance qu’on rencontra dés une époque
ancienne chez certains. hommes pieux, notamment ceux qui étaient imprégnés
de soufisme, et qui consistait a intérioriser les rites les plus courants. La meil-
leure expression dé-cette tendance est sans doute fournie au x1° siécle par I'ceu-
vre d’un Ghazili, préoccupé de favoriser la « rencontre de ’dme avec Dieu »
lorsqu’il souligna le sens profond qu’il convenait d’attribuer aux diverses obli-
gations du droit et la maniére dont il fallait les accomplir pour qu’elles fussent
vraiment profitables. Son commentaire des actes du Pélerinage est & cet égard
particuliérement significatif. Si le pélerin par exemple ne devait pas se livrer
au négoce, c’était selon lui pour pouvoir librement « penser & Dieu ». La méme
raison expliquait qu’il ne dat pas davantage se plier aux exigences fiscales des

émirs locaux, ni dépenser avec excés durant son voyage, s’abstenant volontaire- |

ment de toute discussion et de toute conversation qui pussent le pousser 4 com-
mettre des actes illicites, faisant le voyage 2 pied si possible, sinon 4 dos de mulet,

et ne portant que de modestes vétements. Ce qu'il lui fallait donc comprendre,

’

234



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

cétait qu’il n’était pas possible de s’approcher de Dieu sans renoncer aux pas-
sions et aux plaisirs, ni d’accomplir les prescriptions du Pélerinage sans le désir
de voir 1a face de Dieu dans I’au-deld. L’essentiel était d’avoir auparavant réparé
sincérement les torts commis envers autrui et de s’étre préparé au départ comme
s'il s’agissait du dernier voyage, puis de se comporter au cours du Pélerinage
lui-méme comme si ’on se trouvait en face de son Seigneur et d’éprouver alors
- au plus profond de son cceur la vénération, la crainte, 'espoir et I'amour :
la « tournée » rituelle n’était-elle pas la « tournée du cceur en présence de la
divinité » et la Maison de Dieu n’était-elle pas & la présence divine ce que le
corps de Phomme était 4 son dme, tandis que la « lapidation » devait inciter le
pélerin 3 combattre Satan en son cceur avec autant d’ardeur qu’il en mettait 4
jeter les cailloux rituels ?

Mais la tentative d’al-Ghazili, malgré son désir de vulgariser les concep~
tions soufies, ne toucha que des milieux relativement restreéints. En fait, de
son temps comme auparavant, le sentiment religieux qui's’exprimait par des
invocations souvent stéréotypées correspondait généralement a des intentions
moins élevées. La vie religicuse personnelle était en effet surtout dominée
par les simples notions de crainte de Dieu et d’espoir dans son pardon garanti
par la foi. L’homme pieux était alors, par définition, celui qui craignait un Sou-
verain aux décisions imprévisibles et parfois-arbitraires, auquel on devait obéir
et de qui il fallait implorer la miséricorde. Car ’autre volet du diptyque était que
le mal existdt en ce bas monde, Dieu ayant permis a Satan de tenter les hommes
-— méme si ’Islam ne connait pas.]a notion de « péché originel » — et Satan
étant ’ennemi de ’homme. Contre cet ennemi il était donc nécessaire que tout
fidéle demandat protection & Dieu, ainsi qu’il ressort de maintes formules conte-
nues dans les priéres personnelles ou gravées sur les monuments.

Le méme sentiment §e, faisait jour dans les pratiques de piété populaire
et parfois superstitieusé qui conduisaient  révérer lieux et objets sacrés et qui
avaient concouru 2 introduire dans I’Islam la visite des tombes etle culte des
saints. Il n’était pas jusqu’aux amulettes *, talismans et méme procédés de
magie qui ne fussent employés parfois dans ce dessein, en dépit de la condam-
nation portée contre eux par la plupart des docteurs.

La demande de pardon pouvait aussi agir en faveur d’un défunt. Tout
acte de piété pouvait en effet étre « offert » et cette pratique était reconnue non
seulement par les milieux imprégnés de mysticisme, mais par des juristes tra-
ditionalistes eux-mémes comme le hanbalite Ibn Kudima qui justifiait & ce
titre la « visite des tombes » et les priéres que P’on récitait A cette occasion. C’était
aussi en vertu de ce principe de réversibilité des mérites qu’un musulman

235




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

pouvait, et méme devait, en certains cas, faire le Pélerinage pour un défunt qui
ne s’était pas acquitté de cette obligation ou pour un fidéle vivant qui en était
empéché.

Cette vie religieuse était donc fort éloignée en fait dufatalisme donton gra-
tifie volontiers la mentalité musulmane. S’il est vrai que la notion de toute-puis-
sance divine restait dominante, elle n’étouffait pas nécessairement, au contraire,
Pinitiative individuelle; elle n’inhibait pas 'effort de chacun pour obtenir le
salut, quelle que fit la justification théologique donnée chaque fois au libre
arbitre. Aussi bien le fatalisme n’était-il pas une doctrine, mais seulement une
attitude qui fit son apparition quand le monde musulman se trouva en état
d’infériorité par rapport 4 ce qui ’entourait et qui se répandit, en conséquence,
lors des contacts avec le monde occidental moderne. Ce ne fut jamais une posi-
tion défendue par les docteurs et hommes de religion qui en aucune fagon ne
Padoptérent, soucieux qu’ils étaient plutét d’attribuer-tel cataclysme aux fautes
que les hommes avaient commises et dont ils avaient,'selon eux, a se repentir.

A ces pratiques de piété sajoutait encore le respect de principes éthiques
généraux. Ceux-ci avaient été pour la plupart, énoncés déja dans des versets
coraniques exaltant des vertus surtout « sociales », celles que devaient encore
vanter dans la suite nombre de « dicts » du Prophéte et de ses Compagnons.
Car les ouvrages de la Tradition eux-fhémes, qui envisageaient surtout ’aspect
juridique de Ia vie religieuse, ne négligérent jamais de faire une part 2 la morale
et de donner des conseils destinés.a développer les préceptes coraniques. Mais
3 ces principes s’étaient ajoutés des éléments puisés & d’autres sources et la
réflexion des penseurs musulmans avait abouti dés 'époque classique & P'éla-
boration d’une éthique qui, tout en reposant sur le texte révélé, n’en avait pas
moins incorporé desidées venues du dehors.

Le premier fonds assimilé était originaire de I’Arabie antéislamique. Les
bédouins avaient un systéme de valeurs fondé sur quelques vertus simples, la
maitrise de soi, la générosité, le courage, la fierté, toutes vertus qui correspon-
daient 2 la virilité ou muruwwa. Ces notions ne purent qu’étre reprises par
I’Islam, qui se contenta d’insister, par exemple, sur la constance dans I’épreuve
que devait observer un véritable croyant et sur la confiance qu’il devait mani-
fester, en toutes circonstances, dans la providence divine. Lamuruwwa ancienne
eut ainsi son contenu légérement modifié, mais resta en quelque sorte la qualité
essenticlle. La ot le bédouin se maitrisait 4 la fois par dignité personnelle et
pour éviter les conséquences ficheuses que des actes impulsifs pouvaient entrai-
ner pour lui-méme et pour son clan, le croyant justifia sa retenue par la crainte
de Dieu et sa confiance en son Créateur. Mais si la maitrise de soi devint ainsi

236




DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

une vertu islamique, il n’en fut pas autant de la jactance, habituelle aux bédouins
et qui constituait la contrepartie de leur tempérance : les moralistes lui oppo-
sérent en effet la nécessité de ’humilité, de la modestie, sans d’ailleurs réussir
3 extirper attitude de fierté dont de nombreux poétes classiques se firent les
chantres et dont la mentalité musulmane resta en quelque sorte imprégnée, se
contentant le plus souvent de chercher 2 justifier, au nom de I’appartenance
au peuple €lu, un ancien sentiment né de laseule conscience de ’arabisme. Quant
4 Pesprit de clan, il fut remplacé par le devoir de fraternité entre musulmans,
devoir qui n’empécha pas I'esprit de division de reparaitre parfois sous une
autre forme, celle du sectarisme religieux.

La notion ancienne de muruwwa fut également renforcée et nuancée par la
morale iranienne ou indo-iranienne qui s’était fait jour 3 travers des ccuvres
telles que les apologues de Kalila et Dimna, traduits par Ibn al-Mukaffa® dés
le vinre siecle, et les épitres originales du méme auteur. Cette-éthique, qui était
4 1a fois une sagesse pratique propre a régler les rapports' sociaux et un idéal
permettant & ’homme de promouvoir sa personnalité face’ aux dangers de toutes
sortes qui le menacent dans un monde essentiellement'mauvais, faisait une place
de premier plan 4 la dignité personnelle, fondéedstir Ia modération des désirs
et des ambitions, ainsi qu’a la fidélité dans ’amitié. C’était 13 une éthique essen-
tiellement humaniste et pessimiste qui, ed/dépit de ses fondements peu reli-
gieux, vint se fondre avec I’idéal islamigue'nouveau, comme en témoignent les
diverses anthologies qui font une place,de choix aux sentences iraniennes.

Une attitude différente devait-encore apparaitre chez les philosophes
imprégnés d’hellénisme tels que Miskawayh. Celui-ci, pour échafauder une
morale conforme aux exigences.de I'Islam, prit pour base 4 la fois des conceptions
aristotéliciennes et néo-platoniciennes et en vint i accorder une place de choix
quatre vertus cardinales ~=sagesse, tempérance, courage et justice — auxquelles
se rattachaient des vertus secondaires. Les vertus principales étaient en outre
considérées comme un juste milieu entre des vices s’opposant deux a deux.

De pareils recours aux sagesses antiques, iranienne ou hellénique, n’avaient
en fait rien d’étonnant, car les vertus pronées par des penseurs imbus de tradi-
tions étrangéres n’étaient pas ensomme trés différentes de celles qu’exaltaient
les docteurs et traditionnistes eux-mémes. Tout au plus peut-on dire que le
contrdle des passions menait chez ces derniers, non seulement & rejeter le men-
songe, I'avarice, ’égoisme et la cupidité, & réprimer la colére et Porgueil, 4 étouf-
fer P'esprit de domination, mais aussi 4 pratiquer la tempérance, & n’user des
biens de ce monde qu’avec modération, 4 craindre Dieu et A observer une atti-
tude digne et calme. On vit méme chez un Ghazili les tendances ascétiques

237



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

islamiques se combiner 2 un héritage antique pour constituer une morale dont
le fondement restait la crainte du Jugement dernier ainsi que le danger des désirs
impulsifs inspirés le plus souvent par Satan, mais dont Pexpression ne dépassait
pas un idéal de vie sage dominée par le respect extérieur de la Loi.

Les moralistes de ce genre ne laissérent pas d’ailleurs d’avoir recours aussi
A leur jugement personnel et de s’interroger sur tes conflits qui pouvaient surgir
entre préceptes équivalents. Ce que fit par exemple al-Ghazili lorsqu’il examina
les cas de conscience posés par U'interdiction du mensonge et s’y étendit longue-
ment, indiquant en quelles circonstances le respect de la vérité nuisait au respect
que on doit 3 autrui et méritait alors d’étre négligé. Mais de pareilles réflexions
ne mettaient pas en cause Paccord nécessaire entre la morale islamique et la
raison qui était A la base de tous les systémes proposés, accord dont on trouve
une excellente formulation sous la plume du juriste al-Méawardi : «Il faut suivre
la raison en tout ce que la Loi ne défend pas et accepter la Loi en tout ce que
Ia raison ne défend pas, car la Loi ne saurait rien prescrire qui soit défendu par
la raison ni la raison rien commander de ce que défend la Loi. »

L’éthique musulmane peut donc étre définie A ’époque classique comme
le point de rencontre de trois courants apparemment différents : une morale
révélée que venaient parfois muancer des aspirations ascétiques, une morale
d’inspiration philosophique appuyée sur la seule raison, et une sagesse pratique
surtout sociale. Sur origine de ces trois courants que les moralistes admet-
taient de méme maniére et 'dont ils se contentaient de classer et de hiérarchiser
les valeurs, & Pinstar‘de ce que fit notamment un Mawardi, les musulmans ne
se posaient guére de questions. Attitude qui peut surprendre, mais qui s’expli-
quait en fait par.le sentiment primordial de supériorité qui était alors leur
apanage et qui restait le fondement de Papologétique en méme temps qu’il
animait les moindres gestes de la vie privée. .

Cétait ce sentiment qui transparaissait dans ’exorde des ouvrages doctri-
naux ou juridiques les plus techniques,  travers ces formules de louange 3 Dieu
et 4 son Prophéte, fondateurs de la communauté islamique, dont on peut deman-
der a la profession de foi du hanbalite Ibn Batta un exemple caractéristique :
« Le plus précieux des bienfaits que Dieu nous ait prodigués et la plus considé-
rable des faveurs dont Il nous ait comblés, y lit-on en effet dés les premicres
lignes, est de nous avoir conduits a la connaissance que nous avons de Lui,
de nous avoir amenés A reconnaitre Sa puissance souveraine, d’avoir fait de nous

238



DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE

les adeptes de la religion de la vérité et les membres de la communauté de la
véracité. » Et les doxologies continuaient en énumérant chaque fois les qualités
delareligion ainsi apportée aux hommes pourleur plus grand bonheur : « Louange
4 Dieu! Nous Le louons et Le glorifions pour tout ce qu’ll a fait & notre égard.
Il nous a conduits 4 I'Islam et nous I’a enseigné; Il nous a donné le privilége de
la sunna et nous I’a révélée; Il nous a appris ce que nous ignorions. Grandes
sont les faveurs de Dieu envers nous! Que Dieu prie sur Muhammad Son
Prophete agréé et Son Envoyé élu! Dieu a envoyé Muhammad pour apporter
la preuve [de Son existence], affirmer Son unité et lancer ’appel & Lui en usant
de sagesse et d’exhortations bienveillantes. Louange & Dieu pour les lois pures,
les traditions élevées et la morale sublime qu’Il nous a données. »

Le sentiment ainsi exprimé débordait encore le domaine proprement
religieux et moral. C’était lui que I’on retrouvait dans cette conscience de P’isla-~
mité, en tant que monde séparé et fier de son originalité, qui éxistait également
alors & un degré variable chez tous les musulmans et qu’il faut demander aux
cuvres des anciens géographes de nous révéler dans.toute sa vigueur. On y voit
Iborizon de I'« homme islamique » se borner volontairement aux limites du
monde dans lequel se mouvaient & I’aise — en'dépit des guerres, des frontitres
intérieures et des dissensions religieuses ou politiques — marchands, artisans,
lettrés et hommes de religion se reconnaissant d’abord comme membres de la
communauté musulmane. Le godt quechacun avait d’y observer les caractéres,
les meeurs, Ia vie religieuse et économigue avec la nette conscience d’une unité
prévalant sur les divergences, est\en soi~méme remarquable, Mais il ne Pest
Ppas moins de noter le manque.de curiosité montré par les mémes person-
nages lorsqu’ils abordaient.des’pays ou ils se sentaient étrangers et dont ils
ne franchissaient les frontiéres qu’avec un étonnement assorti de mépris et de
crainte.

A cet état d’esprit.nous devons les descriptions si colorées du monde isla-
mique que nous ont laissées les géographes du xe siécle, lorsqu’ils réunissaient
les données qu’ils avaient acquises en travaillant bien souvent pour les « services
de renseignements » de tel calife ou tel autre dynaste. Du méme état d’esprit
relevaient, 4 'opposé, les récits plus ou moins légendaires rapportés par les
quelques voyageurs musulmans que leurs activités commerciales ou diplo-
matiques avaient amenés  se hasarder dans des régions plus lointaines et &
visiter, soit I’Afrique orientale et ’Extréme-Orient oi étaient installées quelques
colonies de marchands musulmans, soit les pays slaves et le monde byzantin
lui-méme que personne ne traversait réguliérement en dépit de sa proximité
¢t pour lequel on disposait surtout des relations d’anciens prisonniers. Ceci

239



N

LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sans oublier bien str un Occident chrétien qui était encore plus difficile d’acces
et que travestissaient 4 plaisir les descriptions les plus fantaisistes.

Cette maniére de voir des géographes, faisant volontairement de I'Irak le
centre de la terre habitée et le foyer de la civilisation par excellence, rejoignait
en fait celle des savants et penseurs 4 P'orientation plus doctrinale ou juridique
qui se bornaient pour leur part & discuter des divergences existant entre sectes
islamiques et ne sortaient que rarement du cadre ainsi imposé dés I’abord a
leurs réflexions. Certes, il en fut parmi eux qui entamérent a 'occasion des polé-
miques ardentes avec les représentants des doctrines manichéennes ou chre-
tiennes ; d’ot1 une certaine propension des théologiens, dés une époque ancienne,
2 prendre soin d’exposer, pour mieux les réfuter, des doctrines étrangeres
auxquelles vinrent, au XII® siécle, s’ajouter les théories des philosophes grecs.
Mais toujours se maintenait au fond de leur pensée la conviction qu’eux-mémes
appartenaient d’abord, par définition, au seul monde ‘qui fit digne d’exister
en vertu de la révélation divine et des victoires militaires qui en avaient garanti
Pauthenticité. Et cette conviction suffisait pour leur faire négliger le plus sou-
vent tout véritable effort de compréhension des doctrines adverses, tandis qu’ils
se contentaient d’affirmer et de réaffirmer;enface d’une chrétienté ennemie ou
soumnise, les principes autour desquels se regroupait leur propre Communauté.

290



TROISIEME PARTIE

ECONOMIE ET
MILIEUX SOCIAUX







CHAPITRE VII

PAYSAGES ET
RESSOURCES DE L’EMPIRE

des écoles de pensée et Peffort de réfiéxion’ juridique modeler la

vie religieuse et sociale, fut aussi le reflet du monde dans lequel elle
se développa. Sans doute s’épanouit-elle surtout/grice A une vie urbaine qui
s’intensifia d’une fagon remarquable avec I’expansion de I'Islam, la ville étant,
comme on I’a maintes fois souligné, le cadre privilégié des diverses manifes-
tations du culte et de la vie intellectuelle. Sans doute aussi fut-elle réservée,
dans ses manifestations matérielles les plus spectaculaires, aux milieux riches
et plus particuliérement aux miliéux aristocratiques et souverains. Sans doute
encore s’affermit-elle en opposition avec le bédouinisme, resté lié anx pratiques
antéislamiques, et avec la vie campagnarde, apanage des populations conquises.
Il n’en reste pas moins qu’elle demeura conditionnée par Iexistence d*un empire
aux vastes territoires €tyaux paysages variés, ol P’existence de groupements
humains ethniquement disparates, soumis & des facteurs naturels souvent diver-
gents, échappa aux tendances unificatrices de I’Islam urbain.

Civilisation citadine certes, cette civilisation fut aussi une civilisaton des
zones désertiques et surtout une civilisation de I’eau ou plus exactement des
régions vivifiées par I’eau et par Pirrigation. Dominée par la constante présence,
autour de ses centres culturels les plus prospéres, d’étendues vides et sauvages,
pratiquement inassimilables 4 un Etat policé, quoique toujours destinées 2
infléchir son destin, elle fut en méme temps et avec un relief, par opposition,
d’autant plus frappant la civilisation des grandes terres nourriciéres peuplées
et fertilisées grice au travail humain, Elle n’avait été 3 cet égard que I’héritiere
d’autres civilisations, celles qui depiis des si¢cles, au long des mémes fleuves

LA civilisation islamique classique, dont on a vaplus haut la diversité

243




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

abondants ou dans les mémes oasis péniblement conquises sur la steppe, avaient
avant elle exploité les mémes vallées ou les mémes plaines qui fournissaient la
base essentiellement agricole de leur économie. Aussi bien cette pérennité
d’anciens foyers de vie sédentaire, assurant la richesse du Moyen Age islamique
comme ils avaient alimenté celle des royaumes orientaux de I’Antiquité, impli-
quera-t-elle la continuité de certains modes d’agir et de penser & P’intérieur d’une
société transformée pourtant sous I’influence d’une religion 4 qui elle devait
sa plus grande originalité.

L’importance du réle ainsi joué par le maintien d’une agriculture * de
type antique se fit méme sentir lorsque P’essor artisanal et commercial y eut
ajouté de nouvelies ressources et justifié le développement de cités parfois
gigantesques aux croisements des voies commerciales, Celles-ci ne se dévelop-
pérent en effet que dans les lieux oir avaient été réalisées d’abord les conditions
indispensables au travail du cultivateur et 2 la collecte des produits de premiére
nécessité sur lesquels reposait la vie des agglomérations urbaines, produits qui
continuaient alors de contribuer au rendement.de' I'impdt comme a Penrichis-
sement des citadins propriétaires des terres. Bagdad par exemple, qui fut une
des capitales abbassides a prétentions d’abord impériales, n’aurait pu naitre ni
s’étendre ailleurs que dans ce terroir inténsément cultivé du Sawad, dont les
revenus fournissaient P'essentiel de la-cassette souveraine et dont la gestion
constituait la tdche indispensable i Papprentissage des secrétaires et grands
commis de PEtat. .

Et les conséquences de.cette nécessité économique initiale apparaitront
encore lorsque se manifestera le déclin démographique de telles villes, ruinées
certes a la suite de faits historiques précis, mais aprés avoir subi aussi le contre-
coup du déclin qu’avaient.Commencé a connaitre les régions agricoles voisines,
faisant peu 2 peu retour 2 la steppe et cessant de servir de support 2 la cité
islamique traditionnelle. Ce qui revient & souligner la place de premier plan
tenue, parmi les facteurs d’évolution de la civilisation classique de 1’Islam, par
les éléments constitutifs d’un espace qu’avaient d’abord délimité les frontiéres
de Pempire.

[ ]

Le premier de ces éléments était dd 2 la forte proportion, au sein de cet
empire comme 4 son entour, de terres desséchées et désolées, parcourues
seulement par des nomades pauvres et avides qui pesérent de tout leur poids
sur Phistoire de I'Islam comme sur la mentalit¢ profonde de ’homme isla-
mique au Moyen Age. Réalité géographique tellement évidente qu’elle n’a

' 244



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

méme pas besoin d’étre démontrée & quiconque prend contact aujourd’hui
encore avec la zone subdésertique, 3 la fois chaude et séche, dans laquelle
s’était située la premiére prédication de Muhammad et se développa ensuite
le domaine de ses successeurs, a I’intérieur d’un méme ¢ climat » bien souvent
décrit et vanté par les anciens géographes arabes. Qu’il s’agisse des hauts pla-
teaux asiatiques ou africains, les solitudes inhospitaliéres y abondent toujours,
ol les difficultés de transport et de résidence commencent a peine 3 s’effacer
grice aux possibilités de la technique moderne. Etendues pierreuses nivelées
par une érosion ancienne ou hérissées de plissements abrupts qui s’opposent 3
la pénétration des routes, steppes verdissant uniquement 4 la saison des pluies
ou bien étendues de sable marquées par P’absence compléte d’eau courante -
et la rareté¢ des puits, de nombreuses régions islamisées continuent de ne
connaitre 3 ’époque actuelle d’autre type de peuplement que leur cccupation
temporaire par le voyageur ou le pasteur, 'un parcourant’/au plus vite des
pistes depuis longtemps jalonnées, 'autre cheminant en fonction du temps et
de la végétation pour faire profiter son troupedu’ des moindres paturages
favorables. .

Et les conséquences historiques découlant’de cette situation ne firent
quaffirmer, d’une période a lautre, le danger que constituait pour la civi-
lisation islamique le périodique retour,(sous Peffet des mémes causes, de
scénes analogues de guerre et de destructon, provoquées par Pirruption, en
territoire cultivé, de bandes nomades'encore frustes, réitérant et exagérant les
désordres qui avaient accompagné le premier essor de la puissance musulmane.

Né de fait sur les franges du désert, sinon accepté d’abord par des bédouins
qui furent plus pour Muhammad de temporaires alliés que des néophytes
convaincus, I’Islam, on lesait;avait été porté dans son extension triomphante par
la ruée des tribus de ’Arabie, qui remplacérent alors leurs luttes intestines par
une commune entreprise de pillage et de conquéte. Les steppes s’étendant entre
Ia bordure méditerranéenne cultivée du territoire syrien d’une part et les riches
plaines alluviales du Tigre et de PEupbrate d’autre part, furent alors annexées
al'immense péninsule voisine. Livrées aux migrations des éleveurs de chameaux
qui y avaient 3 Poccasion déja pénétré dans leur quéte saisonniére de paturages
ou dans leurs activités caravaniéres plus pacifiques et y avaient fait méme par-
fois reconnaitre Pautorité de leurs confédérations, mais sans y régner jamais
€n maitres absolus, elles devinrent ainsi le lieu d’habitat normal de ces grandes
familles bédouines qui devaient y préserver jusqu’a nos jours certains aspects
traditionnels de leurs meeurs et de leurs modes de vie. En méme temps se

.répandaient jusqu’aux confins de 'empire ces troupes de combattants arabes de

245



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

la premitre heure qui allaient implanter, en Afrique du Nord comme en
Transoxiane, les descendants de leurs plus fameuses tribus, arrondir leurs
possessions personnelles par des terres nouvellement conquises qui constituaient
pour une part leur butin, les islamiser enfin par leur présence comme par la
symbolique dispersion, aux confins de ce monde, des tombeaux de Compagnons
du Prophéte tombés en martyrs * au cours de ’aventure.

Quelles que fussent dans la suite les rapides transformations subies par
la majorité de ces conquérants, disséminés parmi des sédentaires et bientét
assimilés par eux, & I’écart du fonds tribal auquel les rattachait seul désormais
Porgueil de leur race, le phénoméne de Penvahissement des mémes territoires
par de nouvelles vagues indisciplinées allait réguliérement se répéter. Parfois
sous la forme d’incursions de médiocre ampleur aboutissant 3 la ruine d’une
cité ou 4 I’établissement d’une petite dynastie locale comme celle des Mirdas-
sides au x1° siécle, parfois sous celle d’invasions:barbares se développant 4
Péchelle d’un continent comme les poussées des vagues turques ou mongoles.

Les circonstances précises variérent chaque)fois, en méme temps que va-
riaient des foyers d’origine qui, pour les mouveéments importants, se situérent
le plus souvent en dehors de ’empire, dans(ces solitudes de I’Asie centrale qui
furent de véritables « réservoirs » de hordes conquérantes. Mais les moyens d’ac-
tion devaient rester en chaque cas les mémes, la mobilité de la troupe nomade
formée de cavaliers compensant sonyinfériorité numérique pour lui permettre de
triompher en rase campagne des.armées réguliéres avant que tombe bientdt
entre ses mains le pays tout.entier, y compris les villes d’abord protégées par
leurs remparts. Et les conséquences matérielles, dommageables d’abord pour
le sédentaire, demeuraient'de’ méme semblables.

Ainsi s’expliquent-la.naissance et le maintien, dans la pensée du paysan ou
du citadin musulmans, 'd’un sentiment 3 peu prés constant, cette grande crainte
de Phomme du.désert errant et rapace, destructeur de tout ce qu’il rencontre,
dont I'expressionila plus frappante se trouva dans les efforts de réflexion histo-
rique, « sociologique » méme a-t-on pu dire, menés au x1ve siécle par un penseur
comme Ibn Khaldin. « Les bédouins sont en effet, écrivit-il dans des pages
célebres, gens de pilleries et de brigandage : tout ce dont ils peuvent se saisir
sans lutte et sans danger, ils 'enlévent, puis ils s’enfujent vers leurs paturages
du désert [...] Les tribus qui se retranchent contre eux dans les rochers des mon-
tagnes sont & P’abri de leurs rapines et de leurs violences, car ils n’escaladent
point les hauteurs, ni ne s’engagent dans des terrains difficiles, ni ne s’exposent 4
des dangers pour les atteindre. Mais les plaines, s’ils peuvent s’en emparer du
fait qu’elles sont mal gardées ou que le pouvoir gouvernemental manque de

246




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

force, deviennent leur butin et la proie qu’ils déverent : ils y multiplient leurs
incursions, leurs pilleries et leurs violences, en raison de la facilité qu’elles
leur offrent, si bien que leurs habitants finissent par tomber sous leur domination;
puis ils se les passent les uns aux autres, et le désordre aboutit 2 la ruine de leur
civilisation : Dieu a puissance sur Ses créatures; Il est I'Unique, le Coerciteur,
etil n’est point d’autre Seigneur que Lui! Ces bédouins sont en effet un peuple
farouche, chez lequel la rudesse de meeurs s’est ancrée au point de devenir leur
tempérament propre et leur naturel ; et ils s’y complaisent, parce quelle leur
permet d’échapper 4 ’emprise de P'autorité et 2 la sujétion 3 un gouvernement.
Un tel naturel est incompatible avec la civilisation, et leur interdit de se déve-
lopper, car errer et étre les plus forts sont les seuls buts que leur assigne leur
maniére de vivre, ce qui interdit la vie citadine, de laquelle dépend la civili-
sation, et est incompatible avec elle. »

Ces paroles dures contiennent assurément une grande)part de vérité.
Motivées par un exemple précis qu'Ibn Khaldin ne pouvait oublier, celui de
la ruine de la prospére Ifrikiya ziride par les hordes des Band Hilal et des Band
Sulaym venues de I’Orient, elles stigmatisent en fait.des désastres récurrents
tout au long du Moyen Age islamique dont les_réalisations matérielles et Ia
culture, fragile et raffinée, restaient exposées, dés'la moindre faiblesse du pou-
voir central, aux déprédations et aux assauts’des nomades qui en avaient long-
temps envié les trop visibles richesses.

Turcs, Berbéres, Mongols et autres énvahisseurs venus de la steppe pour
fonder des dynasties appelées 4 briller’ ensuite d’un vif éclat, commencérent
tous par accumuler les ruines. Certains le firent plus brutalement encore que
les troupes arabo-musulmanes dela conquéte, qui s’étaient par endroits instal-
les avec P’accord de populations locales souhaitant leur venue. Ils concoururent
donc, comme le firent les Arabes nomades et peut-étre plus encore qu’eux, i
étendre les superficies Propres 2 une existence pastorale primitive, aux dépens
de bien des terres cultivées laissées désormais 4 Pabandon. Au point que I’on
arrive 4 se demander aujourd’hui, non pas comment disparurent tant de mo-
huments condamnés 3 I’ensevelissement sous leur propre poussiére dés que
leurs habitants les avaient quittés, mais comment purent survivre a ces désas-
tres successifs tant de vestiges impressionnants et dont les plus significatifs
D'ont pas encore été fouillés. 8

[ J

Aussi bien le nomade qui attendait avec impatience le moment de faire
Irruption ou de s’infiltrer dans les terres cultivées voisines était-il par défini-

247



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tion un pillard aux dents longues qui n’avait jusque-ia jamais réussi 4 amasser
de biens durables. Avant méme Pépoque des grandes invasions qui transfor-
meront si profondément le monde musulman & partir des X1°-X11° siécles, c’est
la figure qu’en connaissait déja la littérature arabe classique out le bédouin était
dépeint comme un &tre dépenaillé et perpétuellement affamé, condamné sans
fin 4 Perrance, voyant s’effacer jusqu’aux traces de ses gites d’étape et de
ses campements abandonnés « dans les replis des dunes » que balayaient « les
vents du sud tourbillonnants et les tempétes du nord », tous vestiges sur les-
quels il aimait & pleurer dans des vers évoquant immanquablement le souvenir
des jours d’antan.

Incapable d’échapper & une mentalité d’homme simple, éloquent et
cupide, pour qui comptaient surtout la force calme, la ruse, ainsi qu'une ténacité
formée a la lutte constante des éléments, ce bédouin n’avait d’autre fortune que
son troupeau d’ovins ou de chameaux, d’autre nourriture que leur viande ou
leur lait complétés du maigre rapport de ses chasses, d’autre demeure que sa
tente grossiére de poil de chévre ni d’autres raffinements que les produits d’une
industrie domestique familiale et rudimentaire:(]l ne vivait point pour autant
sans rapports avec le sédentaire. Lors méme’qu’il n’émergeait point du désert
en conquérant pour lui faire sentir son joug, il lui demandait certains produits
nécessaires & son existence frugale, tel'son approvisionnement en farine, dattes
et surtout armes ou harnachements; Il pouvait aussi lui rendre & 'occasion ser-
vice comme berger, pourvoyeur\dé laine, mercenaire ou méme guide et
convoyeur. Ainsi aida-t-il par ‘moments au développement d’un commerce
qui se faisait au moyen de,caravanes reliant, par-dela les zones inhospitalieres,
les divers centres citadins\et qui justifie en un scns le nom de «civilisation du
chameau » appliqué parfois 4 la civilisation arabo-islamique. Le dromadaire,
qui fut toujours lacrichesse des troupeaux bédouins d’Arabie, fournissait en
effet les moyens e transport indispensables aux voyageurs et aux marchands
selon un systémie qui avait, avant I'Islam, assuré la prospérité de lactive
bourgade de la Mekke oit vécut Muhammad.

Mais cette participation aux activités commerciales elles-mémes ne fut
jamais le fait que d’un petit nombre de bédouins au milieu de tous ceux qui
se contentaient de percevoir des droits sur certaines pistes habituelles ou plus
simplement de saisir et de voler les marchandises 3 leur passage. LA encore
le nomade agissait avant tout comme un ferment de désordre et contre lui
durent &tre gagnées, 3 Pinstar de ce quavait déja fait Muhammad lui-méme,
les plus dures batailles de Phistoire ancienne de I'Islam. Il suffit d’en prendre
pour exemple les troubles de Pépoque umayyade ol les efforts des gouvernants

248




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

pour maitriser 'esprit d’anarchie et la rudesse des premiers conquérants arabes
permirent seuls d’asseoir PEtat sur une base solide en méme temps que naissait
une société composite dans laquelle Pélément sédentaire 'emportait pcu & peu.
Et la méme remarque vaut encore pour Pépoque abbasside o1 le nomade arabe
en vint parfois 4 inquiéter le gouvernement califien lui-méme, lorsqu*un danger
comme celui des Karmates tira par exemple son acuité de la collusion existant
alors entre mouvements sectaires et troupes de brigands de grand chemin réfu-
giés dans des parties difficilement accessibles de I’Arabie.

En somme, le bédouin, qui ne produisait & peu prés rien en dehors du
rendement direct de son troupeau, et qui se contentait d’acheter sinon de
s’approprier par la violence un maigre superflu, ne participait point directement
i la vie d’une société sur I’économie de laquelle il n’influait que par le biais du
contrdle des voies commerciales ou par la menace latente de ses déprédations,
d’une société dont il ignorait aussi le plus souvent les recherches religieuses ou
intellectuelles comme les réalisations d’ordre pratique oulartistique. Il existait
cependant, beaucoup plus qu’on ne le pourrait croire, dans Phorizon mental de
cette société. Ce fait, qui devait survivre 3 la profonde transformation de
Pancien Empire islamique & partir du x1¢ siécle sous I'action de nomades turcs
et mongols essentiellement étrangers 4 la souche sémitique, mérite surtout
d’étre saisi en pleine époque classique.

Par un curieux paradoxe en effet, ou-plutdt grice & Pinfluence domi-
nante d’un « arabisme » qui avait été véhiculé par 'Islam lui-méme au moment
ob celui-ci s’implantait par la force ‘et/consacrait le triomphe du nomade sur
le sédentaire, ce triple objet de, craifte, de mépris et de raillerie qu’était alors
Phomme du désert ne cessa dejouir d’un réel prestige en milieu abbasside. La
gloire lointaine dont il était paré dans le souvenir des lettrés et chroniqueurs
venait s’allier & la rigueur de ses propres prétentions en matiére de pureté de
langue et de généalogie: e sentiment d’une noblesse antérieure 2 la religion
musulmane était 13 pour justifier sa fierté, critiquée parfois, mais enviée aussi
dés qu’on voyait en lui I'héritier de tout un patrimoine de récits légendaires
qui constituaient le fonds commun de Ia poésie * arabe aussi bien que le matériel
nécessaire 4 une compréhension profonde de la langue du Coran. Le fait d’une
ascendance bédouine plus ou moins justifiée ne restait-il d’ailleurs pas le pri-
vilége dont aimaient i se parer les plus aristocratiques personnages du temps,
~ accolant un ethnique purement arabe aux titres par lesquels ils s’étaient, d’un
autre coté, illustrés ?

La force de cette emprise, sur un plan purement philologique et littéraire,
était telle qu’elle devait se perpétuer jusqu’a 'époque actuelle. Non seulement .

249



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tout un aspect de la langue arabe, volontairement archaisante jusqu’a ces der-
ni¢res années, en refléte les éches dans I’extraordinaire minutie concréte de
son vocabulaire touchant aux plantes de la steppe ou 3 I’élevage du chameau,
mais au méme registre durable, qui informa d’abord la psychologie de tout
arabophone médiéval, se rattachaient les clichés dominants d’une poésie lyrique
que des tentatives ¢ modernistes » apparaissant dés le 11° siécle de PHégire ne
vinrent cependant jamais complétement remplacer. La course dans le désert,
la quéte et la razzia, les combats solitaires ou les affrontements entre tribus,
Porage, la tempéte et les inondations balayant les corps noyés de bétes sauvages
comme « bulbes d’oignons arrachés » ou au contraire les pluies printaniéres
amenant verdure et prospérité — tous thémes qui avaient été empruntés au
vieux passé arabe, en méme temps que maints noms propres de lieux ou de
personnages — étaient encore admirés et répétés a satiété par ceux-Ia qui depuis
longtemps avaient échappé A un tel mode d’existence’ef-ni’en connaissaient plus
qu’'une artificielle nostalgie. On se trouve ainsi deyant un cas particulirement
net de civilisation se nourrissant d’images étrangéres & son cadre familier
— celui dans lequel vivaient les classes de la société alors les plus nombreuses —
pour mettre au contraire en valeur les richesses oubliées, et ici surtout linguis-
tiques et poétiques, d’une fraction historiquement jadis importante, mais numé-
riquement minime de la population.

Si 'on doit en effet admettre la constante géographique maintenant, alors
comme aujourd’hui, dans les pays.d’Islam Pexistence de territoires impropres
4 tout autre peuplement que nomade ou semi-nomade, il ne faut pas oublier
que Je nombre relatif de ces,bédouins dans ’Empire umayyade et surtout abbas-
side restait extrémement. faible. Un mouvement de migrations en provenance
de PArabie avait cerfes suivi la proclamation de I’Islam ; mais ces troupes
d’envahisseurs n’avaient jamais dd atteindre le chiffre des populations séden-
taires & cOté desquelles elles s’installaient. Bien plus, leur importance n’avait
pu qualler diminuant, 4 mesure que les attraits d’une existence calquée sur
celle de la basse Antiquité séduisaient progressivement les chefs de clans et de
confédérations arabes, les incitant 4 abandonner leurs territoires de parcours
pour s’installer dans des villes nouvelles en formation ou dans les propriétés
fonciéres qui leur avaient été concédées. Premiére illustration de cet autre volet
du diptyque que constituera, aux époques d’épanouissement de la civilisation
islamique, le phénoméne de fixation des nomades appelés a vivre bientdt au
sein des régions fertiles avec lesquelles ils s’étajent d’abord contentés de rela-
tions épisodiques : d’ot la naissance de nouveaux noyaux sédentarisés  la fois
imbus des souvenirs légendaires propres 4 leur appartenance ethnique et pra-

250

i
i
'
i




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

tiquement fondus avec les anciens autochtones par les effets croissants de la
similitude de vie et de résidence.

Le processus d’assimilation ne devait d’ailleurs pas se faire partout ni
toujours de méme maniére. Lors de la fixation de la premiére vague nomade
arabo-islamique, ce furent les anciens habitants progressivement convertis
qui se ralliérent 2 la religion de leurs maitres en s’y attachant par les liens de la
clientéle et de Padoption. Aux époques ultérieures, les derniers arrivés se firent
au contraire, comme les divers chefs de bandes turques et mongoles, les défen-
seurs d’une communauté islamique au sein de laquelle ils oubliérent volontiers
Jeurs anciennes croyances. Du point de vue économique toutefois les consé-
quences furent les mémes tant que 1’élément nomade accepta de ne point ruiner
de fond en comble P'ancien ordre existant. Il fallut une sorte de dégradation
de ce processus, de plus en plus marquée 4 partir des troubles de la période post-
saldjoukide, pour consacrer I'appauvrissement et la transformation parallele,
aussi bien religieuse qu’intellectuelle, du monde et de la-société islamiques.

En raison de cette évolution, aux étapes encore mal connues, il est difficile
de se représenter aujourd’hui ce que pouyait’ éire, au moment de la conquéte
arabe et méme plus tard, la superficie de§ terres cultivées qui abritaient alors,
en Iran et Asie centrale comme dans<le, Proche-Orient ou méme en Afrique
du Nord, les groupements humains(constituant I'essentiel de la population de
Pempire. Ces régions de vie agricole intense avaient pour la plupart été créées
artificiellement au prix d’efforts ‘qui remontaient le plus souvent 3 un lointain
passé, mais ne devaient jamais connaitre d’interruption sous peine qu’en fiit
perdu définitivement le prix: Aussi bien ne s’étonnera-t-on pas de leur voir
correspondre de nombreux territoires désolés du début de ce siccle, ol non
seulement des vestiges archéologiques peu 4 peu découverts et encore mal
inventoriés sont 13 pour nous apporter la preuve d’une occupation ancienne,
mais ol aussi par endroits des initiatives modernes visant & faire « refleurir le
désert » sont venues renouer les liens avec des traditions oubliées. Condam-
nation de I’hypothése, en honneur au début de ce siécle et refusée désormais
par les géographes, qui voulait voir des modifications climatiques & I’origine
d’un changement suffisamment expliqué, dans la majorité des cas, par les
conséquences de défaillances humaines renouvelées,

De ces terres fertiles, livrées ensuite 3 une transhumance pastorale qui
devait en altérer profondément les paysages, 'exemple le plus significatif est

251




LA CIVILISATION. DE L’ISLAM CLASSIQUE

sans doute fourni par cette vaste plaine d’Irak qui fut la province centrale de
PEmpire abbasside aprés avoir commencé sous la dynastie précédente d’affirmer
son importance a la fois politique et économique. Le pays de « entre-deux-
fleuves », que sa situation entre le Tigre et ’Euphrate avait depuis les temps les
plus reculés promis & une exploitation agricole prospére, resta intensément
cultivé a I'époque islamique tant que son réseau de canaux demeura en bon état,
c’est-a-dire put étre constamment entretenu et amélioré par une population
connaissant une relative sécurité.

De cette situation ancienne les textes arabes portent témoignage A travers
les descriptions des géographes et surtout leurs données chiffrées détaillant le
montant des taxes abbassides prélevées sur les revenus des agriculteurs de la
région. Mais il est intéressant de pouvoir y ajouter les résultats d’investigations
archéologiques modernes poursuivies tout récemment dans un district, celui
de Parriére-pays irakien de Bagdad, qu’arrosait le canal historiquement célébre
du Nahrawin *. Les cartes restituées des anciens travaux hydrauliques de cette
région laissent comprendre ce que dut étre jadis son intense vie agricole, alors
que des canalisations * remontant pour une part a I’époque protohistorique,
mais destinées A connaitre leur efficacité majeure sous la domination des Sassa-
nides et pendant 'apogée de PEmpire abbasside, permettaient & de nombreux
villages, attestés surtout aujourd’hui par, leurs ruines, de vivre de leurs récoltes
de dattes et de céréales (toutes cultures traditionnelles conservées dans les rares
secteurs du pays non retournés-depuis lors a la steppe).

En méme temps se trouyent-ainsi précisées les conditions dans lesquelles
survint la ruine de I'ensemble; non pas 4 la suite de quelque catastrophe his-
torique exactement datée comme la prise de Bagdad par les Mongols, mais sous
Peffet de difficultés croissantes d’entretien du réseau. A des causes naturelles
de dépérissement, telles que P'exhaussement progressif du sol sous les alluvions
et la diminution{consécutive du débit des canaux, ne put faire face ¢n effet
une population diminuée, subissant le contrecoup des guerres de 1’époque et
ne recevant point du pouvoir central I’aide financiére nécessaire 4 des travaux

de grande envergure.

19. RESEAU D'IRRIGATION ET INSTALLATIONS SEDENTAIRES —
DANS L’ARRIERE-PAYS BAGDADIEN (637-1500)
(D’aprés R. Mac Adams, Land behind Baghdad.)

Les divers canaux issus du Tigre lui-méme ou  Iités représentées chacune sur cette carte par un
d’un de ses affluents, la Diyala, parmi lesquels  point de plus ou moins grande importance. On
le fameux canal du Nahrawdn, permettaient  remarquera & Pangle nord Pimportance relative
alors la prospérité d’un grand nombre de loca-  de la superficie jadis bétie sur le site de Samarra.

252




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

o
s

iy, Zpat

KHANIKIN

s 1]

=

3

,
Rt

§
W
%, B

DASKARA it

“ngs W
s g, m‘\.\\“

/,..".‘
BAGDAD %/

DJARD JA%I

253



LA CIVILISATION DE

L’ISLAM CLASSIQUE

10 km

20-21. AMELIORATION, PUIS DEPERISSEMENT PROGRESSIF
DES OUVRAGES D'IRRIGATION EN IRAK

(D’aprés R. Mac Adams, ibid.)

Deux états d’un méme secteur : du VII® au
Xe sidcle d’abord, aprés le X¢ sidcle ensuite. Le
secteur choisi correspond @ une portion du
réseau hydraulique présenté auparavant dans son
ensemble (19), la région du bas Nahrawdn.
Au réseau assez dense attesté en pleine époque

la longue période de décadence qui suivit (21).
Les terres abandonnées étaient surtout celles de
la partie centrale, impossibles @ irriguer on

raison de Pécart croissant entre le niveau du

canal et celui des sols avoisinants. Seuls les poinits

abbasside (20) s’oppose le tracé app i de

alors d r

ir un peu d’eau.

Ce qui se passa en Irak se déroula sans doute de méme fagon le long d’autres

grands fleuves des régions orientales tels que 'Oxus ou Amou Darya, le Heri
Rud et 'Hilmend. LA encore des jardins, vergers et champs, que les textes

254

situés aux extrémirés des dérivations secondaires




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

‘ABERTA
2.
&%,
QQA
%
KANTARA
WEIR
USKAF
o 5 10 km
| ISR E—

souvent nous mentionnents disparurent pour laisser la place & des étendues
désertiques parsemées seulement aujourd’hui des traces d’ouvrages grandioses.
On se trouve renseigné\dans un cas, celui du Khwirizm *, par des enquétes
archéologiques ayant récemment révélé 'ancienneté de I’habitat humain dans
les terres irrigables voisines de la mer d’Aral. Mais on est loin de pouvoir encore
dresser la carte des zones de sédentarisation et de culture intensive qui rayon-
naient entre le vire et le x° siécle et que nous connaissons surtout, 3 défaut
d’évaluations méthodiques, par un effort d’intuition prenant pour point de
départ des données littéraires qui manquent de précision. C’est seulement par
le jeu du raisonnement que Pon réalise par exemple 'importance du rendement
agricole obtenu par des provinces d’Iran et de Transoxziane dont le réle, dans
Phistoire de I'Islam umayyade, puis abbasside, resterait sans cela incom-

255



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

préhensible. Si Pon peut mieux imaginer 'aspect ancien de Pétroite valiée égyp- |

tienne que le rythme des inondations naturelles du fleuve empécha toujours de
retourner au désert, ici aussi nous demeure pratiquement inconnu ’exact degré

d’explojtation d’une province qui séduisait les voyageurs par la variété de ses

productions, mais qui pouvait aussi connaitre de catastrophiques famines
lorsque s’avérait insuffisant le niveau de crue du Nil. D’une maniére générale
d’ailleurs les récoltes étaient soumises, dans ces régions irriguées, & une insta-
bilit¢ que nous entrevoyons & travers les indications succinctes des chroni-
queurs, signalant des périodes de cherté de vie ot une hausse excessive du prix
des denrées n’avait fait que suivre telle ou telle perturbation des conditions
atmosphériques.

Notre ignorance s’étend encore, au-deld des grandes plaines alluviales,

A ces plateaux arides de Ia Syrie, de I'Iran ou méme du Maghreb qui offraient .

au Moyen Age, grice & une convenable mise en valeur, une capacité produc-

tive attestée, en certains cas typiques, par l’interprétation de nombreuses -

ruines,

Tels sont par exemple les vestiges de démeures rurales en belle pierre
existant en Syrie dans cette région des massifs calcaires située entre Alep et
Antoche que I'on appelle aujourd’hui(de maniére significative la région des
« villes mortes ». Grandes propriétés-et villages y vivaient d’une monoculture
de Polivier que révele la présence d’anciens pressoirs de pierre destinés & la
fabrication de ’huile. Sans doute remontaient-ils pour la plupart & I’époque
hellénistique ou byzantine, mais ils devaient avoir conservé, au début de Iere
islamique, une activité que seules entravérent peu a peu les guerres dévastant
cette zone frontaliére et y'entrainant la disparition d’arbres 2 la croissance lente,
sur des pentes ravagées.par I'érosion dés que les racines n’y retenaient plus la
terre. -

Tels sont.(Surtout les restes de ces installations agricoles d’époque

umayyade, fondées par les califes eux-mémes ou par les principaux chefs de .

Paristocratie arabe, qui ont été découvertes en territoire syro-palestinien depuis
la fin du siécle dernier et sont progressivement apparues avec leur vrai carac-
tere de grandes propriétés terriennes, aprés avoir été d’abord considérées comme
de simples résidences d’agrément en bordure ou au sein du désert. De premiéres
réactions d’étonnement avaient été en effet déclenchées par Papparent contraste
existant entre tel palais somptueux ou tel bain * orné de fresques * et le paysage
désolé dans lequel ceux-ci se dressaient. Puis on réalisa — et ce fut le grand
mérite de J. Sauvaget de Pexprimer le premier dans une théorie d’ensemble
sur Ja colonisation arabe de la Syrie au 1T siécle de I’'Hégire qu’il eut tout juste

256




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

22. LE RESEAU =
D'IRRIGATION -
DE KHIRBAT S

AL-MAFDYAR

—
: —
(Dessin inédit ///// 7 )/ s
de ¥. Sauvaget.) M

7

Plusieurs canaux ali- 7
mentés par des sources
de résurgence (S),
au pied de la haute
falaise calcaire qui
domine la dépression
de la mer Morte,
convergeaient vers le
site du chéteau et de
Penclos protégé, tout
en contribuant par
des saignées secon-
datres @ frriguer de
plus vastes portions
de la wvallée du Four-
dain situé lui-méme

en contrebas. On re- ‘\..
connait les emplace- K7 N/ & o
ments de bassins-citer- o N

nes (B) et de moulins 7 KHIRBAT
(M), ici moulins d TAM AL-MAFDJAR
canne @ sucre et non /4/ S

moulins @& blé, ainsi o 1 ozl (AN skm /"’;f/;

que des traces de —_—— 7

Penclos entourant le ’ JERICHO
chdteau.

le temps d’ébaucher avant sa mort prématurée — que les « chiteaux du désert »
ou prétendus tels ne méritaient ce nom que depuis la disparition des oasis
cultivées qui jadis les entouraient et dont on peut chaque fois retrouver les
principaux éléments encore en place : vastes enclos de brique * crue destinés &
protéger les jardins et vergers aux cultures précieuses comme 4 Khirbat al-Maf-
djar * ou aux deux Kasr al-Hayr *situésaPouestetd PestdePalmyre %, systémes
dirrigation perfectionnés comme en ces divers sites ou 4 ‘Andjar *, groupe-
ments de maisons secondaires destinées aux exploitants du domaine comme au
Djabal Says * ou dans les « villes » de ‘Andjar et de Kasr al-Hayr I'Oriental,
citernes et norias, greniers et autres bitiments d’exploitation rurale comme

257



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

23. DEUX OASIS UMAYYADES
ABANDONNEES : BASIR]
ET KASR AL-HAYR L’OCCIDENTAL
(Dessin inédit de J. Sauvaget.)

/

aujourd’hui desséchée, de la steppe palmyré-
nienne, de deux sites d’oasis artificielles, mar-
quées par les traces d’installations sédentaires.
La plus élevée, Basiri, entourast une ancienne
Jorteresse de la voie de Dioclétien, remise en
étar d Pépogque umayyade; Pautre, dont on
érudiera plus loin le complexe systéme d’irri-

Jfondation califienne (voir plan 25, p. 282).

dans la majorité ‘de ces emplacements, sans oublier, bien sfir, en chaque cas,
la présence conjuguée de terres arables quelquefois excellentes (notamment
dans les valiées du Litani et du Jourdain) et d’une eau inutilement gaspillée
maintenant dans des oueds au cours temporaire ou des dépressions fangeuses
asséchées par 1’été.

Les exemples cités ne sont d’ailleurs que quelques grands noms choisis
parmi ceux de dizaines et dizaines de centres agricoles de médiocre impor-
tance que P'observation aérienne a permis de déceler partout dans la steppe
syrienne et qui existaient aussi, si Pon en croit les résultats d’explorations
malheureusement moins complétes, dans les solitudes méridionales du plateau

258

Localisation, d deux niveaux d’une vallée, -

gation, accompagnait un véritable chdteau de

|
i
|




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

de Transjordanie jusqu’aux confins du Néguev et de la mer Rouge. Autant de
mraces de Pexploitation jadis organisée, par des sédentaires, de cuvettes qui
&aient climatiquement cultivables, puisque non privées de chutes saisonniéres
de pluie, mais restaient gratifiées toutefois d’un régime trop irrégulier pour
que leur prospérité ne dépendit point de I'ingéniosité humaine dans le contexte
privilégié de certaines époques de paix.

Ces oasis 2 la végétation méditerranéenne ou tropicale selon la région, o&
le dattier, le riz et la canne & sucre remplagaient au sud de la mer Morte les
oliviers, abricotiers, noyers et peupliers des vergers de la Damascéne ou bien
les vastes champs de blé du Hauran et de la Syrie moyenne, n’avaient fait
dailleurs que continuer une tradition poursuivie dans les mémes lieux depuis
une époque reculée ou tout au moins depuis cette période de développement
de la vie agricole qu’avait été pour le pays 'époque hellénistique puis romaine,
Comme dans les grandes plaines déji évoquées de I’Euphrate;-du Tigre ou du
Nil, les ouvrages hydrauliques qui allaient éure remis en état\ou parfois méme
perfectionnés sous P'impulsion des Umayyades, dans-les’steppes maintenant
pacifiées des confins de I’Arabie, remontaient pour la.plupart 4 I’Antiquité. Si
les textes restent muets 2 ce sujet, Parchéologie nous le prouve et cette perma-
nence des lieux d’habitat s’accompagnait d’une non moins sensible permanence
des techniques d’irrigation et méthodes de culture, comme si la mise en ccuvre
de toutes ces terres, inventée par les hommes & I'aube de la civilisation
pourrait-on dire, n’avait été destinée qu’a se perpétuer au long des siecles sans
trace d’évolution notable.

®

De fait, et aussi éloignées_de nous que paraissent aujourd’hui de telles
images d’activité paysanne: traditionnelle appliquées 4 des paysages desséchés
qui ne gardent souvent plusTien de commun avec des greniers & blé ou avec des
jardins de palmes, leur réalité profonde s’éclaire dés qu’on abandonne tout effort
de délimitation précise de « Pespace rural » dans lequel grandit la civilisation
islamique classique pour évoquer plutdt les traits dominants d’un tel espace.
Celui-ci, tout en ayant aux derniers siécles considérablement rétréci, semble
avoir conservé en certains points jusqu’a nos jours ses genres de vie commandés
par des conditions naturelles. Il suffit par exemple de regarder travailler les
fellahs courbés sur la terre d’Egypre ou bien les possesseurs de petites exploi-
tations de loasis de la Ghiita autour de Damas pour réaliser les gestes qui,
depuis un temps immémorial, animaient I'existence des campagnes orientales
devenues islamiques. Chaque fois le probléme de leau, avec les solutions

259



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

diverses qui lui furent apportées selon la configuration du tefrain, se retrouve
4 Porigine des gestes les plus caractéristiques.

Certes les cultures séches existaient jadis comme aujourd’hui dans cer-
taines régions relativement arrosées et constituaient par exemple, en Syrie
comme au Maghreb, un élément fondamental de la production agricole, celui
qui fournissait les indispensables bases nutritives constituées par le blé et orge,
Mais ces cultures n’avaient pu se développer qu’autour de noyaux sédentaires,
nécessitant eux-mémes une alimentation en eau qui ne fiit pas tributaire des
seules pluies printaniéres. On se trouvait donc immanquablement obligé de
recourir a des techniques dont les deux aspects essentiels consistaient 3 emma-
gasiner I’eau et surtout 4 aller la chercher partout o elle pouvait se trouver.

Du premier aspect relevaient ces citernes de tous genres, alimentées parfois
par de longs aqueducs a ciel ouvert ou de non moins longs conduits souterrains,
quen Syrie des califes umayyades purent s’enorgueillip — des inscriptions en
témoignent — d’avoir construites et qui accompagnaient nécessairement tout
systéme complexe d’irrigation, ne flt-ce que)pour en régulariser le débir,
Leurs spécimens les plus grandioses sont peut<étre représentés par ces bassins
des gouverneurs umayyades, puis aghlabides, qui étalent encore leurs miroirs
d’eau calme auprés de la vieille capital¢ provinciale de Kairouan en Tunisie.
A de relles citernes, dont les réserves étaient destinées 4 I’arrosage des terres,
mais aussi 4 la consommation des agglomérations voisines, se rattachaient aussi
des réservoirs couverts, de construction parfois monumentale, qui renfermaient
les réserves d’eau des villes-et citadelles ou qui jalonnaient les routes du désert
les plus fréquentées, 4 Iinstar'de ceux qui furent réalisés par exemple en pleine
époque abbasside le long de 1a route du Pélerinage menant de Bagdad 2 1a Mekke.
On peut leur joindre encore des bassins traités dans les résidences princiéres
comme autant de pi¢ces d’eau d’agrément, bassins auxquels le palais aghlabide
de Rakkida toutpres de Kairouan et ’un des palais construits par les Hamma-
dides * dans leur Kal‘a du Hodna doivent d’étre restés connus comme des
Ddr al-Bahr, c’est-3-dire des « palais du Lac » ou mieux « du Bassin ».

Mais la collecte des eaux demandait encore plus de soins et de travaux
que leur emmagasinement. Il y avait d’abord le procédé relativement simple
consistant & profiter d’une rivi¢ére pérenne en établissant des barrages * de
dérivation qui s’aidaient de la pente du terrain pour faire rayonner 3 partir du
courant principal autant de canaux secondaires alimentés par le simple principe
de gravité, L’exemple typique en est fourni par une petite riviére de I’Anti-
Liban, le Baradd damascain dont les eaux, plus faciles 4 domestiquer que celles
d’un grand fleuve, se séparent encore aujourd’hui en plusieurs ruisseaux en

260




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

Terrains irrigués par
1 le Yazid

77i4 le Thawra
[F+%j6 le Banyas

5 le Kanawit
2743 le Daréni

2 le Mizzawi /
Agglomnrail_o/ns

modernes

24. LES TERRES IRRIGUEES DE LA GHUTA
(D’aprés M. Ecochard et C. Le Caur, les Bains de Damas.)

Les canaux d’irrigation de Poasis de Damas  ces canaux existaient dans I'Antiquité, comme
dérivent tous d’un petit cours d’eau, le Baradd,  en témoignent leurs noms d’origine araméenne.
dont sls se détach uccessi a des niveaux  Certains furent creusés a DPépoque islamigue,
différents pour s’écarter ite en & il a not le canal Yazid, di @ Uinitiative du
la sortie de la gorge de Rabwa. La plupar: de  calife umayyade de ce nom. .

261



LA CIVILISATION DE

PR

L’ISLAM CLASSIQUE

25. LE RESEAU HYDRAULIQUE DE
KASR AL-HAYR L’OCCIDENTAL
{ Dessin inédit de §. Sauvaget.)

Les eaux retenues par le barrage en magonnerie
de Harbaka (B) parvenaient, une quinzaine
de kilométres plus loin, @ Uenclos protégé de 46
ha (F) situé au voisinage du chdteau (A), ¢
ce aumoyen d’un double systéme : captation sou-
terraine des eaux par une canalisation (C)
émergeant & ciel ouvert (D), traversant une
citerne (E), actionnant un moulin et alimentant
les dérivations secondaires destinées soft aux
habitations, soit aux cultures irrigudes du
thalweg ; collecte des eaux de ruissellement par
un dernier ouvrage (G) situé sur Pancien cours
naturel du wddi et relié lui aussi @ I’enclos.

262

|




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

éventail, déterminés par le moyen d’épis de branchages ou de cailloux et coulant
chacun 3 un niveau différent. Mais le systéme pouvait s’appliquer aussi a de
grands fleuves dont les eaux €taient captées par des saignées successives pourvu
que Pon se fit préalablement méfié de leur force et de leurs inondations toujours
possibles.

Dans le cas cependant de cours d’eau temporaires ou trop irréguliers, une
autre méthode devait intervenir, celle du barrage permanent qui permettait
la formation d’un véritable lac de retenue. De typiques exemples syriens fonc-
tionnant au Moyen Age islamique furent ceux du lac de Homs sur I'Oronte
- ou du barrage de Harbaka en Palmyréne, prés de Kasr al-Hayr I'Occidental.
Le premier, long de 850 meétres et haut de §, était connu des géographes arabes
et contient encore les eaux d’un énorme réservoir 4 demi naturel, tandis que
le second, construit en magonnerie sur une vingtaine de métres de hauteur et
365 métres de long, se dresse maintenant en pleine steppe derri¢re un énorme
dépdt d’alluvions raviné ensuite par Pérosion. Certes ils’agit 1a d’ouvrages
antiques dont le second seulement dut étre complérement remis en état a I’épo-
que umayyade, mais a technique en avait été si tot adoptée en milieu musulman
qu'on a pu trouver trace, dans des vallées désolées de l'arriére-pays mekkois
et au voisinage de Ioasis anciennement cultivée de-T#’if, de barrages rustiques
umayyades dont un au moins porte une inscription historique de 677 au nom du
calife” Mu‘awiya. Nombre d’autres barrages.encore plus tardifs, qui furent du
point de vue de la construction quelquefois-savamment élaborés, existent encore
en Iran, parmi lesquels un spécimen dans la région de Kumm semble avoir été
construiz, dés le XIve siécle, comme un barrage-vofte, plus raffiné donc de
conception que les simples barrages-poids élevés jusque-la.

Le seul défaut de ces barrages de montagne tenait au volume de phéno-
ménes d’alluvionnement, considérables dans ces régions, qui suffisaient pour
combler rapidement leurs réserves d’eau utilisable. Toutefois, tant qu'ils fonc-
tionnaient normalement; de leurs cuvettes de retenue comme des citernes ou
des cours d’eau nés des barrages de dérivation prenaient ensuite paissance
les ouvrages de distribution, notamment canaux, galeries et aqueducs destinés
2 arroser des terres situées parfois 3 bonne distance en contrebas. Un excellent
exemple en est fourni par le conduit qui unissait le barrage de Harbaka aux
cultures de Kasr al-Hayr ’Occidental et qui se poursuivait sur plus d’une quin-
zaine de kilométres jusqu’au moment ot il se ramifiait, au milieu d’un enclos
de cultures, en de multiples branches secondaires pourvues de répartiteurs et
réservées chacune 3 Pirrigation d’une parcelle.

Les diverses techniques de barrage ainsi utilisées demandaient cependant

263



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Pexistence d’eaux visibles, alors que bien souvent prédominait dans les régions
subdésertiques une aridité de surface contrastant avec la richesse de nappes
souterraines auxquelles il s’agissait de puiser. Les procédés de captation,
inventés eux aussi depuis des temps fort reculés, se classaient essentiellement
en deux catégories. Si I'on excepte le cas, assez exceptionnel, de ces puits arté-
siens dont on connaissait déja quelques exemples a ’époque d’Ibn Khaldin,
il y avait d’abord la série des procédés mécaniques qui dérivaient tous de la
simple habitude de puiser ’eau dans quelque trou & I’aide d’une corde et d’un
récipient approprié. Le syst:me rudimentaire de Pélévateur i balancier, le
shadouf des campagnes égyptiennes, y cédait généralement la place 4 la machine
rustique & roue ou noria dont la chaine de godets tournait sous P'effet de la
traction animale. Evoqués souvent dans la littérature descriptive oli le manége

grincant ma par un beeuf ou un chameau semble un accessoire indispensable -

du jardin d’agrément et y alimente constamment le bassin d’otx s’écoule un filet
d’eau, ces instruments encore en usage actuellement sont aussi attestés par
leurs ruines — car ils nécessitaient quelques 4nurs grossiers de souténement
— dans des sites umayyades de Transjordanie tels que Kusayr ‘Amrd *. s
pouvaient encore étre utilisés le long des fléuves encaissés dont le courant suffi-
sait alors & les actionner, réalisations savantes dont les norias de I’Oronte,
aux environs de Hama, sont demeutées les plus célébres, mais qui toutes
permettaient Pirrigation de terrain$ sifués sans cela trop au-dessus du niveau
moyen du courant pour pouvoir\profiter de sa proximité.

Le rendement de tels instruments, que les ingénieurs musulmans férus
d’automates se plurent souvent a compliquer a Pextréme, n’atteignait cependant
jamais le débit que I’on, pouvait demander 3 un autre systéme, extrémement
ingénieux, qui semble.avoir été inventé en Iran dans 'Antiquité pour gagner
ensuite les régions”de’ méme configuration géologique ol il était également
applicable. Il s’agissait de ces kanar °, ou véritables « mines d’eau » comme on
a pu les appeler, ‘qui faisaient déboucher a la surface du sol les sources que leurs
galeries avaient été chercher dans des zones d’infiltration situées le plus souvent
au pied des chaines de montagnes. Les orifices réguliérement espacés de leurs
puits d’aération, entourés de monticules de déblais, se remarquent encore
aujourd’hui en bien des points du territoire iranien ot ils étaient apparus deés
IAntiquité. Mais il fallut la naissance de I’Empire islamique pour fournir
le cadre favorable & ’adoption de leur technique en des régions plus lointaines,
soit sous 'influence de dirigeants comme les Umayyades qui y firentappel dans
certaines de leurs installations agricoles de la steppe palmyrénienne, soit sous
Peffet de ces migrations d’artisans dont la mémoire populaire a gardé le sou-

264

E




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

partie

gros éboulis drainante partic.
l +—= adductrice
4' :4————%

J%;%’- i :
s,

village

m couches sableuses
perméables

% couches limoneuses
% peu perméables

NN

puits d’aération
rebord L

ik ¢ ) :::::::::::::: e =

26. REPRESENTATION SCHEMATIQUE D’UN KANAT
(Daprés H. Goblot, in Annales, E. S. C., 1963, n* 3.)

265



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

27. ENCLOS PROTEGE UMAYYADE:
KASR AL-HAYR L'ORIENTAL
(Dessin inédit de . Sauvaget.)

Les vestiges d’une enceinte a demi effacée, mais
au tracé révélé par I’observation aérienne, déter-
minent la superficie du vaste jardin ois se dres-
saient le chdteau (A) et la ville fortifiée (B).
L'eau qui pénétrait dans lenclos au point C,
aprés avoir été captée & bonne distance, suivait
vraisemblablement le mur extérieur d’oi par-
taient des dérivations secondaires (exemple D)
pour se rassembler le long du cours naturel d’un
ancien wddi et sortir en E par un systéme de

vannage prévu pour assurer Son évacuation
rapide en cas de crue.

oo Bt R

o

—a—
._-..—,—-.-.—
R N

venir en attribuant par exemple  des Persans la premiére exécution de travaux
hydrauliques de ce genre en Ifrikiya.

Fournie par les kanats, par les norias ou par les simples canaux de déri-
vation issus des fleuves — dont certains servaient en outre 3 drainer des régions

266




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

marécageuses impropres & la culture, comme Patteste le célebre exemple des
travaux accomplis, 3 Pépoque umayyade, dans les bas-fonds inondés de I'Irak
méridional —, Pean était immédiatement utilisée pour des cultures sous irri-
gation qui constituaient, partout ou elles pouvaient exister, la principale occu-
pation paysanne. Développées A Pintérieur de petits enclos que on peut appeler
des « jardins » pour exprimer le caractére minutieux des soins dont ils étaient
P'objet, ces cultures alliaient aux plantations d’arbres ou arbustes les semis de
céréales ou de légumineuses au fort rendement. Mais elles n’existaient d’abord
que parce qu'un systéme secondaire de petites rigoles au débit régi par des
vannes y distribuait I'eau venue du courant principal, selon un réseau parfois
compliqué, dessiné en fonction de la pente du terrain et encore déchiffrable
aujourd’hui dans des sites abandonnés comme ceux des deux Kasr al-Hayr.
Méme des régions aussi humides que la cote syro-libanaise dépendaient, pour
une exploitation rationnelle de leurs vergers d’agrumes ou de bananiers, de ce
principe du quadrillage, établi 4 I'aide de levées de terre et de digues demandant
surveillance. Le travail acharné qui s’ensuivait pour I'agriculteur resta de tous
temps caractéristique d’une vie rurale qui connaissait cértes le labourage peu
rentable, avec un araire archaique, des vastes espaces.oll des jachéres impro-
ductives succédaient A de sporadiques récolies, mais qui était surtout dominée
par Pexploitation méthodique, avec la béche du jardinier représentée sur cer-
taines miniatures, de fertiles vergers-potagers, ‘

Aussi bien le concept de ‘imdra ou « prospérité matérielle & base de peu-
plement humain intensif » demeutait-il & 'époque classique parmi les objectifs
du maitre responsable de toute fraction territoriale du monde de PIslam. Ce
maitre souverain, loin de s€’désintéresser, comme on pourrait parfois le croire,
de questions apparemment étrangéres 4 un milieu palatin replié sur lui-méme,
savait que de ses initiatives en ce domaine dépendait au premier chef I’état de
ses revenus. Certes la condition paysanne n’en était pas pour autant améliorée,
4 une époque od le rendement de I'impdt reposait, en dépit des recomman-
dations contraires des hommes de loi, sur des mesures coercitives laissées le
plus souvent i la discrétion de collecteurs sans scrupules. Mais les dirigeants
les plus Apres 3 obtenir des versements en argent ou en nature, que leurs difficultés
financiéres leur rendaient indispensable de collecter par tous les moyens,
restaient cependant conscients de la nocivité 4 long terme de cette politique.
Meéme A une époque ol les théories libérales s’avéraient inapplicables devant la

e

267



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

nécessité d’équilibrer 4 tout prix le budget déficitaire de PErat, un vizir abbas-
side comme Ibn al-Furdt n’en était pas moins persuadé que la prospérité des
campagnes aurait dG compter en premier. 11 proclamait volontiers que la ferme
des impbts était un procédé détestable dans la mesure ot il conduisait au dépé-
rissement d’une province, que la bienveillance envers les cultivateurs au moment
de 1a remise de P'impdt pouvait scule les amener & améliorer le rendement de
leurs terres, que Pentretien des digues et ouvrages d’intérét public devait étre
ponctuellement assuré pour éviter les désastres cofiteux et que méme il y avait
avantage A faire supporter par les finances gouvernementales les frais de répa-
ration incombant normalement aux détenteurs de concessions, de maniére &
éviter toute négligence des intéressés. Réflexion lucide sur upe situation qui
commandait au premier chef la stabilité économique du califat et qui avait été
déja prise en considération par les souverains ou gouverneurs umayyades et
abbassides antérieurs.

Ceux-ci par exemple avaient su quel profit on pouvait attendre de la mise
en valeur de terres non encore cultivées ou provisoirement abandonnées a la
suite de désastres maturels et de guerres. Iis connaissaient les avantages du
systéme de « revivification des terres mortes » qui était expressément prévu
par le droit et avantageait les nouveaux exploitants devenus de ce fait proprié-
taires. Fux-mémes avaient eu soin d’entréprendre, dans un dessein lucratif,
des travaux d’asséchement ou d’irrigation de grande envergure qui visaient 4
I’amélioration de certaines zones au réseau hydraulique dégradé ou qui menaient
4 la création de nouveaux domdines fonciers. Hishdm ’avait fait dans ses pro-
priétés syriennes comme plus tard Hartn al-Rashid et les Barmakides dans ce
qui allait devenir le site de'Samarra : 13 avait été creusé un canal et inaugurée une
exploitation pourvue d’unchéteau qui fut appelé Ab -Djund, « le pére de
Parmée », car ses revenus servaient & alimenter la paie des troupes. On verra
ensuite au xe .siécle; sous le calife abbasside al-R4di, la reconstruction d’un
barrage cofitant'3'000 dinars * &tre prise entiérement 4 charge par la cassette
souveraine et confiée 4 un fonctionnaire du Palais qui mena ce travail & bien
en cinquante jours. Le fait est significatif 4 la fois par lui-méme et par le
détail de circonstances dénotant Pincurie qui régnait alors & cet .égard
dans les services gouvernementaux : tout contrdle régulier de I'Etat sur
le réseau irakien des digues et des canaux semblait avoir été déja depuis
longtemps abandonné et annongait la ruine proche de ces installations.

Pratiquement, pour qu’il y edt prospérité, Pingérence du gouvernement
&tait nécessaire. Des initiatives qu’elle entrainait, initiatives techniquement ou
financiérement impossibles 4 des individus isolés ou & de simples villages,

268



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

dépendait Pessor de lagriculture. Mais les modalités de cette ingérence, qui
variérent en fait avec les régimes locaux et les périodes, ne tenaient pas seu-
lement & Parbitraire des dirigeants ; elles étaient également liées & des dispo-
sitions juridiques précises. Des ouvrages comme le Livre de Dimpét foncier,
écrit vers la fin du vire siécle par Abl Yasuf, en traitent sans oublier de se

fonder sur quelques exemples et la citation d’un passage conseillant le calife -

en matiére de « revivification » des terres suffira 3 montrer Iesprit dans lequel

des initiatives de ce genre pouvaient éwe considérées par les docteurs et !

commentateurs de la Loi. « Quand des percepteurs de I'impot foncier regoivent
la visite de certains de leurs ressortissants qui les informent de Pexistence chez
eux d’anciens canaux et de nombreuses terres incultes, y lit-on en effet, et
ajoutent que la mise au jour et le creusement de ces canaux, en permettant
Pirrigation, rendraient ces terres cultivables et augmenteraient le rendement

de I'impdt, ils doivent, & mon avis, Uen informer. Prenant alors un homme de .

bien dont la religion et la loyauté méritent confiance, tu\I'enverras examiner
la situation, interroger les experts et hommes versés en la-matiére ainsi que les
indigénes dont la religion et la loyauté méritent confiancey et consulter, en dehors
des indigénes, des gens intelligents et instruits & qui des travaux éventuels ne
pourraient ni procurer d’avantages personnels fi’épargner les préjudices. Leur
avis unanime étant que ces travaux sont avamtageux et accroitront le produit

de Pimpét foncier, tu ordonneras de recréuser ces Canaux en faisant payer les

frais par le Trésor, et non par les indigenes ; il est en effet préférable que leur
état soit plutdt prospére que misérablewet qu’ils s’enrichissent plutdt que de se
ruiner et d’étre réduits 3 Pimpuissance. Tout ce qui, pour les redevables de
Pimp6t foncier, est avantageux pour leurs terres et leurs canaux et dont ils
réclament Pamélioration, doit)leur étre accordé quand cela est sans inconvé-
nient pour ceux d’un autre.canton ou d’un autre district du voisinage ; mais si
cela nuit 4 d’autres, enfraifie pour eux la perte de leurs produits et cause dom-
mage 4 'impbt foncier, qu’il n’y soit point fait droit. »

Les mémes docteurs avaient pu faire une place dans leurs traités & des

réglementations coutumiéres extrémement minutieuses que P’on retrouve dans
des ouvrages de droit public comme les Statuts gouvernementaux d’al-Méawardi.
Tels étaient les usages en vigueur pour Putilisation d’une eau courante qui
devait étre, en chaque lieu, également partagée entre les membres de ce que:
Pon a pu appeler de véritables « communautés hydrauliques » ayant survécu:

parfois jusqu’ nos jours dans les territoires d’oasis irriguées. Le détail de ces

droits d’eau, établis en général comme des quotes-parts d’un bien variant
selon la saison avec le débit d’arrivée de I’eau, se combinait avec diverses autres

269



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

servitudes pour constituer P'un des cadres fixes dans lequel se développa la
société paysanne islamique. Dans cette société en effet, des réglements indis-
pensables 2 la gestion d’intéréts de groupe s’exprimérent presque toujours au
moyen d’organismes simples et souples de surveillance, pouvant aussi se faire
3 'occasion — comme on en a la preuve dans bien des anecdotes de Phistoire
abbasside mettant en cause, en face du pouvoir central, les délégués paysans
de tel village ou tel district — les interprétes des plaintes ou des requétes du
groupe tout entier. Ces réglements, inspirés le plus souvent par les nécessités
de Pirrigation, se superposaient ainsi, dans la vie des sédentaires, aux consé-
quences découlant d’autre part d’un régime de la propriété qui tenait davantage
aux circonstances historiques.

Par référence aux conditions régnant dans la société médinoise & I'époque
du Prophéte, le statut de propriété instauré lors des conquétes islamiques
avait fait en effet de la majorité des terres la possession indiscutée de nouveaux
maitres qui ne la cultivaient pas. A cbté d’eux, la masse paysanne était devenue
pour des siécles une masse d’exploitants assujettis & leur travail sans en retirer
d’autre bénéfice que la petite part de la récolte. qui Jeur était allouée par les
termes de contrats divers de métayage * ou gui leur restait, lorsqu’ils étaient
eux-mémes propriétaires, aprés le paiement d’impdts le plus souvent exor-
bitants. Sans oublier le cas de ces véritables esclaves qui travaillaient d’autre
part dans des latifundia et dont les Zandj-du Bas-Irak, célebres par leur grande
révolte du 1xe siécle, fournissent Pexemple le plus typique. Physiquement
asservis ou maintenus par le poids)des dettes et des impdts dans un état Voi-
sin de la servitude, ces cultivateurs avaient en outre appartenu pour la plupart,
pendant la période ancienne; 3a classe des tributaires non convertis qui étaient
par définition considérés ‘comme inférieurs aux musulmans. Autant de raisons
qui concoururent 3 diminuer la place tenue de maniére effective, dans la société
islamique classique;'par ces gens pauvres, généralement étrangers 2 la religion
et aux conflits de'sectes ou d’écoles, menant une vie particuli¢rement dure et
demeurant objets de contrainte et de mépris pour les citadins de toute espéce,
méme les moins fortunés.

L’indifférence ainsi manifestée par le monde musulman médiéval 2
Pégard des sédentaires pratiquant le travail de la terre n’était cependant pas
sans s’accompagner — comme dans Pappréciation littéraire de la vie nomade,
quoique avec moins de force — d’une Iyrique admiration de cette méme terre
cultivée, porteuse d’ombrages et d’abondance. A coté de Pimagerie du désert
et de ses innombrables motifs chers 3 la poésie préislamique, les thémes de
P’oasis et de ses eaux généreuses avaient fait leur apparition 4 Paube de la période

270



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

islamique elle-méme, portés par le Coran qui y avait eu recours pour évoquer

les délices du paradis. Le soin de les développer était ensuite revenu a la géné-

ration de poétes arabes grandis avec Pessor de la société abbasside et soucieux

de mettre leurs vers en accord avec les plaisirs qu’ils aimaient. Certes ils devaient

chanter ces paysages de verdure et d’eaux courantes dans un dessein particu-

lier, celui de louer d’abord le charme des parties fines et les douceurs de Poisi-

veté que les riches viveurs y gofitaient. Mais la constance avec laquelle revient.
dans leurs poémes amoureux ou bachiques la description du cadre enchanteur

constitué alors par le jardin en arrive 4 témoigner d’'un véritable sens de la
nature domestiquée et civilisée que symbolisent entre les hauts murs de Penclos .
la fraicheur de ses canaux et la calme régularité de ses parcelles verdoyantes,

idéalisation définitive, dans la conscience du citadin raffiné, de ce résultat d’'une
longue tradition paysanne qu’était alors le « jardin oriental », Admiré bientdt '
pour lui-méme et devenu le sujet d’innombrables compositions artistiques, ce

lieu privilégié de la détente et des loisirs aristocratiques.n’était cependant pas

sans refléter certains aspects d’une vieille tradition agricole, celle qu’on décele

par exemple sous les conseils plus pratiques que, littéraires distribués a ce

sujet par un poéme agronomique andalou «da/XIve siécle ol I'on peut lire :

« Qu’on choisisse, pour batir sa maison dans'son jardin, le point dominant qui

en facilite la garde et la surveillance. Qu’on P'oriente au midi, la porte tout &

cbté, et qu'on suréléve un peu Pemplacement du puits et du bassin ; ou, mieux

encore, qu’il y ait & la place du puits\une canalisation d’eau qui coure sous les

ombrages. Prés du bassin, on plantera des massifs toujours verts, de toutes les

espéces qui réjouissent la vue, et plus loin, des fleurs variées et des arbres &

feuilles persistantes. Des plants de vigne borderont le domaine et, dans la

partie centrale, des treilles ombrageront des passages qui ceindront les parterres

comme d’une marge. Au'milieu, on installera pour les heures de repos un kios-

que qui s’ouvrira, sit\tous les cdtés, on l'entourera de rosiers grimpants, de

myrtes et de toutes.les fleurs qui font la beauté des jardins ; il sera plus long

que large, pour que I'eeil n’éprouve pas de fatigue & le regarder. Tout en bas,

on réservera un corps de logis pour les hétes qui viendront tenir compagnie
au maitre du lieu ; il aura sa porte, son bassin caché de loin 4 Ja vue par un bou-
quet d’arbres. Si 'on installe encore un colombier et une tourelle habitable,

tout n’en sera que mieux. »

®

Les campagnes cultivées dont 'empire devait tirer longtemps Pessentiel
de sa richesse et les terres désertiques qui séparaient entre elles ces zones de- .

271



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

culture modelaient donc & Pépoque classique la variété de « Pespace islamique ».
La diversité des productions répondait 3 cette variété naturelle. Appartenant
en effet 4 des ensembles géographiques trés différents, vallées irriguées par
de grands fleuves comme en Egypte, Mésopotamie ou Transoxiane, hauts pla-
teaux désertiques parsemés d’oasis comme en Syrie, en Iran, au Maghreb ou
en Espagne, montagnes arides, bandes humides et parfois de végétation tropi-
cale le long de cdtes généralement peu favorables & la navigation *, les diverses
régions continentales et maritimes habitées alors par les musulmans présentaient
des ressources complémentaires, fondées a la fois sur Pexploitation du sol et
du sous-sol, qui permetwient des industries spécialisées et qui favorisérent
éminemment le développement du commerce.

L’importance réelle et méme relative de ces diverses productions reste
évidemment auvjourd’hui trés difficile 3 évaluer. Certes les géographes arabes
des 1x® et x¢ siécles eurent & ceeur d’inventorier d’une fagon plus ou moins com-
pléte les avantages respectifs des divers territoires~qu’ils s’étaient assigné de
décrire et ils s’attachérent parfois aussi 2 mentioner la nature de leurs exporta-
tions. Mais les donnécs quantitatives manquent dans leurs exposés et manque-
ront sans doute toujours, faute d’avoir été consignées pour cette période ancienne
dans des piéces d’archives qui aient été conservées en nombre suffisant. Tout
au plus est-il possible de dresser une (liste succincte des principales cultures
alimentaires et industrielles attestées_en divers lieux, auxquelles s’ajoutaient
des produits de ramassage ou de cueillette et quelques produits miniers. Tou-
tes ces ressources pouvaient ‘faire I'objet d’échanges, illustrés par Pexemple
de la Palestine exportant sés fruits justement réputés vers Basra, elle-méme
célebre pour ses dattes, ot par les liens unissant des régions aussi différentes
que P’Arabie du Sud ‘d’une part, et IIran et la Transoxiane ou bien le golfe
Persique de lautre,

Les ressources. agricoles tout d’abord étaient primordiales, en dépit de la
pauvreté de bien des sols. Elles faisaient une place aux céréales, cultivées notam-~
ment en Egypte ol Pon trouvait du blé ainsi que dans les plaines de Syrie, de
Haute-Mésopotamie ou du Maghreb. L’Arabie du Sud, de son coté, connais-
sait le millet. Mais plus rentables encore étaient les cultures de riz, situées dans
des régions chaudes et bien irriguées, au FayyGm *, en Haute-Egypte, dans
la vallée du Jourdain, dans les environs de Basra en Irak, sur les bords de la
mer Caspienne ou dans la vallée de PAmou Darya. On y ajoutera I'abondante
production maraichére des jardins et vergers.

A coté de ces légumes et autres denrées destinées 4 une consommation
immédiate, des récoltes susceptibles souvent d’étre transportées d’une province

272



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

A Pautre étaient constituées par des fruits abondants et d’une grande diversité,
raisins que Pon faisait souvent sécher et qui étaient particuliérement savoureux
A Jérusalem, dattes du Bas-Irak ou des oasis africaines de Haute-Egypte et du-
Sahara, olives réputées en Syrie ainsi qu’au Maghreb, figues de Jérusalem
mais aussi d’Irak, pommes de Syrie et de Palestine, abricots, coings, grenades,
citrons, bananes, melons, etc.

L’élevage, qui allait parfois de pair avec ces cultures, mais se pratiquait
aussi en des lieux plus déshérités, n’était nulle part trés développé. En quelques
régions existaient des bovins, représentés surtout par ces énormes troupeaux
de buffles, appréciés pour leur lait plus que pour leur viande, qu’on voit encore
aujourd’hui dans les vallées du Nil, du Jourdain ou du Tigre, mais aussi par
des vaches qu’on rencontrait notamment en Egypte et qu’on faisait éventuelle-
ment travailler. Les ovins et caprins, élevés dans les secteurs moins favorisés,
étajent surtout nombreux au Maghreb et dans la Syric-Palestine, tandis que
Pélevage du cheval, la monture noble et rapide par excellence, se localisait de
préférence en Haute-Mésopotamie et en Arabie aidsi qu’en Egypte ou en Espa-
gne, dans la plaine du Guadalquivir ; on s’intéressait encore aux nes et aux
mulets, plus beaux en Egypte qu’ailleurs, disait-on, mais partout utilisés comme
animaux de bit et de selle. Les chameaux ét'dromadaires, indispensables aux
grands nomades et aux caravaniers, peuplaient surtout, les uns la Transoxiane,
les autres ’Arabie et les steppes syro-mésopotamiennes voisines, Mais une men-
tion toute spéciale doit étre: faite de I’élevage des pigeons pour leur engrais,
élevage pratiqué en Espagne commeen Orient ol la colombophilie avait partout
ses adeptes et ou les pigeonniers, interprétés parfois comme de hautes et massives
tours de brique, constituajent'un élément dominant du paysage rural.

A ces produits se joignaient ceux de la péche pratiquée sur les cbtes, dans
les grands fleuves ou-dans certains lacs. C’était 13 une industrie fort prospere
de P’Andalousie par-exemple, mais un port comme celui de Shihr, présd’Aden,
sur la cOte méridionale de ’Arabie, était de son cbté réputé pour la grosseur
des poissons que ses marins péchaient et exportaient. Le poisson €tait également
fort gotité des Egyptiens qui appréciaient ceux du Nil. On en péchait aussi dans
Ie lac de Tibériade et dans le lac d’Urmia, mais on est moins bien renseigné par
les auteurs anciens sur les ressources de la cdte syrienne et d’un fleuve tel que
POronte ol pourtant aujourd’hui les silures abondent dans la dépression
du Ghiab.

Parmi les cultures dites industrielles, Pune des plus anciennes était celle
de la canne 2 sucre, cultivée surtout au X¢ siécle sur la cote syro-palestinienne
et dans la vallée du Jourdain, mais aussi en Egypte, au Yémen, dans le Bas-Irak _

273



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

et dans certaines régions de Plran. La culture du mirier et Pélevage
du ver & soie commengaient en revanche tout juste A se répandre alors dans
les pays islamiques o1 on les pratiquait, selon les géographes arabes, dans la
région de Bardha‘a, & 'ouest de la mer Caspienne, ainsi que dans le Djurdjan *,
sur la rive orientale de la méme mer. Puis venait le cotonnier répandu en Syrie
septentrionale et Haute-Mésopotamie, en Iran dans la région de Rayy, en
Transoxiane et en Egypte sans doute aussi dés cette époque. Ajoutons-y la
culture du lin dans P'oasis égyptienne du Fayyam, du papyrus * dans la méme
province, du sésame en Irak et au Khurdsin, de diverses plantes tinctoriales
— parmi lesquelles Iindigotier de Palestine, du Yémen, du delta égyptien et
du Kirmén, le crocus producteur de safran, qu’on rencontrait au Yémen et en
Iran occidental, I'arbuste du henné qui était cultivé en Arabie du Sud ainsi
qu’a Basra —, la culture enfin de plantes odoriférantes qui poussaient en Egypte,
mais aussi en Syrie ou en Irak, ainsi que celle de diverses“épices produites en
Arabie du Sud.

Les produits de ramassage et de cueillette n’étajent’' pas moins nombreux,
Certes le bois restait rare, certaines régions en étaient totalement dépourvues
et on ne pouvait toujours I’employer a tous usages; quand il s’agissait par exem-
ple du bois de palmier. Néanmoins les ressources de certaines foréts, notam-
ment en Syrie, Kabylie ou Espagne, plus‘tard méme en Anatolie, furent mises
en coupe réglée pour la construction de, véritables flottes. On rencontrait en
plusieurs endroits du sumac, surtout\en Syrie ou en Haute-Mésopotamie, et
I’Arabie connaissait un arbre dont le bois servait spécialement  la fabrication des
arcs. Les perles étaient péchées dans le golfe Persique, au voisinage du Bahrayn
et de I'ile de Kharik, et des bancs de corail étaient exploités prés des cdtes du
Maghreb et de Sicile. L’encens était récolté en Arabie du Sud, dans la région
de Shihr, ainsi que 'ambre gris.

Le sol et le sous=sol fournissaient d’autre part leurs richesses. La pierre de
taille, parfois de fort belle qualité, se rencontrait dans certaines régions, telles
la Syrie septentrionale ou méridionale, la Palestine, la Haute-Mésopotamie,
PEgypte et I’Arabie centrale, mais faisait presque complétement défaut dans la
région de Damas et surtout en Irak et en Iran ou I'on utilisait de préférence la
brique crue ou cuite. Le marbre se trouvait en Syrie et en Egypte. Des pierres
précieuses méme étajent extraites en Espagne, au Yémen, notamment I'onyx
et la cornaline, en Transoxiane (turguoise et rubis) et en Haute-Egypte (éme-
raude et hématite).

Parmi les ressources miniéres signalées encore ¢4 et 13, on comptait I'or *,
recherché en Arabie centrale, en Egypte, surtout au Soudan * (au sud d’Assouan

274




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

précisent les textes), au Maghreb extréme ainsi qu’au Khurdsén et en Trans-
oxiane, ’argent * produit dans le Férs, le Khurasan et la Transoxiane, ainsi
qu’en Espagne et au Maroc, le fer exploité au Liban * ainsi qu’en Ifrikiya, en
Andalousie, en Haute-Mésopotamie et en Iran prés de Shiriz, le cuivre dans
I’Oman, en Transoxiane, en Ifrikiya ou en Andalousie, I’alun et le natron exploi-
tés ainsi que le vitriol dans les oasis égyptiennes, le plomb de Haute-Mésopo-
tamie et de la région de Balkh, le sel gemme extrait de mines au Maghreb, mais
dont la production limitée était complétée par celle de salines sur les bords
de la Méditerranée, le mercure enfin, attesté au Férs et en Andalousie. Ajoutons
les sources dites de bitume, qui fournissaient le liquide appelé naft et qui éraient
signalées en Haute-Mésopotamie, sur les bords de la Caspienne ainsi que ¢i et
13 en Iran.

Ces ressources naturelles permettaient nombre d’activités artisanales qui
occupaient les travailleurs des villes et des villages et parmi lesquelles on notera
d’abord des activités d’ordre alimentaire. La meuneri€, par exemple, était pra-
tiquée surtout dans des moulins a eau installés au‘bord des fleuves ou dans des
moulins flottants signalés sur le Tigre 4 Mossoul, Des moulins et des sucreries,
fonctionnant avec ce personnel réduit que 'op'trouve par exemple détaillé dans
tel papyrus égyptien d’époque umayyade, travaillaient la canne & sucre en Pales-
tine, en Egypte et dans ’Ahwaz *. Il faut leur ajouter les fabriques de confiserie
existant en Palestine et en Egypte notamment, tout en rappelant qu'on utilisait
beaucoup, dans les milieux modestes, 1e miel d’abeille récolté en Arabie, Egypte,
Palestine, Jordanie et Haute-Mésopotamie. Des huileries enfin utilisaient les
olives ou le sésame en Palestine, Syrie, Egypte et Haute-Mésopotamie. Toutes
ces techniques, auxquellesion’ ajoutera les activités plus proprement familiales
de 1a cuisson du pain ou‘de la conservation des denrées périssables destinées 4
la consommation ou~dPexportation, ne mettaient en oeuvre qu'un outillage
rudimentaire qui devait continuer d’étre utilisé jusqu'a nos jours, mais qui
nous est également connu par des vestiges archéologiques — telles des cuves
de pressoirs 3 huile creusées souvent 4 méme le sol rocheux dans des villages
abandonnés de la Syrie du Nord par exemple. Ces techniques étaient le plus
souvent localisées dans les petites bourgades ot elles s’intégraient au rythme de
la vie paysanne.

On peut y joindre des industries chimiques élémentaires, celie du savon,
fabriqué 4 partir de huile et de herbe a soude en Haute-Mésopotamie et en
Syrie du Nord, & Rakka par exemple, en Palestine ainsi qu’au Fayytm et dans
certaines régions de ’Iran, Siraf * et Balkh notamment, celle encore du parfum,
dont les produits-étaient abondamment consommés dans le monde islamique.

275



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

A cbté de Pencens et de I’ambre gris, on recherchait en effet les parfums aux
essences de fleurs (rose, violette, jasmin, etc.) que I’on produisait en Syrie, Irak
ou Egypte — P’essence de rose syrienne était, dit-on, particuli¢rement réputée
— ainsi que d’autres variétés encore provenant des régions iraniennes de Shiraz
et de PAhwiz.

L’artisanat rural pouvait aussi produire des vétements et des objets mobi-
liers de premiére nécessité, depuis les cordes, tissus et tapis, exécutés sur de
pauvres métiers 4 intérieur de la maison du sédentaire comme de la tente du
nomade, jusqu’aux ceuvres grossiéres du charpentier-menuisier, du tanneur
et du cordonnier, du forgeron, du dinandier ou du potier local, sans oublier
parfois la transformation, sur une plus grande échelle, de certains produits de
récolte tels que le coton et la laine traités de maniére & alimenter, dans certaines
régions, de multiples ateliers villageois de cardeurs, foulons, teinturiers, tisse-
rands ou calandreurs.

[ ]

Mais, d’une maniére générale, les industries spécialisées se groupaient plu-
tot dans les villes, ou dans leurs alentours immeédiats lorsqu’il s’agissait d’indus-
tries exigeant, comme les tanneries et les ateliers de potiers, de vastes espaces
de travail ainsi que la proximité d’eaux courantes ou ’accés facile de matériaux
lourds tels que la terre argileuse.. Cette localisation citadine tenait d’abord a
Pexistence, dans des agglomérations souvent énormes, d’une main-d’ceuvre
facilement utilisable en méme temps que d’une demande toujours accrue pour
les produits d’un artisanat_de luxe. Mais elle s’expliquait aussi par la collusion
existant en milieu islarique entre la vente de détail et la fabrication confiées
habituellement aux mémes personnages mi-marchands et mi-ouvriers qui peu-
plaient les boutigues.du souk.

De ces industries spécialisées 4 vocation urbaine la plus importante était
sans doute celle des textiles de qualité qui constituaient & ’époque une véritable
monnaie d’échange ainsi qu’une richesse bonne 2 thésauriser. La fabrication
de ces tissus dépendait évidemment de I’abondance des matiéres premiéres,
laine, soie, coton ou lin, dont on a vu plus haut la répartition selon les régions.
Mais elle demandait surtout une extréme habileté d’artisans qui, avec des
moyens 1 encore rudimentaires, réalisaient des chefs-d’ceuvre propres a susci-
ter ’admiration des contemporains et parfois parvenus jusqu’a nous grice au
fait qu’on les utilisait dans les pays européens du Moyen Age pour envelopper les
reliques et enrichir les trésors des abbayes et cathédrales.

On sait que des étoffes de lin, de toile ou de laine, dont certaines d’une

276




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

remarquable finesse tels les voiles et toiles de Tinnis dans le delta, constituaient .
une des spécialités de I'Egypte, tandis que le Maghreb produisait plutdt des
tissus de laine. La Palestine et I’Irak tissaient surtout la soie, mais on utilisait -
encore le lin dans la région de Basra. Des cotonnades réputées étaient fabriquées
dans tout I’Iran oriental, 3 Marw, Herft, Nishiptr ou Samarkand, ainsi qu’au
Yémen et en Haute-Mésopotamie. Certaines d’entre elles étaient pourvues de :
décors peints et imprimés selon un procédé peu cotiteux et efficace, mais attes-
tant une réelle perfection du travail des teinturiers. Les soieries de la Caspienne
et de PAhwaz étaient également recherchées parmi ces soieries persanes dont
la tradition remontait 4 un lointain passé et était demeurée fidéle, en pleine épo-
que abbasside, 4 des motifs décoratifs typiquement iraniens, répétéssous forme .
de ces médaillons ornés de personnages affrontés et d’animaux fantastiques
qui avaient jadis caractérisé les plus beaux tissus sassanides« Toutes ces étoffes
chatoyantes et bigarrées, dont les sources arabes anciennes vantaient couleurs
et dessins, portaient des noms différents qui désignaient/des variétés techniques
difficiles aujourd’hui 3 identifier, mais tendant, les unes” et les autres, vers une
somptuosité toujours accrue.

Avec ces tissus de toutes sortes un artisanat.spécialisé exécutait des véte-

ments plus ou moins luxueux, les uns rayés'comme ceux qui utilisaient des . .-

étoffes du Yémen, d’autres brochés et ‘ornés des motifs animaliers et floraux
déja signalés, d’autres encore brodés ou garnis de précieuses fourrures importées,
mais toujours considérés comme .autant de pitces pourvues d’une durable

valeur marchande, en méme temps-qu'ils satisfaisaient le besoin d’ostentation

des gens des classes aisées. Les tailleurs et brodeurs travaillaient habituellement
dans le souk. Cependant Jes ‘vétements officiels de cérémonie, richement tissés
ou ornés de fils d’or, étaient fabriqués dans des manufactures d’Etat appelées ..
tirdz , qui existaient.dans presque toutes les grandes villes de ’empire ; Putili- -
sation de I’or, mérhe pour cet usage, restait en effet un privilége souverain et

les vétements portés par les dignitaires aux audiences solennelles, vétements
qui leur étaient généralement offerts par le calife, ne pouvaient étre produits
que sous le contréle gouvernemental, avec le plus souvent des marques d’authen-
tification consistant en des inscriptions datées, au nom du prince régnant.

Art et technique étaient étroitement liés dans cette activité officielle ou pri-
vée qui était sans conteste une des plus importantes du mondeislamique médié-
val et qui permettait  ses ouvriers de faire preuve d’esprit créateur. Avant méme
que se soient développées les fameuses écoles safavides et ottomanes de brocarts
et de velours dont les productions seront souvent importées et imitées en Europe,-
les chefs-d’ceuvre des brodeurs fatimides et des tisserands iraniens ou syriens- .

277




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

qui travaillaient la soie entre le 1x° et le x111° siécle, et qui influencérent profon-
dément les artisans d’Espagne ou de Sicile, jouissaient déja d’une juste renommée.
La variété de leurs procédés décoratifs, venant s’ajouter 4 la diversité des types
d’étoffes et des formes de vétements utilisés, a été signalée par les géographes
et les conteurs d’historiettes. Il reste cependant difficile de toujours savoir
exactement & quoi correspondent leurs descriptions ou leurs allusions et his-
toire du costume * n’a pas encore pu atteindre, pour la période ancienne du
Moyen Age islamique ol les représentations figurées restent rares, la précision
qu’on lui connait dans P’histoire de ’Europe occidentale par exemple.

A coté de industrie des tissus précieux, P'art du tapis tenait une place
importante, ainsi que la fabrication des tentures, tapisseries et nattes que Pon
joignait aux premiers pour meubler palais * et maisons * 4 Pinstar de ce qui
avait constitué le seul luxe de la tente nomade. Leurs exemples les plus célébres,
de nature trés variée dés une époque ancienne puisqu’il ne s’agissait pas toujours
de tapis A point noué, venaient, les uns d’Egypte,ct d’Arabie, d’autres d’Irak,
certains de Palestine (nattes de Tibériade), d’autres encore, les plus réputés et
surchargés de broderies, du Nord de I’Arméunie, sans que cependant nous aient
été conservés de tout cet ensemble des spécimens anciens suffisamment nom-
breux et représentatifs. Seules les réussites ultérieures de la Turquie ottomane
et de PIran safavide peuvent donner uné-idée de la somme de patience et d’art
déployée dans I'Orient islamique.pendant des siécles, pour cette activité arti-
sanale, en tenant spécialement compte de la somptuosité des coloris et de la
moelleuse douceur du matériain

Le travail du bois, qui‘était lui aussi un art en méme temps qu’une techni-
que, était de méme largement répandu, quoiqu’il exigeat des bois rares et pré-
cieux, teck, ébéne et/santal, étrangers au monde islamique et importés & grands
frais notamment par.’Oman. Si les objets servant aux particuliers demeuraient
assez simples, 3 Pexception de ceux que P'on trouvait dans les palais princiers,
le mobilier des lieux de culte était particuliérement soigné. Il suffit de citer les
minbar * ou parfois les mihrabs portatifs en bois sculpté dont certains s’ornaient
en outre de motifs de marqueterie et d’incrustations précieuses en nacre ou en
ivoire, les grilles ajourées de maksiira * et les tribunes de mosquées ainsi que
les pertes de mausolées ou d’oratoires, les cénotaphes * et les supports de
Coran souvent monumentaux. Ajoutons encore les bois insérés dans I'archi-
tecture *, tels que poutres et soffites visibles, et les fenétres grillagées des
maisons particuliéres, dont certains exemples particuliérement ornés, quoique
d’époque pius tardive, ont été conservés en Fgypte et illustrent Phabileté
technique atteinte par ces tourneurs sur bois qui comptent encore aujour-

278




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

d’hui parmi les artisans les plus curieux a voir travailler dans les villes
d’Orient.

De toute cette production et des ateliers qui en étaient responsables, les
auteurs anciens parlent peu, si bien qu'il est difficile d’en localiser les centres
les plus importants disséminés sans doute dans toutes les grandes villes de
‘Pempire. En revanche on peut suivre, & partir de chefs-d’ceuvre conservés en
nombre encore appréciable, I’évolution d’un art qui présente 4 la méme époque,
d’une région A I’autre, de notables concordances d’ordre stylistique et qui connut
4 peu prés les mémes étapes que I'art de la sculpture sur pierre. D’abord
influencé par I’habitude de la « taille oblique - » qui serait venue de I’Asie cen-
trale, il compta dés lors, en milieu abbasside et fatimide, quelques-unes de ses
plus belles réalisations, y compris certains chefs-d’ceuvre de Part animalier. Le
procédé consistant & morceler chaque surface en petits panneaux entourés de
baguettes, qui étaient ajustés les uns aux autres et qui supportaient plus aisément
Peffet des variations atmosphériques sans se fendre, apparut ensuite et fut sur-
tout utilisé pour des bois sculptés saldjoukides en Anatolié-et zankides ou ayyou-
bides en Syrie et en Egypte. Ceux-ci annongaient d’ailleurs la cristallisation de
méthodes artisanales que rien n’allait plus venit/renouveler ensuite en pays
islamique, méme si les motifs décoratifs d’origine végétale subissaient ici ou 1a
une transformation motivée par un gofit pouveau pour des stylisations plus
proches de la nature.

Aux artisans du bois on peut joindre ceux qui utilisaient I’ivoire soit pour
le sculpter dans la masse ou le peindre, soit pour l’incruster ou pour en faire
des travaux de marqueterie. A partir d’un matériau précieux essentiellement
importé d’Afrique orientale;.ils réalisaient des objets non moins admirables de
style qui semblent avoir été\exécutés de préférence, soit en Egypte selon une
vieille tradition copte, soit’dans les régions occidentales ol tiennent la vedette
les coffrets sculptés ‘dé\’Espagne umayyade ainsi que ceux d’une école, moins
sirement localisée, dont on situe habituellement les ateliers dans les territoires
anciennement musulmans de la Sicile normande.

Le travail du cuir était naturellement plus répandu, car les peaux ne man-
quaient pas dans I'ensemble des pays islamniques et les objets ainsi fabriqués
étajent indispensables 2 la vie quotidienne, notamment les sandales et les courtes
bottes, les selles et autres harnachements des chevaux et chameaux qui se ven-
daient habituellement dans des souks réservés a ceteffet, les ustensiles dunomade
enfin qui comportaient, outre certaines tentes, des sacs et seaux de cuir & tous
usages, Certaines régions se signalaient cependant par quelques fabrications
particuliéres : besaces et tapis de cuir faisaient la renommée du Yémen, tandis

279




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

que le cuir frappé et repoussé constituait la spécialité du Maroc et de Cordoue.
Les cuirs d’Egypte étaient assez appréciés pour étre expédiés dans divers pays.
La Syrie, qui préparait ses peaux sur place tandis que I'Irak importait les peaux
tannées de I’Arabie, avait également sa propre production et le travail du cuir
était encore pratiqué en Iran occidental et oriental, & Rayy, Bukhard et Samar-
kand, ainsi qu’au Maghreb extréme, notamment & Fés. Une technique parti-
culiére, celle des reliures de cuir couvrant les manuscrits précieux, mettait en
ceuvre des procédés de décoration dont on a conservé 3 Kairouan de fort anciens
spécimens, mais les textes nous parlent surtout des travaux de reliure renommés
que 'on exécutait au Yémen et en Palestine.

Le travail des métaux était également primordial & cette époque, bien que
Poutillage en fiit resté 4 bien des égards rudimentaire. Le fer était par exemple
utilisé pour fabriquer de solides portes de citadelles, telles qu’on en signalait
en Arabie, au Sistin, au Khurésin ou en Ifrikiya, ou plus simplement des chaines
qui servaient en diverses régions pour fermer les.ports et pour retenir des mou-
lins flottants ou des ponts de bateaux comme ceux du Tigre 4 Bagdad. Certaines
pieces d’habillement, telles que les ceinturgs, et certains instruments étaient,
semble-t-il, en fer : balances réputées parexemple en Haute-Mésopotamie, 3
Nisibin et Harran, ou bien couteaux parmi lesquels étaient cités ceux de Mossoul.
Mais les armes surtout exigeaient dn acier spécial préparé a Samarkand
et au Khurisin selon des recettes que définissaient divers traités et qui per-
mettaient de réaliser des lames d’une qualité exceptionnelle. Les artisans iraniens
étaient, dés une époque ancienme; passés maitres dans ce domaine, quoique nous
connaissions surtout de leur production des chefs-d’ccuvre tardifs, souvent
signés, qui remontent pour la plupart aux époques mongole, timouride * et
safavide. Mais les sabres du Yémen, fabriqués a partir de fer importé, étaient
également appréciés.-Certaines armes atteignaient en outre, grice aux incrus-
tations accessoires d’or et d’argent et méme de pierres précieuses dont elles
pouvaient étre ornées, une richesse décorative leur donnant plus de prix.

Le cuivre, métal beaucoup plus répandu, était utilisé pour la plupart des
ustensiles de ménage, si bien que chaque ville avait son souk de chaudronniers
et de dinandiers, artisans aussi bien que marchands. Des objets d’art aussi
étaient fabriqués dans ce méme métal, notamment ces aiguiéres, coupes, pla-
teaux et bassins de dimensions parfois imposantes, ces briile-parfums et chan-
deliers monumentaux ou au contraire ces boites minuscules de toutes formes,
ces lampes * et ces précieuses écritoires qu’on prit I'habitude, a partir du
x1e siécle, d’incruster d’argent ou d’or selon une technique de damasquinage,
empruntée 4 I’Asie centrale et pratiquée surtout 4 Damas et Mossoul, qui n’avait

280



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

rien & voir avec le procédé spécial de production de Pacier utilisé pour la fabri-
cation des lames dites de Damas. De semblables objets, ornés de méme fagon
et relevant des mémes écoles stylistiques, €taient également exécutés en bronze
dont la sombre patine dissimule parfois aujourd’hui un décor, quasi indistinct a
force de minutie quoique réservant a quil'étudie dans le détail d’étonnantes
découvertes : on y discerne non seulement d’admirables compositions abstraites
alliant les ressources de la calligraphie * & celles de Parabesque * florale, mais
aussi de véritables scénes de genre oll animaux et personnages sont esquissés
avec le mouvement méme de la vie.

Les artisans qui excellérent dans ces incrustations sur cuivre et sur bronze
appartenaient d’abord, dés le début de Pépoque saldjoukide, aux lointaines pro-
vinces du Sistan et du Khurédsan ou ils faisaient la renommée de villes comme
Herit, Marw, ou Nishdptr. Mais de célébres ateliers illustrérent ensuite la Haute-
Mésopotamie zankide ot fleurirent les dynasties familiales d¢-bronziers et dinan-
diers de Mossoul, la Syrie ainsi que PEgypte ayyoubides, puis mamloukes, le
Yémen rassoulide * et méme encore I'Iran mongol /Auparavant on avait seule-
ment connu Ja technique vigoureuse des objets de‘bronze 4 décor sculpté en
relief, technique qui avait été ’apanage des artisafis’iraniens fournissant les Cours
umayyade et abbasside, puis avait été pratiquée jen milieu fatimide, permettant
de réaliser, A coté d’objets utilitaires comme miroirs et mortiers, des aquamaniles
et des brile-parfums en forme d’animaux qui comptent parmi les plus purs
chefs-d’ceuvre de ’art islamique. Les:némes représentations figurées en ronde-
bosse devaient d’ailleurs continuer de’caractériser pour une part la production
de P'Iran bouyide et saldjoukide avant de disparaitre devantles progres de modes
plus ostentatoires. Seules continiuérent alors d’étre réalisées en bronze simplement -
gravé des piéces comme les astrotabes, sphéres armillaires et autres instruments
d’astronomie et de navigation ou encore des balances de précision qui requéraient -
la compétence de véritables savants aussi habiles au calcul mathématique quau
maniement de leurs outils. :

De leur cdté, Pargent et I'or, généralement utilisés pour de précieuses
incrustations, servaient aussi 4 fabriquer entiérement des objets de grand prix,
plats, coupes et parfois bouteilles 4 flancs arrondis, ornés de motifs gravés ou
sculptés en relief, qui conservérent longtemps vivante en Iran la tradition de
Pargenteric et de orfévrerie sassanides. Les mémes joailliers exécutaient un peu
partout dans ’empire de gracieux bijoux en or ou argent, surtout pendentifs
et boucles d’oreilles, dont certains étaient de filigrane et dont on conserve nom-

bre d’exemples fatimides et saldjoukides. Leur décoration faisait & occasion

appel 4 des émaux colorés que 'on utilisait encore & ’époque saldjoukide, plus

281



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

spécialement en Haute-Mésopotamie, pour concourir 4 I'ornementation d’objets
de bronze tels que des plats de grand luxe.

Le travail du verre et de la céramique * était enfin représenté dans les acti-
vités artisanales de la plupart des villes. A coté de briquetiers fournissant un
des matériaux de construction les plus habituels en pays d’Islam, des potiers
satisfaisaient une abondante demande urbaine ou villageoise d’objets ménagers
de premiére nécessité, alcarazas, cruches, jarres, gourdes, marmites et plats
‘de cuisson, lampes 4 huile enfin ou braseros. Ces pi¢ces ne demandaient comme
matiére premiére qu’une terre argileuse grossiére, mais faisaient parfois preuve
de recherche ornementale dans leur décor trés simple, peint, gravé, fagonné en
relief ou méme ajouré comme dans ces petits filtres de gargoulettes ot se déployait
souvent une agréable fantaisie décorative. Elles pouvaient étre en outre recou-
vertes d’une glagure brillante qui avait pour premiére fonction de les rendre
imperméables lorsqu’il s’agissait, soit de récipients destinés & conserver le lait,
I’huile ou d’autres liquides et a servir de bocaux a provisions, soit de cette vais-
selle de table qui comprenait des assiettes, écuelles, bols et gobelets ainsi que
les plateaux et parfois les tables destinés & les.supporter.

Le méme procédé de la glagure transparénte, alcaline, plombeuse ou alca-
lino-plombeuse, souvent transformée en un-€mail stannifére opaque et colorée
a Poccasion par divers autres oxydes métalliques, était 4 origine des remarqua-
bles pitces de faience décorée que réalisaient les céramistes les plus habiles et
qui firent la gloire de certaines.écoles régionales de poterie. De tels chefs-
d’ceuvre ne différaient des ustensiles ordinaires que par la qualité de leur pate
ou de leur décor et par la perfection de leur forme. Ils englobaient toutes les
catégories d’objets déja énumérées auxquelles s’ajouterent, 4 partir de I’époque
saldjoukide, les briqueés émaillées sur la tranche, les carreaux de revétement
employés tels quels.ol’ découpés ensuite au ciseau pour réaliser des panneaux
de mosaique *, et.des éléments entiers d’architecture tels que niches de mihrabs
ou plaques en forme de stéles funéraires par exemple. Mais ils tiraient chacun
leur originalité des heureuses variétés de couleur et de composition que Pony
observa selon les époques et parfois les licux. Un de leurs traits communs fut
de subir souvent Pinfluence stylistique des objets métalliques dont ils consti-
tuaient des répliques moins cofiteuses et imitaient avec fidélité le profil ou le
décor. En outre, la continujté que Pon décele dans leurs types, leurs motifs ou
méme leurs modes de fabrication et de décor tenait 4 la mobilité d’artisans qui
retrouvaient partout les quelques produits naturels indispensables a Pexercice
de leur métier et qui se déplagaient volontiers d’un pays 4 I'autre en fonction
de circonstances historiques changeantes. '

282



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

Avant Pessor saldjoukide, leurs centres de production les plus actifs, qui
connaissaient presque tous le méme genre de technique, mettaient en ceuvre
les possibilités de quelques types limités. Telles furent une céramique inci-
sée sous glacure monochrome ou transparente qui apparut également &
Samarra, Ctésiphon, Suse et Rayy, ainsi qu'a Fustdt pour le premier type et ~
plus spécialement dans I'Iran oriental 4 Nishaptr et Samarkand dans le second
cas ; une céramique 2 décor peint sous glagure dont les créations les plus
harmonieuses, avec décor en noir, violet manganése et brun sur fond créeme se
situérent A Nishdptr et Samarkand ; une céramique & reflets métalliques, fabri-
quée en Irak comme en Egypte ou dans les provinces occidentales de I'Iran,
qui constitua P'une des réussites les plus originales des potiers islamiques ; une
céramique blanche enfin 4 décor peint en bleu de cobalt sur couverte que Pon
exécuta encore dans les mémes centres. Autant de témoignages sur P’expansion
d’un art qui ne fut jamais situé au rang des arts somptuaires et dynastiques,
méme si le talent individuel y aboutissait a la réalisation de'ce que nous tenons
aujourd’hui pour des réussites d’une rare qualité.

Aussi bien le contraste était-il grand avec Part de la verrerie, qui restait
Papanage de certains ateliers spécialisés en Syrie, Irak ou Egypte et qui se déve-
loppa seulement pour satisfaire les besoins_des Cours abbasside et fatimide.
Gobelets, coupes et flacons de verre taillépour rivaliser avec leurs prototypes
de cristal de roche encore plus précieux;-ou de verre doré et émaillé selon une
technique délicate qui connaitra son apogée dans les lampes de mosquées des
époques ayyoubide et mamlouke, furent toujours des pitces d’extréme valeur,
fabriquées en petit nombre dans.Ja ligne d’une tradition antique perfectionnée
et exportées le plus souventiensuite sous forme de cadeaux princiers.

A ces grandes branches de I'artisanat s’en ajoutaient encore d’autres dont

les auteurs parlent pew.etsur lesquelles nous ne possédons que de minces allu-
sions. Leurs produits, tels les matériaux nécessaires a I’écriture, devaient pour-
tant tenir une place importante dans la vie sociale de I’époque, sinon dans son
. économie. Il y avait par exemple la préparation du parchemin *, depuis ses espé-
ces les plus rudes jusqu’aux fines peaux de gazelle, parchemin qui était avant
le xt© siécle abondamment demandé pour les actes et pour les manuscrits de
toutes sortes. De son coté, le papyrus, apprécié dans les bureaux de PEtat car
il se prétait moins bien que ie parchemin aux falsifications, étaitobtenuen Egypte -
A partir des fibres de la plante du méme nom et y faisait 'objet d’une industrie

importante. Le papier surtout dont la fabrication commenga, dit-on, au viiesié- ..

cle & Samarkand ol se trouvaient des prisonniers faits en Transoxiane et connais-
sant la technique chinoise, fut produit en quantités de plus en plus grandes 2

283




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mesure que sa fabrication s’étendit & Bagdad, puis 4 d’autres villes d’Orient
et d’Occident. 1 suffit de songer 4 I’abondance des ouvrages arabes anciens que
renferment aujourd’hui les bibliothéques pour apprécier ce que dut étre son
utilisation dans la civilisation musulmane. Et sa production était seulement ia
premiére étape de ces taches diverses que requéraient les arts du livre et pour
lesquelles se dépensaient tant de copistes, calligraphes, enlumineurs et minia-
turistes travaillant eux aussi & leur maniére, avec leur calame - ouleur pinceau,
3 la richesse du monde islamique ancien.

Non seulement en effet leurs ceuvres étaient recherchées par ceux qui en
faisaient commande et qui le plus souvent entretenaient autour d’eux les per-
sonnages ainsi chargés d’accroitre leur collection de manuscrits, mais elles cons-
tituaient des pitces que I’on thésaurisait & I’égal des bijoux ou des brocarts et qui
contribuaient elles aussi 4 la gloire des puissants nommément désignés dans leurs
pages de titre. On en a encore la preuve aujourd’huien admirant tclle luxueuse
copie exécutée sur P'ordre de tel personnage célébre)ou portant ses titres dans
les marques de propriété qui étaient sans scrupule ajoutées et griffonnées dans
les marges des plus beaux exemplaires. Ceux-ci se signalaient & la fois par la
qualité de leur écriture et par les enluminures * délicates, rehaussées d’or et
de brillantes couleurs, qui pouvaient s’y trouver disséminées pour séparer sou-
rates et versets lorsqu’il s’agissait de copies du Coran ou qui, dans les autres
cas, garnissaient surtout les premiers feuillets. A partir du x11® siécle, certains
d’entre eux offrirent méme des.illustrations encore plus précieuses sous forme
de miniatures * véritables, exécutées d’abord par les représentants de I’école dite
« de Bagdad » et destinées ‘a devenir ensuite I’apanage des artistes persans ct
turcs des. époques postérieures. Seules appartiennent d I’époque classique les
miniatures de la premiére catégorie, que parfois on regroupe sous ’expression
discutable de « peinture arabe », mais qui sont en fait Pexpression d’un milieu
beaucoup plus mélé quoique géographiquement circonscrit, celui de la société
bourgeoise islamique épanouie dans I'Irak et la Haute-Mésopotamie post-
saldjoukides. On y retrouve  la fois, et sous des influences artistiques d’origines
diverses mais surtout byzantines, le gott des motifs liés a I'illustration de la vie
princiére et celui des représentations tirées de la vie quotidienne pour enrichir
de scénes parfois picaresques des ouvrages scientifiques — ouvrages médicaux ou
livres d’automates notamment — ou bien des recueils de contes et de «séances *».

Parallélement s’étajent affirmés les traits distinctifs d’une calligraphie cur-
sive 4 la fois souple et harmonieuse qui avait regu dés la fin du1x® siécleses lettres
de noblesse aprés s’étre peu & peu différenciée du coufique * ornemental. Ce der-
nier, employé tout spécialement pour les copies soignées du Coran sur parche-

284



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

min, était né en effet de la transformation, sous des impératifs différents, de
Pécriture arabe archaique et anguleuse uniquement utilisée dans les premiers
si¢cles islamiques. Mais c’était la forme cursive de cette méme écriture qui allait
ensuite évoluer vers une interprétation de plus en plus élégante et rythmée,
destinée 3 trouver son aboutissement dans les caractéres persans et turcs, tandis
que 'usage du coufique se restreindrait peu & peu aux variations décoratives
des inscriptions monumentales ou mobiliéres et des décors calligraphiques
qui en étaient issus.
[ J

A coté de ces activités artisanales, qui avaient pour fonction de transformer
les productions naturelles du monde islamique en biens de consommation cou-
rante ou en objets précieux, existaient encore de non moins remarquables
activités de construction liées a P’essor de I’architecture.

Dans ce domaine le travail accompli était partout’intense et nécessaire,
d’autant plus nécessaire qu’une civilisation 2 la fois arbaine et palatine ne pou-
vait se passer d’ériger de multiples et souvent prestigieux édifices. Si les magons
étaient toujours livrés aux seules ressources de leurs connaissances traditionnelles,
sous la direction de maitres d’ceuvre et non de-véritables architectes dont la
fonction n’existait pas 4 I’époque, leurs procédés variaient fort d’une région a
Pautre selon les constructions projetées et surtout selon les matériaux existants.
Tantdt la pierre prédominait, tantdt la brique crue ou cuite, le mortier ou méme
le pisé. On faisait éventuellement venir, pour les édifices importants et les de-
meures princiéres, des bois rares, des marbres précieux, du granit ou méme de
Ponyx. Mais les maisons ordinaires reposaient exclusivement sur les ressources
locales, qu’elles fussent comme a Damas ou au Caire faites d’armatures de bois
remplies de briques et.de’pisé ou, comme 2 Alep et Amida, béties en pierres
de taille bien ajustées, sans parler des habitations rurales pour lesquelles on se
contentait parfois de simples huttes de roseaux ou de cones de terre battue. Les
plus riches monuments eux-mémes devaient & la nature du matériau la variété
de leurs structures, de leurs appareils * et de leurs décors *. D’un c6té se dres-
saient les constructions de pierre aux appareils soignés, aux solides colonnades
et aux parois enrichies d’ornements sculptés dans la masse dont les meilleurs
exemples se trouvent sans doute dans la Syrie et ’Espagne umayyades, PEgypte
fatimide et ’Anatolie saldjoukide. De Pautre cdté dominaient des édifices de
brique 4 la fois massifs et fragiles dont les plus célebres spécimens appartien- -
nent sans doute a I'Irak et I’Iran abbassides et saldjoukides. Lourds piliers can-
tonnés parfois de colonnettes et contreforts y soutenant des murs épais, volites *

285




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

et coupoles * majestueuses, moulures & grande échelle et décors couvrants allant
des enduits de platre * et de stuc sculptés ou peints aux combinaisons géome-
triques obtenues par le simple jeu des assises de briques s’y unissaient non sans
grandeur dans des réalisations exposées toutefois plus que d’autres au vieillisse-
ment et 3 la ruine.

Toutes ces formes architecturales et ornementales étaient obtenues par les
recherches d’ouvriers doués le plus souvent de remarquables connaissances
techniques, tant il est vrai que leur rdle, loin de se limiter 4 Pérection de bati-
ments eux-mémes plus ou moins complexes, englobait aussi des tiches que nous
qualifierions aujourd’hui de tiches d’ingénieurs. Aménagements hydrauliques
et sanitaires, établissement de systémes de canalisations pour I’eau, la vapeur
et la fumée — qui atteignaient dans les bains par exemple 4 un savant degré
d’élaboration —, réalisation de ponts *, de barrages ou-d’aqueducs s’ajoutaient
aux problémes de construction proprement dits. E€ ces problémes eux-mémes
demandaient une ingéniosité toute particuliére dans des régions pauvres en bois :
non seulement il y fallait en effet utiliser comme systémes de couverture des
voiites et coupoles difficiles 4 équilibrer_et’surtout a raccorder aux murs qui
les supportaient, mais 'impossibilité bien)souvent de se servir d’échafaudages
et notamment de cintres pour les arcs;* 4 claveaux appareillés obligeait  avoir
recours 4 nombre d’astuces de métier.-La mise en ceuvre de telles connaissances
ne s’accompagnait pas nécessairement d’études théoriques. Les solutions adop-
tées étaient méme de préférerice/empiriques et on a souvent insisté sur le fait
que les édifices musulmans présentérent au Moyen Age d’évidentes malfagons,
sensibles dés qu’on en dresse aujourd’hui des relevés exacts et tenant pour une
bonne part aux improvisations des bétisseurs au cours de la construction. Néan-
moins Putilisation d’épures préalables a été prouvée pour des plans aussi élabo-
rés que celui,de la“Coupole du Rocher * & Jérusalem; elle était également
justifiée pour Pétablissement de tous ces systémes compliqués d’alvéoles *
improprement appelés parfois stalactites, qui s’apparentaient aux jeux de poly-
gones et d’étoiles servant de base aux entrelacs * de Pornement couvrant. Aussi
bien P'absence de traités anciens sur lesquels on puisse se fonder pour établir
le degré de formation scientifique nécessaire jadis aux maitres d’ceuvre ne doit-
elle pas dissimuler le gofit profond de ces batisseurs pour des formes savantes
d’architecture et de décor, dépendant de schémas géométriques préalables et
tenant compte des résultats de vrais calculs mathématiques. Le sens de I'abstrac-
tion, toujours présent dans les recherches de penseurs musulmans portés vers
Palgebre et la géométrie algébrique, devait, ici encore, transparaitre dans Porien-
tation du travail quotidien.

286



PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

28. PLAN DU CARAVANSERAIL '
DE RIBAT-1 SHARAF AU KHURASAN _
(D'aprés A. Godard, 'Art de I'Iran.) B - '

Cette somp construction de brigue, pour-
vue dinscriptions au nom du sultan saldjoukide
Sandjar qui régna sur 'Irande 1118 d 1157, met
en ceuvre le plan typiquement khurasanien de
la grande cour centrale quadrangulaire, pour-
vue de quatre fwdns disposés en croix et occu-
pant le milieu de chacun des cités. On rappro-
chera l’u. de de P ble de celle des

7 ains dans les pro-
vinces cmentales, tels ceux de Bust et de Ghazna.
Limportance accordée aux portails monu-
mentaux de Pavant-cour et du bdtiment prin-
cipal est également remarquable.

Les qualités scientifiques propres aux constructeurs et ingénieurs travail-
lant dans le monde islamique médiéval trouvaient encore 2 s’exercer dans le
domaine particulier de la fortification * ol ces hommes mirent au point des
aménagements défensifs ou offensifs dignes de susciter aujourd’hui Pintérét
pour ’habileté de conception dont ils faisaient preuve. On en peut trouver des
cxemples dans les imposantes casemates ou les ingénieux dispositifs des cita-
delles et chiteaux forts syriens des X1° et X11° si¢cles, particuliérement bien adap-
tés chaque fois au site dans lequel ils s’élevaient. Les qualités d’une telle archi-
tecture militaire s’accordaient avec les progrés accomplis parallélement par la
balistique, notamment grice 2 "amélioration d’armes lourdes dejet telles qu’arba-
lites & tour et mangonneaux. Une littérature spécialisée, plus riche en ce cas

287




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

que pour les constructions civiles de caractére utilitaire, ne suffit cependant
point & faire apprécier dans toute leur nouveauté les progrés de techniques de
guerre qui nous restent par certains cOtés encore énigmatiques, telle cette
technique du feu grégeois - pour laquelle on ne connait avec précision ni la
formule chimique du produit ni son mode de lancement.

De semblables efforts de perfectionnement étajent poursuivis dans le do-
maine des constructions navales ol par moments ’activité fut intense,  Pépoque
umayyade marquée par ’envoi d’une flotte sous les murs mémes de Constanti-
nople par exemple comme plus tard encore 3 Iépoque du califat umayyade
d’Espagne ou de Pessor ayyoubide sous Saladin. Les arsenaux * ou 'on procé-
dait 4 la fabrication de telles unités de la marine de guerre étaientalors favorisés,
sur le littoral syro-égyptien comme en certains points de la cote andalouse ou
ifrikiyenne, par les initiatives de souverains préoccupés-au premier chef de leur
lutte contre Pinfidéle. Les mémes chantiers fabriquaient aussi des bateaux de
commerce utilisés dans la Méditerranée comme dans ’océan Indien et le golfe
Persique ol les ports de Basra et I’Oman fournissaient des types de navire diffé-
rents de ceux que ’on connaissait plus & ’ouest : navires uniquement construits
de piéces de bois cousues et chevillées ‘qui sont souvent représentés dans les
miniatures ornant des manuscrits irakiens/des XII¢ et XIII® siécles.

Ce monde, réputé donc plusencore pour ses objets manufacturés, recherchés
dans les pays étrangers voisins, que pour la variété de ses productions naturelles,
connaissait alors une activité commerciale intense, tant intérieure qu’internatio-
nale. La premiére portait sur des biens de consommation courante ou des matié-
res premiéres inégalement réparties, I’autre sur des objets de luxe ou de demi-
luxe appréciés surtout de P'aristocratie et exportés volontiers au-dela des limites
de Pempire.

Le commerce dans son ensemble était tributaire d’un certain nombre de
facteurs tenant, soit 4 la situation politico-économique, soit aux prescriptions
de la Loi islamique. L’existence tout d’abord, sinon d’un vaste Etat unifié qui
ne fut jamais réellement constitué, du moins d’un grand territoire ou la méme
religion dominait, o1 les mémes institutions et les mémes modes de vie régnaient,
ol enfin pouvaient se déplacer librement tous ceux qui se réclamaient de I'Islam,
avait nécessairement favorisé des échanges et un négoce qui avaient été jadis 4
Porigine de la puissance mekkoise. Encore fallait-il que ce territoire fit aménagé
et que la sécurité y régndt. '

288




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

Depuis longtemps diverses catégories de voies de communication, routes
caravaniéres d’une part et vallées fluviales de I’autre, permettaient le transport
sur montures, chameaux ou 4nes et mulets, aussi bien que sur bateaux. L’absence
de voitures a roues, souvent signalée, ne constituait pas un facteur de sous-
équipement dans des régions surtout steppiques que ces voitures n’auraient
pas été adaptées 4 traverser. En revanche, les conditions de sécurité restaient
plus aléatoires, tant en raison de la fréquence des guerres ou révoltes locales
que de la prééminence, en certaines régions, de ’élément bédouin. Il ne faudrait
certes pas exagérer les conséquences du premier fait qui n’a jamais empé-
ché, au temps des croisades, les marchands d’aller et venir entre les territoires
francs et musulmans. Mais bien des itinéraires n’en subirent pas moins au cours
des temps des modifications dues aux troubles politiques, 4 commencer par
cet abandon de la route terrestre de la soie qui suivit au 1xe siécle les difficultés
sévissant a Pintérieur de I’empire de Chine. Des changements dynastiques
doivent également &tre invoqués dans certains cas, telles cette apparition des
Saldjoukides et cette chute du royaume samanide qui-portérent un coup fatal
aux relations avec les pays slaves, florissantes au contraire entre le virte et le
xré sicle. La domination des mers et la possession de flottes importantes consti-
tuaient également des facteurs d’évolution non négligeables, quoique leur in-
fluence s’exergit avec un certain retard et que par exemple les activités des
marchands musulmans en Méditerranée eussent continué longtemps apres la
disparition sur cette mer de leurs bateaux, supplantés au xie siécle par les navi-
res européens.

Mais 'organisation du commerce en pays d’Islam dépendait peut-Etre
encore plus étroitement des dispositions du droit, de I’organisation monétaire
et de la politique des souverains. On a vu que Pinterdiction de P'usure, qui pou-
vait limiter les opérations/financiéres, n’était pas toujours observée et que par
ailleurs le droit prévoyait diverses formes d’association entre négociants ou
commanditaires. Le systéme monétaire bimétalliste, qui comportait au demeu-
rant de grandes variétés de pi¢ces, ne simplifiait pas les paiements et si, depuis
une époque ancienne, les marchands se servaient de « lettres de crédit » et de
«bons de paiement » qui évitaient le transport des espéces, ces procédés rela-
tivement modernes ne pouvaient étre utilisés que dans des zones limitées ol
circulajent des monnaies d’or ou d’argent d’un certain type. Quant a Pinter-
vention du souverain, elle s’exercait en principe dans des sens différents, en
accentuant ou au contraire en allégeant la fiscalité.

Depuis que ’Auméne légale avait été en grande partie remplacée, soit par
des taxes a la production sur I’artisanat, soit par des droits d’octroi uniformes

289



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

levés & Dentrée et 3 la sortie de certaines villes importantes, PEtat pouvait en
effet agir sur la vie économique. Ce qui I'intéressait, c’était surtout de tirer les
plus grandes ressources possibles des impdts versés par les éléments actifs de
la population et il lui arrivait, dans ce dessein, d’accorder, comme il le fit
au XIIr® siécle, des facilités aux commergants étrangers qui désiraient disposer
d’entrepdts dans certaines villes islamiques. De plus il monopolisait I’achat
des produits nécessaires & la fabrication des navires, des armes ou des tiréz,
parmi lesquels le fer, le bois et la poix, sans compter Por. Il pouvait aussi, du
moins dans PEgypte du x1¢ siécle, se réserver la vente 4 ces mémes étrangers
de produits tels que P’alun et obliger les marchands musulmans 3 régler une
partie de leurs achats extérieurs & I’aide de cette matiére, de fagon 2 restreindre
la sortie des piéces d’or. Enfin une influence non moins sensible exercée par le
souverain sur le commerce, comme d’ailleurs sur Partisanat, tenait aux effets
du luxe dont il s’entourait et dont se prévalaient également, 4 son imitation,
les membres de I’aristocratie.

De P’entretien des voies de communication' et’surtout des facilités de gite
et d’étape qu’y rencontraient les marchands dépendait également I'inten-
sit¢ du grand négoce. Dés lorigine ‘de/I’Empire islamique, les services
gouvernementaux de la poste, qui étaient.chargés d’acheminer lettres officielles,
documents et informations d’une extrémité a Pautre des territoires musulmans,
possédaient un systéme de relais disposés sur les grandes routes, tous les deux
ou quatre parasanges selon les\régions, c’est-a-dire tous les douze ou vingt-
quatre kilométres. On ne ‘connait pas P'organisation matérielle de ces relais
pour courriers rapides et'on ne sait dans quelle mesure ils étaient liés aux édi-
fices plus ou moins fortifiés qu’utilisajent les caravanes et qui avaient nom
khdn ou caravansérails *. Mais on sait que plus tard, lorsque la poste officielle,
qui avait été désorganisée 3 partir du milieu du xe siécle, fut 4 nouveau utilisée
au xi1re siécle, én"Egypte et en Syrie, par les Mamlouks, ces relais furent amé-
nagés de fagon'a favoriser également le trafic commercial, On peut donc sup-
poser, méme si rien ne le prouve, qu’il en était déja ainsi 3 une époque plus
ancienne. La construction des caravansérails résultait en tout cas souvent d’inter-
ventions souveraines comme en témoignent par exemple les inscriptions de
monuments aussi fastueux que le caravansérail saldjoukide de Ribat-i Sharaf
au Khurdsin ou que les immenses édifices jalonnant en Anatolie les routes
sultaniennes voisines de Konya *. Leur érection correspondait & Pattitude,
souvent attestée par les chroniques, qui faisait reposer sur I'autorité centrale
ou sur celle des gouverneurs de province la protection des routes et la répres-
sion des attaques de pillards. A ces mémes autorités revenait I'entretien des

290




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

ponts dont les vestiges jalonnent encore bien des itinéraires et portent souvent
des textes de construction au nom de leurs illustres fondateurs.

Mais le souverain n’était pas seul & améliorer par ses efforts la sécurité
du commerce. Des marchands s’y employaient aussi eux-mémes et on doit 3
leurs initiatives, ainsi qu’a celles de divers personnages essayant d’encourager
un trafic qui les enrichissait, la fondation de nombreux caravansérails non
« gouvernementaux », souvent d’aspect modeste, quoique organisés dans les
pays peu siirs en vue des possibilités de défense de ceux qui y faisaient halte
— en Iran par exemple ils étaient distingués par ce terme de ribdt qui était
également utilisé pour les installations guerriéres des frontiéres. Le type de ces
divers édifices varia évidemment selon les régions et les époques. Ils n’en
devaient pas moins comporter toujours les mémes éléments principaux :
logements pour les hommes, abris pour les animaux, locaux pour les mar-
chandises et puits ou citerne permettant de trouver de I’eau aprés la traversée
d’espaces arides. La cour intérieure autour de laquelle s’organisaient généra-
lement ces divers corps de batiments cédait la premiére place, dans les mon-
tagnes au climat rude, 2 la grande halle centrale portée par des piliers selon un
type illustré 3 maints exemplaires dans I’Anatolie saldjoukide. A ces indis-
pensables gites d’étape s’ajoutaient encore les caravansérails des grandes villes
qui portaient aussi le nom de funduk * et qui étaient parfois réservés i certaines
catégories de marchands. Tout le réseau, s’articulait en fonction des points
fixes ot s’écoulaient les marchandises dinsi transportées par caravanes, le
long d’itinéraires qui correspondaient 2 ceux des grands courants comimerciaux.

Les axes du commerce” islamique médiéval convergeaient presque
tous vers I’axe primordial-de ’Euphrate reliant la Méditerran¢e aux régions
asiatiques par Alep, Bilis *, Bagdad et Basra, avant que se développét 'axe
plus tardif allant de I’Anatolie et de la Syrie 4 I'Iran par Mossoul ou par Tabriz *
et Kazwin *. Ils présentaient une importance d’autant plus grande qu’ils n’avaient-
pas été seulement tracés pour I’usage intérieur, mais se continuaient en fait depuis
longtemps au-deld des frontitres de Pempire califien, nécessairement franchies,
en dépit d’obstacles réels, par les négociants soucieux de leur profit. On connait
par exemple dés le Ix® siécle Pactivité des marchands qu’un géographe arabe
de Pépoque appelle d’une part « russes », d’autre part « juifs rahdanites » et
qui, venus en Proche-Orient par des voies diverses, maritimes ou terrestres,
pour proposer leurs marchandises ou en acheter d’autres, poursuivaient ensuite

291




LA CIVILISATION DE L’ISLAM.CLASSIQUE

29. PLAN DU SULTAN HAN

(D’aprés K. Erdmann,
Das Anatolische Karavansaray.)

De cet imposant caravansérail royal, bdti
en 1236 par un des plus puissants souverains
de la branche des Saldjoukides de Rim et
situé en Anatolie sur la route de Kayseri é Sivas,
on remarquera surtout le caractére d la fois
fonctionnel et équilibré du plan. A une cour
rectangulaire, précédée d’un portail monumental
er pourvue en son milieu d’une petite mosquée,
érait juxtaposée une halle couverte d la parti-
culitre ampleur. L’ensemble se différenciait
ainsi des types de caravansérail & cour centrale
entourée de bdtiments sans profondeur, tels
quon les rencontrait dans des pays au climat
moins rude.

30. PLAN DE DEUX CARA VANSERAILS
D’EPOQUE MAMLOUKE A ALEP —
(D’aprés §. Sauvaget, Alep.)
Un peu différents dans leur structure des gites
détape isolés er fortifiés, les caravansérails
urbains dont on connait surtout des exemples
tardifs étaient @ Alep des immeubles de rapport
d’une ord: rigour uniforme :
autour de deux cours de dimensions inégales se
juxtaposaient, sous um portique couvert, les
boutiques que louaient les négociants érrangers
habitant des chambres & Pétage. Un entrepit
couvert servait en outre & abriter les mar-
chandises et la rigidité de la formule type se
tempérait de maintes recherches de détail.

leur route jusqu’en Chine. On a certes discuté de leur origine véritable et de
Paffirmation qui les faisait venir d’Europe occidentale et méme plus préci-
sément de Narbonne ou de la vallée du Rhone. Mais quelles que soient les
réserves avec lesquelles on doive accueillir certains détails peu vraisemblables
les concernant, on ne saurait du moins metire totalement en doute leur exis-
tence et n’y point voir une preuve de Pintensité du trafic « international » qui
traversait les pays islamiques. On sait aussi d’une maniére plus générale qua
I’époque abbasside des caravanes mettaient en communication la Transoxiane

292




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

e e 2

111371337

avec la Chine, le long de Pancienne « route de la soie », ou bien le Khurdsin - e

avec PInde, I’Adharbaydjin avec les pays de la Volgaet de la Baltique, la Haute-

Mésopotamie enfin avec le port de Trébizonde et Byzance. De méme des

navires sillonnaient la Méditerranée entre pays musulmans et chrétiens. Mais
le fait le plus important 4 signaler reste sans doute le développement que
connurent alors les relations maritimes entre 1’Irak, I’Inde et PExtréme-Orient,
développement dont on verra plus loin les incidences littéraires. Ces relations,

qui nous sont confirmées par ’existence de colonies de marchands musulmans

293

nOOnnnnOn

TnOOOnOnOne



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

en Chine dés le début de Iépoque abbasside, étaient devenues au X° siecle
si faciles quon se rendait en Inde septentrionale par mer plutdt que
par la voie de terre de I'Iran. Basra et Sirdf en étaient les principaux
ports, situés dans ce golfe Persique que les géographes arabes nommaient la
« mer de Chine » parce que c’était la route normalement empruntée pour se
rendre en ce pays. Le long de cet axe aux escales multipliées par les hasards
de mer, nombre de produits étaient importés de ’Inde et de PExtréme-Orient
en général, y compris des iles de la Sonde oit les marchands musulmans com-
mencérent également de s’installer dés cette époque. Il ne s’agissait pas tant de
la soie, dont le monde islamique avait moins besoin depuis le développement
de la sériciculture en Iran, que de Pébéne et de divers autres bois rares, des
pierres précieuses, de Iivoire, de Pambre, du camphre et des épices.

Coétait aussi PAfrique orientale que touchaient les navires musulmans
partis en profitant des vents de mousson qui faciliterajent leur retour lorsqu’ils
souffieraient en sens contraire. Mais de ces pays plus sauvages ils ramenaient
surtout, outre de Lor et de livoire, de nombreux/esclaves noirs, ceux qu’on
appelait les Zandj et qui étaient vendus au Yémen ou bien dans le Sud de PIrak
ol ils faisaient Pobjet d’un abondant commerce. D’autres marchands allaient
encore dans les pays slaves, jusqu’a la Baltigue ot: ont été retrouvés des trésors
de monnaies arabes. L3 ils achetaient-principalement des fourrures ainsi que
de 'ambre gris. Mais ils ne poursuivajent pas toujours si loin leur voyage et s¢
contentaient de se rendre dans des.centres commerciaux tels qu’Til,  ’'embou-
chure de la Volga, ou Bib.al“Abwib (Darband), sur.la mer Caspienne, qui
étaient alors comptés au nombre des marchés d’esclaves réputés. On pouvait
encore acheter des esclaves,“surtout des esclaves turcs, en territoire islamique
a Djurdjaniya (Urgendj), du sud de la mer d’Aral.

Avec le monde byzantin le trafic était également actif 2u x° siécle, si 'on
en croit le traité,(Conclu par les Hamdanides a cette époque, qui mentionne des
importations d’or et d’argent, de soieries, de pierres précieuses et de tissus
divers. On sait d’ailleurs que les marchands musulmans gagnaient alors eu
personne Trébizonde, sur les bords de la mer Noire, ainsi que Constantinople
ot ils disposaient au x1¢ si¢cle d’une mosquée.

Quant au commerce avec le monde occidental, avec les ports de Sicile et de
PItalie méridionale notamment ol se rendaient des négociants islamiques, il
est surtout connu par un traité fiscal égyptien récemment publié et étudié qui
date du x1r® siécle, mais semble se référer souvent & une situation antérieure.
L’historien moderne 3 qui nous devons cette découverte a souligné que les
produits importés ne consistaient pas seulement en produits de luxe, soieries

294




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

siciliennes ou draps fins, mais aussi en produits de premiére nécessité dont les
pays musulmans manquaient pour les constructions navales et qui étajent
achetés directement par un organisme d’Etat. En échange ’Egypte exportait

31. LES RELATIONS MARITIMES AVEC L’EXTREME-ORIENT
AU IX¢ SIECLE D’APRES LES SOURCES LITTERAIRES
(D’aprés ¥. Sauvaget, Relation de la Chine et de I’Inde.)

La fondation des capitales irakiennes abbassides,  ordinaire aux relations maritimes commerciales
métropoles actives et villes royales oti vivatent  avec PExtréme-Orient. Celles-ci nous somt
non seulement le calife et les membres de sa  principalement attestées par d’anciens récits de
famille mais nombre de dignitaires et de mili-  voyage qui furent intégrés dans les écrits savants
taires, d’origine iranfenne ou turque, familiers  des géographes comme dans les ceuvres populaires
avec les produsts de I’ Asie, donna un essor extra-  des conteurs.

P\ Cantongq s~
. {THARRA / !
g -~ o POR'
2 ).
» £ CHI
Siraf '
QL. 1. des Band Kawan ‘e‘?&"‘h 1. DES
" & ) STCHAMS
- &N == /Daybu ¥ >
Suhir Y oQS’ TANLWING
0

Maskat 41,5;? S MER Pandoiiranga §

/ %0 N3 Winan DE HARKAND j
4 75 "\ R7 BALLAHA- ) 5
// \ % RAYA 0
Shibe /" 7 \ {t‘, Is. ANDAMANY
K ] .
v \ 4
: Kala
M} < \\ 1. LANGABALOUS, Q& Tiyuman
e em L rajet décrit par le géographe Koulam-Mali! u’ CEYLAN LAMBE by 0 o
Ibn Khurdadhbih <, . LS Ny.s
o i P NIYAN © Uk
=== Trajet décrit par le marchand Sulayman o S
. -

2o
s

Voir page 511 la carte : les grandes voies commerciales dans le monde musulman médiéval.

295




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

I’alun, trés prisé en Europe, des tissus fins de lin ou de coton, des sucreries,
du sucre et sans doute, bien que cela ne fit pas précisé, des épices venues d’Ara-
bie ou d’Extréme-Orient. Elle servait ainsi de lieu de transit entre les pays de
océan Indien et la Méditerranée, et ce en dépit de Pabsence de communi-
cations maritimes a travers I'isthme de Suez ol un ancien canal existant avait
&té volontairement ensablé par les premiers califes de Bagdad, pour des raisons
de sécurité, dit-on.

1’économie mercantile qui prédominait ainsi dans les grandes villes isla-
miques du Moyen Age ¥y constituait une importante source de richesse sans
empécher toutefois les biens fonciers de demeurer le placement le plus solide
et le plus apprécié. Mais il va de soi que le commerce n’était pas également
florissant dans toutes les régions et que ses conditions évoluérent considéra-
blement entre le x® et le X11© siécle, méme si ie détail de ces transformations, en
dépit d’études nouvelles consacrées 4 ce sujet, nous échappe encore partielle-
ment. 11 est siir toutefois qu’au x1re si¢cle un déplacement fondamental eut lieu
lorsque Bagdad, centre d’abord de tous les échanges, se vit supplantée par le
Caire d’une part et par la route d’Adharbaydjan.de l'autre. A la méme époque
les marchands italiens commencérent i, déployer une activité grandissante
qu’on a parfois un peu arbitrairement mise)en rapport avec les entreprises des
croisades. L’offensive commerciale.occidentale qui commengait allait prendre
toute son ampleur quelques siécles(plus tard et se terminer au Xix¢ siécle par
des crises qui mettront  rude épreuve le monde musulman demeuré en état
de stagnation économique, ‘tandis que ’Occident triomphait des successives
révolutions industrielles.

[ ]

Aussi bien alldit,définitivement s’effacer 2 cette date, en méme temps que
’hégémonie commerciale de I'ancien empire de I'Islam, le solide systéme pro-
tecteur qui en avait jusque-1a défendu Poriginalité. C’était la fin de P’équilibre
ayant assuré pendant des siécles la prospérité de son immense territoire, plus ou
moins morcelé intérieurement, mais jusque-1 toujours conscient de son islamité,
derritre des frontiéres bien marquées ot la notion de Guerre légale contre
les non-musulmans entretenait un état de guerre permanent.

Certes, jusqu’au XIIe siécle, cet état de guerre ne s’était accompagné que
rarement d’opérations d’envergure A partir du moment ol se fut stabilisée la
vague des grandes conquétes. Il n’en tenait pas moins une place importante
dans la mentalité du peuple et des gouvernants, étroitement solidaires lorsqu’il
§’agissait de mener de profitables expéditions de pillage et de razzias dans les

296




PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE

régions ennemies voisines. L’habitude dominante était celle des petites incur-
sions saisonniéres, entremélées 4 'occasion de guerres soutenues sur un vrai
front comme le front byzantin. LA par exemple le calife Har{in al-Rashid, qui
prenait 4 cceur son role de chef d’armée, avait établi des places fortes, lesquelles
étaient elles-mémes protégées par d’autres places d’appui situées plus en arriére,
que Pon appelait « les protectrices » (‘al- ‘awdsim) et qui formérent en Syrie un
district distinct du djund de Kinnasrin. De méme le front maritime était pourvu
de positions fortifiées qui étaient organisées de maniére 4 s’opposer 3 tout débar-
quement et se trouvaient donc reliées 4 de véritables réseaux de tours de guet
et de signal. De I'époque de Harln al-Rashid datent ainsi une série de fortins,
ouribts, installés sur les cOtes de Syrie et de 'Ifrikiya. L’un d’eux fut & 'origine
de Pactuelle ville de Beyrouth au Liban, port d’on partaient & I’époque
umayyade des expéditions maritimes dirigées contre Byzance, mais qui fut

réduit par la suite 4 un réle surtout défensif. D’autres ont leuts emplacements =

marqués en Tunisie dans les villes de Sousse et de Monastir. Et c’est encore le
souvenir d’une fondation de ce genre, quoique beaucoup.plus tardive, que 'on ~
retrouve au Maroc sous la dénomination de I’actuellé, ville de Rabat. Mais les =
ribéts terrestres n’avaient pas moins d’importance stratégique ni de célébrité.

Il en existait notamment en Haute-Mésopotamie ainsi qu’en Transoxiane et .

nous savons que leurs occupants, les ghdzs;, jouissaient d'un grand prestige
auprés des populations locales. Des villesfronitiéres étaient également fortifiées,
telle B4b al-Abwiéb, sur la Caspienne, dont le port était lui-méme protégé contre
d’éventuelles agressions maritimes.

Cette élaboration de lignes:fixes de défense se combinait avec des tactiques
de guerre mobile qui faisaient\alors contre I'Occident médiéval la force des
armées islamiques. Il est facile de les illustrer en se référant aux campagnes
menées, de semblable fagony-dans le Nord de la péninsule Ibérique par un sou-
verain umayyade d’Occident tel que le calife * Abd al-Rahman ITI ousur le plateau
anatolien par un chef'arabe tel que le Hamdanide Sayf al-Dawla. Dans chaque
cas la hardiesse et la rapidité primaient, grice i une légeéreté des troupes d’atta-
que qui ne sera surpassée que par I’action des bandes nomades venues de I Asie
centrale — contre lesquelles les armées abbassides restérent sans défense — et ~
qui sera encore la grande force des assaillants du royaume chrétien de Jéru-
salem lors de la conquéte zankide et ayyoubide. C’est cette maniére de faire -
qu'il est typique de retrouver décrite par le bon observateur que fut Bertrandon
de La Broquiére lorsqu’il nous dit : « Quand ils viennent és lieux et places ol

ils veulent combattre [...] ils se mettent en plusieurs batailles, selon ce qu’ils =

sont de gens et s'ils sont en pays de bois ou de montagnes. Pour ce qu’ils se

297




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

trouvent toujours en grand nombre, ils font une maniére d’embiche et envoient
gens experts A ce et bien montés, car ils sont légers, et quand ils ont trouvé les
chrétiens mal A point, ils connaissent bien leur parti et le savent prendre. Et
§’ils les trouvent en bataille en bonne ordonnance, ils vont courant au loin des
batailles aussi loin que leurs fleches peuvent venir dedans la bataille des chré-
tiens, soit aux gens, soit aux chevaux. Et cela font-ils tant et si longuement qu’il
a fallu que par force et par tenance, ils aient mis du desroi ; et incontinent que
on fait semblant de les chasser qui ne serait que le quart moins de gens qu’ils
ne sont au plus, incontinent ils fuient et se déportent. Et quand on les a voulu
chasser, ainsi qu’ils fuient toujours, ont déconfit les chrétiens [...] car ils ont une
maniére de faire que, en fuyant, ils tirent trés bien de I'arc etne faudront point
d’atteindre les gens ou les chevaux. »

Encore ne faudrait-il pas oublier que ces mémes escadrons d’habiles cava-
liers disposaient, quand le besoin s’en faisait sentir, du'soutien de corps d’arti-
ficiers et de lanceurs de naphte ou d’engins divers qui.participaient surtout au
si¢ge des villes et aux batailles rangées. C’était 13 ’tilisation, pour des conquétes
comme celle de la ville d’Héraclée par le calife Harldn al-Rashid en 803, de
techniques guerriéres liées au perfectionnement de ’architecture militaire et
profitant des progrés accomplis par des savants et ingénieurs dont onverra plus
loin I'importance dans la société islamique. Le déploiement majeur de cet
armement * se fit 4 Pépoque des croisades. On en trouve I’écho dans des récits
comme ceux de Joinville évoquant-des bombes incendiaires semblables cha-
cune & « la foudre da ciel » ou 3« un dragon qui volast par Pair ». Mais la réelle
supériorité militaire dont le monde musulman devait si longtemps faire preuve
dans les combats contre P’Occident n’empéchait pas les ruines consécutives &
ces guerres de s’ajoufer-aux causes d’appauvrissement que connaissait par
ailleurs Pempire, dévasté par les luttes entre principautés musulmanes rivales
et par les retours successifs de ces invasions de nomades dont nous avons vu
sur Iagriculture les conséquences 4 la longue si néfastes.




CHAPITRE VIII

LE PALAIS ET
L’ ENTOURAGE SOUVERAIN

classique devait sans doute son unité la plus frappante & son imprégna-
tion par une mentalité religieuse 4 la fois constructive et originale sur
laquelle nous nous sommes longuement attardés! Mais elle fut aussi le reflet
d’une société médiévale modelée par Pinfluence dominante de deux groupes
sociaux particuliérement actifs, les milieux” urbains commergants et intellec~
tuels d’une part, les milieux princiers d’autre part qui unissaient la possession

!. L’INTERIEUR d’un empire aux paysages si divers; la civilisation de Islam

des ressources matérielles a Pexercice effectif d’un pouvoir souvent absolu. On

a vu plus haut comment le gouverdement « despotique », ol Pautorité apparte- -
nait a un calife, gouverneur ou général heureux devenu 3 Poccasion roitelet
indépendant, se conciliait ayec la ‘pensée théologique et les principes juridiques
de I’Islam, dont les divisions'doctrinales et les tensions internes avaient en fait
toujours aidé 4 Ia justification d’une telle forme de souveraineté. Ce trait carac-
téristique de P'organisation politique aussi bien que religieuse avait eu ses réper-
cussions sur I’activité,.économique, polarisée d’abord selon les exigences et les
désirs d’une classe dirigeante pour laquelle travaillaient les sujets. Comme le
dit en effet un ancien dicton iranien adopté par les « manuels du prince » isla-
miques, les sujets asservis par la justice considérée elle-méme comme le lien par
lequel se maintient I’équilibre du monde — ce qui aurait dii en principe garantir
la sécurité desdits sujets — semblent surtout avoir pour premiére utilité de
remplir les caisses du prince, car « le monde est d’abord un jardin bien cultivé
dont la cléture est I’Etat, PEtat un gouvernement dont la téte est.le prince, le
prince un berger qui est assisté par Parmée, Parmée Pensemble des auxiliaires
entretenus par ’argent et Pargent I'indispensable moyen fourni par les sujets ».

299



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Les conséquences de cette situation se manifestérent dans I’essor d’une
littérature od naquit le « mythe » du prince comme dans I’épanouissement de
floraisons artistiques essentiellement somptuaires et dynastiques. Tout le
commerce et I’artisanat du monde musulman étaient en effet vivifiés par les
commandes princiéres. Toute Pévolution du golt dépendait d’abord des habi-
tudes de maitres souvent frustes, venus parfois directement de la carriere mili-
taire sinon de Pesclavage, mais toujours épris de luxe, d’ostentation et impa-
tients de se conformer, d’une Cour et d’une capitale 4 I’autre, aux mémes modes
rapidement transportées et imitées. Au point que le plus parfait symbole de
cette emprise du prince et de son prestige sur le monde islamique impérial tout
entier doit sans doute &tre demandé aux témoignages de la vie palatine qui s’y
développa du vIIr® au x1° si¢cle, vie dont les plus typiques aspects, reproduits
ensuite dans toutes les provinces, s’organisérent d’abord autour des califes
abbassides.

®

Le palais souverain était alors par définition le lieu privilégié vers lequel
convergeaient tous les revenus de PEtat et'duquel émanaient toutes les mani-
festations de sa puissance. Il était fait d’une.part pour abriter la vie officielle du
prince avec ses réceptions, son cérémonial, Pentourage de dignitaires qu’elle
supposait et les organes gouvernementaux sur lesquels elle s’appuyait, d’autre
part pour offrir 4 ce personnage les logements privés et les jardins d’agrément
qu’il requérait pour lui-méme et ses proches, sans oublier les nécessités d’une
protection sérieuse reposant: tantot sur Pabondance des gardes et mercenaires,
tantdt sur le caractére défensif des aménagements. Il ne pouvait &tre donc que
Pexpression la plus complete de toutes les recherches d’ordre utilitaire ou
esthétique, le centrépar excellence de ce que Pexistence islamique pouvait
offrir de plus parfait.én matiére de confort matériel ou de jouissance des sens et
de Pesprit. Les cercles poétiques et les joutes oratoires se situaient a I'intérieur
de ses murs aussi bien que les festins accompagnés de chants * et de danses, les
beuveries et orgies, les réunions de gais convives ou méme les discussions entre
docteurs et philosophes convoqués par le détenteur de Pautorité. Les divertisse-
ments dans les pavillons et les jardins, de préférence auprés des eaux courantes
ou des bassins qui constituaient en ces régions desséchées le bien le plus pré-
cieux, y devaient trouver place au méme titre que les audiences solennelles, les
parades militaires ou méme les exercices physiques, représentés par le sport
noble entre tous de 'équitation et par la pratique du jeu de polo. En méme temps
devaient s’y accumuler les objets les plus précieux destinés  constituer la base

300




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

du trésor royal, les tissus ou les bijoux dont la valeur marchande faisait alors les -
éléments privilégiés des échanges ou des dons, les manuscrits bien entretenus et
classés sous la direction d’érudits payés & cet effet, les archives d’Etats bureau-
cratiques et paperassiers dans Pacception la plus moderne du terme, les
raretés enfin dont la qualité d’exception, s’appliquant aussi bien aux ani-
maux extraordinaires conservés dans la ménagerie qu’3 des piéces ouvrées
allant de Pinstrument de mesure astronomique 3 Pautomate le plus étrange,
avait justifi¢ l'offrande au représentant sur la terre de la grandeur N
islamique.

C’est ce qui explique la place de choix tenue, 3 Pépoque abbasside, par
cette notion du palais immense, et sans égal qui restait propre alors aux civilisa-
tions islamique et byzantine et n’éveillait dans le monde européen occidental que
des images de légende. Siége du pouvoir et identifiée par-13 méme avec la
capitale de I’empire, la résidence califienne, dont le prestige s’étendait jusqu’aux
confins du monde habité par des musulmans, était 4 elle seule une véritable cité,
renforcée encore par la présence sous ses murs de 4a ville active, intellectuelle
et marchande, qui se développait sous forme de_quartiers étendus et avec
laquelle elle vivait en symbiose. L3 résidaient en'effet certains membres émi-
nents de P’entourage royal, tant civils que militaires, qui logeaient hors du -
palais, avec leur propre personnel et leur prépre garde. La se fabriquaient ou se
vendaient tous les produits nécessaires 3 Ia vie de la Cour, mais s’agitait aussi, .
sous Peffet des factions politiques ou religieuses, une populace qui inquiétait
le souverain et ’avait conduit 4 donher'un caractére défensif autant que gran-
diose & I'installation personnelle o1 il aimait se sentir 4 abri, Cest pour échapper
4 Pinfluence de ces milieux urbains qu’avait été créé le fameux palais bagdadien
d’al-Mansir, qui porta le nom de Ville ronde et qui avait sa protection assurée
par un double systéme d’énceintes circulaires et de fossés reliés aux canaux qui
joignaient en ce lieu Jé Tigre et ’Euphrate. I fut bient6t suivi de ceux des
autres califes abbassides, dans ce méme site de Bagdad comme a Rakka ou
& Samarra. Tous ces édifices royaux, voisinant avec les vastes métropoles qu’ils
avaient plus ou moins fait naitre dans leur entourage, reposaient sur le principe
de Ia création d’une demeure souveraine isolée, protégée, interdite a la foule et
assez grandement organisée pour vivre de sa vie propre, demeure a partir de
laquelle essaimaient, 3 chaque nouveau régne ou méme au cours du méme
régne selon les caprices royaux et les aléas de la politique, d’autres « villes
closes » du méme type, réservées chacune aux fastes de son propre
fondateur.

® .

301




LA CIVILISATION DE L’ISLAM

CLASSIQUE

—
(] 2000

3000 m

32. LES CENTRES SUCCESSIFS DE BAGDAD
(D’aprés PEncyclopédie de I'Islam.)

1. Palais du Khuld. — 2.  Palais d’al-Mabhdi.
— 3. Palais des sultans. — 4. Madrasa Nizd-
miya. — 5. Madrasa Mustansiriya. — 6. Tom-
be d’Abit Hanifa. =~ 7.” Grande mosquée de
Rusifa. — 8. Grande mosquée des sultans.
— 9. Mausolée d’al-Suhrawardi, — r0. Gran-
de mosquée des califes. — 11. Mausolée d’al-
Djilani, — 12. Mausolée de Kdzimayn.
— 13. Palais d’al-Manstir. — 14. Tombe du
shaykh Ma'rif. — 15. Tombe dite de Zubayda.
— 16. Tombe du shaykh Djunayd.

Les rares vestiges archéologiques encore iden-
tifiables sur le site de ancienne Bagdad et
les renseignements des textes permettent de se
représenter de manidre un peu hypothétigue,
mais claire, les déplacements des diverses
villes royales. La capitale impériale occupa
successivement, sur un sol mouvant traversé
de canaux et transformé par de frégquentes
inondations, tantét la rive droite et rantdt
la rive gauche du Tigre oit ses quartiers étendus
entouraient les palais califiens du moment.

Chaque souverain répugnait en effet 4 occuper la résidence de son pré-
décesseur, par une sorte de superstition existant également pour la simple
demeure privée. De leur cbté les princes héritiers avaient, du vivant de leur

302




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

pére, le souci de s’installer déja dans leur palais personnel, comme le fit par .
exemple le futur al-Mahdi abandonnant Ia Ville ronde d’al-Mansir et se trans- N
portant, avec ses gardes et les services nécessaires aux responsabilités dont il
avait la charge, de I'autre c8té du Tigre, sur cette rive orientale ol son palais de ;
Ruséfa allait devenir le centre d’une nouvelle agglomération. Enfin, les califes les
plus jaloux de leur autorité et les plus soucieux d’en faire parade ne se conten-
taient méme pas d’une seule résidence, mais prenaient plaisir & s’en faire suc- |
cessivement bétir de mieux adaptées a leurs besoins, C’était pour eux P’occasion
de changer complétement de capitale, comme firent al-Mansr, Harén al- i
Rashid ou al-Mu‘tasim se déplagant d’une extrémité 3 I’autre de I'Irak. Ou b
bien il s’agissait seulement, comme fit al-Mutawakkil 3 Samarra en fondant
al-Dja‘fariya, actuellement appelée Abi Dulaf, 4 une vingtaine de kilométres
au nord de l'immense palais royal de Balkuwir, d’implanter de nouveaux

groupes de constructions non loin de ceux qui avaient été précédemment bats

et habités.

Ainsi la vaste plaine alluviale du Tigre et de PEuphrate, que les califes
abbassides avaient en quelque sorte choisi de se réserver A Pinstar d’un domaine
personnel, devait-elle voir s’élever un nombre-totjours croissant de demeures
royales qui se situérent surtout dans les trois(centres principaux de Bagdad,
Rakka et Samarra. Elevés chaque fois avec les mémes moyens colossaux, dans .
une région sans pierre et dans les plus brefs,délais, par des maitres d’ceuvre qui ;.
recouraient aux mémes techniques efficices et rapides — architecture de brique
crue, on pourrait méme dire de terre, renforcée aux endroits délicats par I'em-
ploi de la brique cuite et intérieurement dissimulée aux yeux sous un brillant |
revétement de platre peint et.sculpté —, ces palais étaient faits pour imposer .
d’abord la crainte et I’admiration : 4 Iextérieur, par I’aspect massif et pesant de
leur silhouette, derriére Pinfranchissable barriére de leurs hauts murs aveugles,
4 Pintérieur, par Paccurfiulation d’éléments décoratifs demandés le plus souvent
aux chefs-d’ceuvre d’un’artisanat de luxe dont on a vu plus haut Pétonnante
vitalité. Ils disparurent ensuite aussi vite que les dynastes qu’ils avaient été
chargés d’abriter ou de célébrer, aprés I’épanouissement d’une activité archi-
tecturale unique en son geare, mais plus exposée qu’aucune autre aux dépréda-
tions ultérieures. La fragilité de leurs constructions hatives était grande en effet,
encore que le climat sec de la région efit aidé i les conserver. Mais ils étaient
surtout destinés 4 souffrir de la négligence et des atteintes destructrices volon-
taires réservées aux édifices de ce genre une fois qu’ils avaient cessé d’tre habi-
tés. Comme P’écrit en effet un auteur arabe, « il est habituel aux rois de faire
disparaitre les réalisations de leurs prédécesseurs, de tout. faire pour ternir le

303



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

1% TVilie aciuelle 2 Kh
|3 \:‘ e /a -
= rande_ mosquée
;/L 7 A al-Muawakkil C%JO
Hippodrome
\
NS
Y
304
2




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

P
| LoD

Grande mosqdée}; :

305




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE
souvenir de leurs ennemis. C’est pourquoti ils saccagent villes et citadelles. Il en
fut ainsi aux temps des Perses et des Arabes de ’Antéislam, puis pendant 'Islam,
et les Abbassides détruisirent les villes et fondations que les Umayyades et les
Marwanides avaient édifiées en Syrie », ce qu’allaient faire également apres eux
leurs propres successeurs.

La plupart de ces demeures fastueuses ne sont donc plus aujourd’hui que
des noms, tels 4 Bagdad ces fameux palais « de PEternité », « du Diadéme » et
« des Pléiades » dont les appellations voulaient pourtant rivaliser avec I'éclat des
plus précieuses matiéres ou celui des beautés paradisiaques elles-mémes.
D’autres ne nous sont connues que par d’informes vestiges sur des espaces
désolés ou les monticules dressés i ’emplacement de leurs murs se confondent
avec le sol aride et font d’immenses espaces jadis batis, comme fut sans doute la
résidence d’al-Mu‘tasim 4 Samarra, un désert d’oll émergent a peine les arcades
monumentales de trois fwdn *. Encore a-t-il été dans quelques cas possible de
rétablir le plan de Pensemble grice  des fouilles oua Panalyse minutieuse des
photographies aériennes. Prises par lumiere frisante, celles-ci permettent en
effet de reconnaitre les traces de structures précises 13 ol n’apparaissaient au sol
que chaos et désolation. Dans Iétroit et spectaculaire champ de ruines de
Samarra étirant sur plus de vingt kilométres; le long de la rive du Tigre, les
traces de ses lotissements, on découvrit dinsi 'organisation complexe de palais
califiens particuliérement célébres et relativement bien identifiés, tels ceux du
Djawsak Khakini, de Balkuward ‘et d’al-Dja‘fariya. Ailleurs, par exemple a
Rakka, on put établir Pexistence, au-deld du rempart de la ville semi-circulaire,
d’une immense zone « résidéntielle » qui réserve sans doute de futures trouvailles.

La sévérité de ces rares' données archéologiques montrant surtout des traces
de murs et, 4 travers ‘ellesy la juxtaposition de bitiments et de cours monotones
autour de la partie céntrile et officielle du palais qui en constituaitla premiére rai-
son d’étre, s’éclaire toutefois lorsqu’on fait appel aux sources littéraires et qu’on
évoque la maniére dont se déroulaient dans ce cadre les réceptions auxquelles
il était destiné. Ii suffit pour s’en rendre compte de relire le récit, laissé par un
chroniqueur arabe, du cheminement & travers le palais califien des ambassadeurs

<« 33. LE SITE DE LA CAPITALE CALIFIENNE DE SAMARRA
(D’aprés E. Herzfeld, Geschichte der Stadt Samarra.)

De la configuration, le long du Tigre, de cer .

immense ensemble de ruines, le plus souvent
réduites @ de simples monticules, ressort avec
clarté la juxtaposition en ce lieu d’une série
_de villes royales fondées chacune par des sou-

verains successifs; toutes réunissaient de nou-
veaux quartiers résidentiels aux larges avenues,
ordonnés autour d’un palais califien, de ses
jardins et de ses dépendances immédiates, non
loin d’une grande mosquée.

306




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

byzantins venus 4 Bagdad en 917 pour rencontrer al-Muktadir et admis en sa.
présence aprés qu’edt été déployé en leur honneur le plus grand faste possible.

Selon le texte méme, le vizir « avait ordonné de masser dans tous les espaces,
corridors et passages du palais des hommes avec armement complet, de couvrir
tous les batiments de tapis et de les décorer complétement. Il s’était occupé
personnellement de surveiller Pexécution de tout jusqu’au dernier détail. Le
nombre des rideaux suspendus avait été, d’aprés la note préparée par le chef du
magasin des tapis, de trente-huit mille, en soie i dessins dorés représen-
tant des coupes ainsi que des figures de chameaux, d’éléphants et de bétes rapa-
ces. Le nombre des vétements brodés avec motifs de calligraphie artistique
s’élevait & douze mille cinq cents. Il y avajt vingt-cinq mille cinq cents piéces de -
grands rideaux en soie de Chine, d’Arménie et de Wisit, de tentures i dessins,
de rideaux brodés de Débik et d’autre espéce encore. Les tentures marquées .-
aux noms des califes al-Ma’miin, al-Mu‘tasim, al-Wathik;) al-Mutawakkil,
al-Mu‘tazz* et al-Muktafi, étaient au nombre de huit mille § le reste aux noms
des autres souverains. Quant aux grands et petits tapis} on en avait étendu
vingt-deux mille piéces [...] disposées dans tous les passages et dans toutes les
cours, foulées au pied par les commandants militaires et les ambassadeurs de
Pempereur byzantin, depuis la nouvelle porte publique jusqu’a la salle d’au- -
dience du calife, sans compter celles qui se trouvaient dans les appartements
et sur les siéges. En outre, 6n avait préparé-une centaine de divans avec leurs
accessoires en soie épaisse a dessins et'les”tapis nécessaires. Partout il y avait
des canaux ol I’eau coulait. On avait'déployé tout ce qu’il y avait de beau dans
les trésors en fait d’or, d’argent, de pierres précieuses, de perles et d’objets
précieux fabriqués en bois. de teck»

Puis les envoyés byzantins”’qui avaient été logés & Bagdad, aux frais du
calife, dans un hétel royal appelé « I'hotel de Sa‘id » et qui avaient, le jour de
leur réception solennelle,~suivi jusqu’au palais califien un chemin entiérement
bordé de gardes & cheval, commencérent & I'intérieur du palais une lente pro-
gression destinée 4 les éblouir davantage i chaque pas. Entrés par la grande
porte publique, d’ou ils avaient pénétré dans la Grande Ecurie aux portiques
soutenus par des colonnes * de marbre, ils y avaient circulé entre deux haies,
« d’'un c6té de cing cents chevaux avec autant de selles d’argent et d’or, de
différentes sortes et sans couvertures, de I'autre de cinq cents chevaux avec
autant de housses en soie 4 dessins et de voiles » On les avait ensuite conduits
« par des passages et des corridors jusqu’a ’espace des Bétes sauvages, onil y
avait toutes espéces de bétes apprivoisées en troupeau, qui s’approchaient des -
gens, les flairaient et mangeaient dans leurs mains. Puis on les conduisit vers un

307



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

palais ou il y avait quatre éléphants [...] et deux girafes qui effrayérent les
ambassadeurs. Puis on les mena vers un édifice ol se tenaient une centaine
de bétes rapaces et féroces, cinquante rangées a droite et cinquante 3
gauche, chaque béte tenue par un dompteur et portant des chaines de fer. Puis
on les conduisit vers le nouveau palais, pavillon entre les jardins, au milieu
duquel brillait un bassin de mercure plus beau que 'argent poli, dont la lon-
gueur était de trente coudées ; en face de ce jardin s’en étendait un autre conte-
nant quatre cents dattiers [...] entourés de cédratiers hauts, tous portant des
fruits. Puis on les fit entrer dans le palais dit du Paradis ol se trouvaient des
curiosités et des étoffes 3 dessins multicolores en quantité telle qu’on n’aurait su
les dénombrer, tandis que dans les corridors cing mille cuirasses dorées étaient
suspendues. On les conduisit ensuite par un long passage de plus de trois cents
coudées, sur les cOtés duquel avaient été déposés dix mille boucliers, casques en
métal, cottes de mailles, cuirasses, carquois décorés et arcs™s environ deux mille
eunuques noirs étaient rangés a droite et 4 gauche. Puis on les conduisit, aprés
les avoir promenés dans treize palais, dans la“cour dite du Quatre-Vingi-
Dixiéme ot il y avait un grand nombre de valets; revétus des armures les plus
complétes et des plus beaux costumes, qui.tenaient dans les mains des masses
d’armes et des haches {...} Puis on les fit entrer dans le batiment dit pavillon du
Salut ot il y avait, ainsi que dans tous-les autres pavillons, un grand nombre
d’esclaves distribuant des sorbets, des'boissons et des jus de fruit. Les ambassa-
deurs avaient été accompagnés, depuis ’endroit oil ils avaient mis pied a tetre,
par des eunuques qui portaientdes boissons glacées. Ils durent s’asseoir en
sept endroits pour se reposer et se rafraichir, surpris et stupéfaits quand ils
virent tout ce qui se trouvait.dans les cours, les passages, les piéces d’habitation
et les trésors, ayant remarqué sur leur route le grand nombre des soldats en
beaux costumes et armements complets. »

Le point culminant de leur visite avait ensuite été marqué par le cérémonial
de Paudience califienne, dans un local plus somptueux encore que les autres ot
ils s’étaient trouvés en présence d’al-Muktadir lui-méme aprés avoir traversé
une derni¢re série de cours et de passages appartenant au palais dit du Diadéme,
que le souverain habitait alors et qui ouvrait sur le Tigre. 13 le maitre de toutes
ces richesses, « vétu d’étoffes brodées d’or, en soie dite ddbiki, était assis sur un
sarfr * couvert de méme étoffe et portait le manteau noir ainsi que le bonnet
«long». A la droite du sarir on avait suspendu neuf colliers  grains réguliers et,
4 gauche, neuf autres comportant de plus grandes et de plus grosses pierres
précieuses dont la lumiére dépassait celles du soleil et du jour. Les gardes
étaient tous présents aux places assignées selon leur grade. Le vizir [...] se tenait

308




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

4 c6té du calife tandis que le chef eunuque et les autres eunuques inférieurs

étaient debout 2 sa droite et 4 sa gauche. » Les deux ambassadeurs avaient alors .

baisé le sol et salué le calife. Ils se tenaient & ’endroit que le grand chambellan
leur avait indigué lorsqu’un ingénieux mécanisme mit en marche un de ces
automates qui comptaient parmi les merveilles les plus appréciées 3 ’époque.
Sur P’ordre d’al-Muktadir on vit en effet « sortir de terre par différents mouve- -
ments un arbre qui remplit la coupole et fit jaillir des jets d’eau de rose et d’eaun:
de musc, tandis que des figures d’oiseaux chantaient dans ses branches ».

Ce dernier épisode de la visite avait dd se situer dans une salle appartenant . -
i la partie la plus reculée de la ville royale qu’occupait alors la Cour califienne, -
sous une grandiose coupole abritant la personne du souverain et devant la
perspective axiale d’un iwéin largement ouvert. On sait en effet 'usage dévolu -
3 la coupole dans les palais islamiques d’Irak. Le méme role solennel était
réservé aux structures du type iwin avec leurs grands berceaux vofités cons-

truits en brique et recouvrant des pitces oblongues, ouvertes largement sur

Pextérieur par leur quatriéme coté tout en communiquant parfois avec une ou
_plusieurs salles situées par-derri¢re. Le modele ‘€n avait été sans doute
fourni par le palais sassanide de Ctésiphon dont les restes excitérent longtemps
Penvie des califes abbassides, au point d’étre menacés d’une destruction totale
si ’on en croit les historiens arabes. L’habitude s’en conserva ensuite, avec
quelques variantes dans le dispositif, d’apres-les témoignages des ruines. Tant6t
en effet un iwén ou trois iwdns accolés ouvraient sur une cour ou,commeau ‘
Djawsak Khakani, sur des jardins et'escaliers descendant vers le Tigre. Tant6t -
quatre iwins apparaissaient groupés dos 4 dos autour d’une salle centrale 3

coupole, selon un schéma cruciforme qui aurait pris d’abord naissance au Khu- RS

risin, mais dont P’apparition en’Irak n’est pas datée avec certitude. Sans doute -
le premier exemple s’en-trouve-t-il seulement dans les palais de Samarra, en
dépit de théories quij auraient voulu restituer sur ce plan le palais d’al-Mansiir
dans la Ville ronde et qui viennent d’étre récemment critiquées. Jamais 'iwinne

semble avoir été appelé & une autre fonction que celle de salle d’apparat ou se B

groupaient les assistants privilégiés et ol le souverain lui-méme pouvait se tenir

34. PLAN DU PALAIS CALIFIEN D’AL-MU‘TASIM A SAMARRA,
OU DFAWSAK KHAKANI —
(D’aprés K.A.C. Creswell, Early Muslim architecture.)

Du plan de ce gigantesque ensemble, bdci de  de préciser certains aspects longtemps mal
836 ¢ 838 sur ume longueur de 1,5 km et dont  compris. La porte prmapale du palais (B),
reste seul debout aujourd’hui un groupe de  d partir de l lle on a une

trois jwdns (A) dominant le Tigre, il importe  de cours ( C) et de bdtiments secondaires, se

309



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

trouvait en effet d Pest et ne saurait se confon-  dience @ quadruple accés (D), des appartements
dre avec le motif des trois fwdns déja signalé, de réception qui ouvraient ainsi directement
Celui-ci complétait, dans la partie proprement  sur un escalier monumental (E) et des jardins
califienne du palais et derritre la salle d’au~-  avec large bassin (F) sur les bords du Tigre.

310




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

pour recevoir ses intimes comme pour se montrer dans toute sa majesté. C’était
13 le ceeur de ses appartements * royaux qui comprenaient en outre des salles
moins officielles de réception ou de repos, ainsi que Poratoire privé du souverain
qui pouvait faire montre d’une extréme richesse décorative, mais restait de
dimensions modestes, impossible donc & confondre avec la grande mosquée
palatine éventuellement située dans ’enceinte du palais. On ne saurait en tout -
cas voir dans cet iwan, comme on a parfois & tort voulule faire pourles iwéns du
Djawsak Khékini, une quelconque porte d’entrée monumentale, méme d’usage
cérémoniel.

De cette utilisation « califienne» de I'iwin témoignerait encore, si besoin
était, le récit, rapporté par al-Shibushti, de la féte donnée & Samarra dans le
palais de Balkuwiri par le souverain régnant, & I’occasion de la circoncision de
son fils al-Mu‘tazz. « Quand al-Mutawakkil résolut de faire circoncire Abll
‘Abd Alldh al-Mu‘tazz [...], raconte le chroniqueur, on étendit un tapis dans
I'iwan et on installa, pour le calife, au milieu de I’iwén, un sarir ; on disposa a
cdté de lui quatre mille tabourets dorés incrustés de (pierreries portant des
figures d’ambre, d’ambre gris et de camphre, les uns simplemeént incrustés de
pierreries, les autres dorés et incrustés. Al-Mutawakkil prit place sur le sarir et
fit venir les émirs, les chefs militaires, les familiers et les divers dignitaires qui
s’installerent aux places correspondant & leur rang et devant lesquels on posa des
plateaux dorés incrustés de diverses pierreries, qui portaient des boissons. On
ménagea entre les plateaux, situés des'deux cotés de Ia salle, un espace libre
dans lequel les valets déversérent des'piéces d’or et d’argent contenues dans des
corbeilles tendues de peau, jusqu’d'ce que le tas de pi¢ces fiit aussi haut que
les plateaux. Les serviteurs montérent sur ce tas et ordonnérent aux assistants,
au nom du calife, de boire ét de prendre, aprés chaque coupe, trois poignées de

ces piéces. Dés qu’un espace se trouvait dégarni, on le remplissait 4 nouveaud -

Paide de corbeilles. Des'serviteurs, a Pextrémité de la salle, criaient : « L’émir
» des Croyants vous dit.de prendre ce que vous voulez. » Les assistants étendirent

35. PLAN DU PALAIS CALIFIEN DE BALKUWARA A SAMARRA ~»
(D’aprés K.A.C. Creswell, ibid.)
cours (A) a portails Ord

7

Le plan de ce palais, construit pour al-Mu‘tazz

pendant le régne d’al-Mutawakkil, était plus
rigidement congu encore que celui du Djawsak
Khékéni. A la suite d’une série de divisions
tripartites, la partie réservée a Pusage califien
8y localisait, au centre et au fond, entre deux
ailes de logements et derriére deux avant-

autour du théme classique de la salle daudience

a quadruple accés (B), ces locaux de réception =

dominaient la rive du Tigre occupée par des
jardins (C). Une grande mosquée (D) avoi-
sinait la deuxiéme avant-cour.

3II




’

)

\
'

T OITTT—T I I

TR T TTITTOTY ! . ~

j ]

/]

]
]

1TTXIT

i

o=

ol
[

-1
1

3

312

LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

= 2 re \Wiﬁ w- i LAl ke
" 4y lea
().W.,LB e
\‘ m..lru_ A
babo ol § e 4 X
=0 M N s ST R
[ = Yo
- o] 3 H'd_ M
B e = hd
i 1 R e
~ H HBE oY
B o 0 N
. un -um_”m“. -5
i M nH H
adl e B
O HE R
hdl (hdi m_




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

la main, prirent des pi€ces et quand I'un d’entre eux en avait sa manche alourdie,
il sortait, les confiait 4 son serviteur, puis revenait 4 sa place. On remit en outre
a chaque assistant, apres la Priére de midi, trois belles robes d’honneur * corres-
pondant 4 son rang. Aprés les Priéres de 'aprés-midi et du crépuscule, de nou-
velles distributions furent faites et, lorsqu’ils se retirérent, les assistants recurent
des montures avec leur selle. Puis al-Mutawakkil affranchit, au nom d’al-
Mu‘tazz, mille esclaves et remit 4 chacun d’eux cent dirhams et trois vétements.
Il y avait dans la cour du palais, en face de Piwin, quatre cents chanteuses
d’Ubulla portant divers costumes et tenant un millier de plateaux d’osier cou-
verts de fruits, cédrats, oranges — malgré leur rareté en cette saison —, pommes
de Syrie, citrons, ainsi que cinq mille bouquets de narcisses et dix mille bou-
quets de violettes. Le calife ordonna qu’on distribuit aux chanteurs,aux servi-
teurs du palais et aux membres de sa Maison ce qu’on avait préparé pour eux,
soit un million de dirhams. Kabiha, mére d’al-Mu‘tazz, avait fait frapper un
million de dirhams * portant la légende suivante : « Bénédiction de Dieu pour
» la circoncision d’Abd ‘Abd Alldh al-Mu‘tazz », quifurent distribués au bar-
bier, aux gardes et aux soldats, aux intendants du paldis et aux serviteurs noirs
et blancs. »

La section du palais ainsi décrite, et qui était réservée aux réceptions
officielles, n’occupait évidemment qu’une-infime superficie d’un ensemble
d’édifices, de cours et de jardins qui pouvait s’allonger, comme au Djawsak
Khak4ni, sur une distance de plus d’un Kilométre et demi. Tout autour se diver-
sifisient et s’enchevétraient autant d’appartements distincts qu’il y avait de
Maisons réservées au calife et aux membres de sa famille ou de locaux abritant
les activités de certains fonctionnaires et dignitaires, en méme temps qu’était
toujours respectée ’opposition ‘existant en pays d’Islam entre la partie d*une
habitation ouverte aux étrangers et la section protégée du harem *,

Dans la partie largement ouverte figuraient, un peu 3 Pécart, les biblio-
théques royales que fréquentaient les savants et pour lesquelles travaillaient les
plus habiles copistes. Leur organisation méthodique nous est connue, sinon par
des récits de chroniqueurs abbassides, du moins par les échos quun historien
égyptien tardif comme al-Makrizi nous a conservés en rappelant ’admiration
dont était jadis objet la bibliothéque des califes fatimides au Caire, plus consi-
dérable peut-étre que celles de Bagdad ou de Samarra, mais congue inévita-
blement 2 Pimitation des précédentes : « Cette bibliothéque, écrit-il, était dans
le grand palais et se composait de quarante piéces renfermant un nombre pro-
digieux de livres sur toutes sortes de matiéres. Un jour que Pon parlait devant
le calife du Livre du ‘Ayn d’al-Khalil *, ce prince se fit apporter de sa biblio-

313



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

théque plus de trente exemplaires de I’ouvrage et, entre autres, le manuscrit
autographe [...] La bibliothéque elle-méme était dans une salle de ’ancien
hépital. Le calife s’y rendait 4 cheval et mettait pied 4 terre devant Pestrade qui
§’y trouvait et sur laquelle il s’asseyait. Le bibliothécaire [...] se présentait devant
le prince et lui apportait les corans remarquables par la beauté des caractéres
ainsi que les autres livres qu’il demandait. Si le calife voulait examiner quelque
ouvrage, il Pemportait et le renvoyait ensuite. La bibliothéque renfermait un
grand nombre de placards rangés autour de la salle et séparés par des cloisons,
dont chacun avait une porte bien solide, fermée de serrures et de verrous. On y
comptait plus de cent mille volumes reliés et un petit nombre de brochés. On y
voyait des ouvrages de jurisprudence religieuse, d’aprés les principes des diffé-
rentes sectes, des recueils de traditions, des traités de grammaire, d’astronomie,
d’alchimie, des chroniques, des histoires particuliéres d’un grand nombre de
princes. Il y avait plusieurs exemplaires de chaque livre{-On y voyait aussi des
ouvrages que leurs auteurs avaient laissés imparfaits, Une feuille de papier
collée 2 la porte de chaque armoire indiquait les/maduscrits qu’elle renfermait.
Les corans étaient placés & part dans une piéce'située au-dessus de Ja biblio-
théque. On y voyait des calligraphes célebres, Deux copistes et deux valets
étaient attachés 3 la bibliothéque. Le calife; ayant de sortir, s’y promenait quel-
que temps pour la considérer et se retirait ensuite, aprés avoir fait A Pinspec-
teur un présent de vingt dinars. »

Quant aux communs et locaux secondaires du palais, auxquels devaient
correspondre nombre de constructions dont le plan ne saurait toujours suffire 2
préciser la destination, ils occupaient, si 'on en creit les anciens témoignages,
des surfaces énormes. Nous.avons vu plus haut les fastes de la Grande Ecurie du
calife al-Muktadir 4 Bagdad. On trouve dans les écrits d’al-Makrizi ou d’al-
Kalkashandi * d’autres, détails concernant les dépendances utilitaires de ce
genre comprises 4 Lintérieur de Penceinte des deux palais fatimides du Caire,
depuis les diverses écuries de chevaux et de chameaux jusqu’aux moulins et aux
réserves de denrées périssables, sans oublier les innombrables magasins dont les
noms se passent de commentaire : la garde-robe qui se divisait en garde-robe
publique et garde-robe privée, la sommellerie, les cuisines, la patisserie, la
«dépense » ou magasin des provisions, le magasin des épices et matiéres odorifé-
rantes, le garde-meubles, le magasin des bijoux, parfums et matiéres précieuses,
la sellerie, le magasin des tentes, Parmurerie, le magasin des drapeaux, le magasin
des pompes solennelles ot Pon conservait les insignes et armes de luxe, Ia
maison enfin de la « disposition», chargée de la décoration florale des différentes
partizs de Iédifice.

314




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

Les cuisines notamment pouvaient étre fort étendues et certains textes pré-
cisent qu’au Caire elles se trouvaient pour cette raison en dehors du palais
auquel les reliait un passage souterrain. C’était de 13 que provenaient les plats
extraordinaires et les sucreries monumentales dont étaient tout spécialement
parés les pavillons califiens lors de festins semblables 3 celui qui éblouit alors le

voyageur Nasir-i Khusraw * et dont il nous a laissé un récit on les splendeurs

du sarir royal s’accordaient avec les chefs-d’ceuvre des confiseurs et patissiers
. exposés & Pentour, notamment « un arbre ressemblant 3 un oranger dont Jes -
branches, les feuilles et les fruits étaient en sucre et ou I’on avait disposé mille
statuettes et figurines également en sucre ».

Beaucoup d’obscurité subsiste d’un autre c8té sur la nature de ces « pavil-
lons » légers, mentionnés par le texte de Nésir-i Khusraw, qui partageaient avec

les iwans Phonneur d’abriter les réunions présidées par le calife et dont les R

textes semblent signaler I’existence au milieu d’enclos verdoyants ot il était
particuliérement agréable de se récréer. Aucun indice archéologique ne nous
précise exactement leur aspect. Il est permis de les imaginer3 la semblance de ces
kiosques de bois et de faience qui peupleront les palais persans et turcs des
époques ultérieures, mais ce ne sont 1 que simples conjectures.

Encore est-il heureusement possible ‘de faire intervenir, dans tout effort :‘

d’interprétation des ruines abbassides, une comparaison avec des résidences
umayyades qui, tout en étant notablement plus anciennes, furent moins éprou-
vées par les vicissitudes des siécles, peut-étre parce qu’elles avaient été plus
solidement béties. Ces chitéaiix A demi utilitaires, quoique d’un aménagement
déja luxueux, dont nous avons vu plus haut le caractére de demeures rurales
lides A la prospérité d’anciens domaines fonciers, représentaient en effet les
premiers spécimens d’un genre qui allait triompher 4 Bagdad et A Samarra.
Les plus remarquables d’entre eux, ceux qui surent tels Kusayr ‘Amri et
Mshattdi * retenir depuis la fin du x1x® sidcle Pattention des voyageurs ou ceux
que de récentes fouilles ont fait tout A coup surgir de Poubli, comme Kasr al-
Hayr ’Occidental et Khirbat al-Mafdjar par exemple, montrent précisément la
genese du type monumental qui devait étre porté, un ou deux siécles plus tard,
4 son magnifique apogée.

Elevés en pierre, en brique cuite et crue ou en blocage de moellons,
décorés parfois de motifs sculptés dans Ia pierre ou le stuc, mais toujours can-
tonnés de tours massives, leurs hauts murs sans fenétres se dressent encore

315



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

20m

b pam

36. PLAN DU CHATEAU UMAYYADE DE KASR AL-HAYR L’OCCIDENTAL
(D’aprés\D. Schlumberger, les Fouilles de Qasr al-Hair al-Gharbi.)

Plan typique de simple chdteau résidentiel de
cette épog 01‘4 Pon r it les divers appar-

s dants lés au mur d’enceinte
et owvrant vers Pintévieur sur une cour @
péristyle. On y pénétrait par une entrée monu-
mentale encadrée de deux tours semi-rondes.

Les locaux de réception, situés a Iétage, étaient
desservis par deux escaliers aux cages décorées
par des fresques de pavement.’La rtour située
dans Pangle nord-ouest appartenait & uns
construction  préexi: y

d’époque byzantine.

souvent en plein désert, pour témoigner de cette volonté d’isolement
défensif qui trouvera son accomplissement dans I’enceinte de 'immense palais
abbasside. Leur arganisation interne autour d’une cour centrale & portiques,

316




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

sur laquelle ouvraient tant6t des ensembles de cing, six ou sept piéces que on
qualifie généralement d’appartements, tantdt des salles plus vastes 4 I’ordon-
nance parfois basilicale, permet également de comprendre la formation des
immenses ensembles ultérieurs répartissant a leur tour le long d’un plan axial
les suites d’appartements privés, repliés chacun sur lui-méme autour d’une
pi€ce centrale, et les enfilades de salles, cours et corridors menant au local
grandiose de I’audience ou de la réception califiennes.

Les variétés de détail des constructions umayyades étaient certes innom-
brables. Tantdt dominaient les traditions hellénistiques et romaines du camp
rectangulaire fortifié ou de la simple maison syrienne & cour intérieure, comme
en témoignent par exemple les plans typiques de Khirbat al-Minya * et de
Kasr al-Hayr I'Occidental. Tantdt s’affirmait au contraire le souci d’imiter,
dans la structure de groupes de piéces distincts et symétriquement répétés
comme dans les techniques de construction des vofites et des coupoles, ces
habitudes sassanides auxquelles ont depuis longtemps fait ‘songer des édifices
comme Kasr al-Kharina * ou Mshattd. D’autres difiérences tenaient encore,
soit 4 la disposition sur deux étages des piéces d’habitation, soit & la nécessité de
ménager dans I’ensemble une place pour des greniers et magasins, soit encore
aux exigences imposées par les dimensions selon qu'il s’agissait d’un petit
édifice fortifié de trente-cing ou soixante-dix métres de coté ou d’un véritable
palais atteignant cent quarante métres. Enfin la variété de décors intérieurs
faisant appel 4 toutes les ressources antiques et orientales de I’art de lafresque,
de la mosaique murale et de pavement ou de la sculpture en demi-relief, ajou-
tait & P'hétérogénéité de constructions qui ont excellemment manifesté le
caractere éclectique du premier art.islamique.

Mais toujours la rigueur, de la composition tenait compte des exigences
primordiales d’un cérémonial aulique qui commengait 4 se constituer sous une
influence iranienne croissante et 4 remplacer graduellement la primitive sim-
plicité de la société arabe tribale. C’était lui qui imposait ’exédre arrondie des
salles d’audience ou siégeait désormais le souverain, parfois derriére un rideau.
Lui seul expliquait aussi la disposition 3 Ia fois oblongue et tripartite de ces
mémes salles od devaient se ranger, de part et d’autre de Pallée centrale, les
rangées de courtisans, de gardes et de dignitaires. Dans un dessein semblable
était traité avec magnificence le théme de la porte d’entrée extérieure du chéteau,
par laquelle devaient entrer les visiteurs et courtisans. Embellie non seulement
par la présence de deux hautes tours encadrant son ouverture centrale 3 simple
linteau, mais encore par Paccumulation sur cet espace restreint de tout un
choix extrémement raffiné de motifs sculptés tant floraux que géométriques,

317




LA CIVILISATION DE

N =
| -
N
Lo ooy
.
N\

SeRweey

N:\\\\\\\‘
N

N

S\

L’ISLAM CLASSIQUE
bophd] Do
B
//“Illllll
o 5 ro0 20 jom
[INTTYTYTTE S N - —

37. PLAN DU CHATEAU UMAYYADE DE MSHATTA

(D’aprés K.A.C.

L’imposante construction de Mshattd (carré de

Creswell, op. cit.)
Pabandon des travaux). On y reconnait

Panci salle d’audience basilicale traitée

144 m de c6té) se singularise par ses di

et son plan au milieu des autres chdteaux umay-
yades connus. Ce fut le premier exemple de
palais a division tripartite (bdtiments annexes
dans les ailes et partie centrale réservée &
Pusage souverain, celle-ci seule achevée avant

avec une somptuosité particulidre et pourvue
d’une triple abside; mais on peut y voir aussi
Pannonce des vastes et plus complexes réali-
sations palatines de Iépoque abbasside.

318




LE PALAIS

ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

38. PLAN DU BAIN UMAYYADE DE KUSAYR ‘AMRA
(Daprés A. §. Jaussen et R. Savignac, Mission archéologique en Arabie.)

A. Salle de repos et de déshabillage. — B. Salle
tidde. — C. Salle chaude. ~— D. Bruvey— E,
Chaufferte.

Ce plan, typique des premidres imitations de

A lutilisation comme local d’audience et de
réception de la premiére salle répondait le
choix de son décor de fresques, comportant
la figure d’un souverain  siégeant

thermes antiques réalisées au début de I'époque
islamique pour des princes arabessyriens, fait
ressortir la simplicité efficace”d’un agencement
@i se maintiendra ensuite pendant des sidcles.

en majesté. On notera, au nord, la présence du
massif de magonneriz qui supportait la noria
a manége alimentant le bain.

encadrant parfois des séries d’arcades aveugles ou de panneaux décoratifs
compartimentés, elle pouvait méme porter la figure de quelque personnage

royal s’y dressant en majesté, comme 3

'Occidental par exemple.

Khirbat al-Mafdjar ou & Kasr al-Hayr

En méme temps se trouvérent pour la premiére fois intégrés  la demeure
princiére islamique des bains imités des thermes gréco-romains, mais trans-
formés déja par de conscientes adaptations, qui allaient se maintenir sans grand
changement dans les palais abbassides. Ce sont eux que nous révélent sous une

319




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

LAY,

BN

ypmmm — I
- ““l"...'

O

39. LA GRANDE SALLE DE REPOS DU BAIN UMAYYADE
DE KHIRBAT AL-MAFDYAR
(D’aprés R.Wa Hamilton, Khirbat al Mafjar.)

Local d’une ampleur de conception, et d’une
richesse décorative exceptionnelles. a Iépoque
dans Parchitecture des bains, cette immense salle
carrée a piliers, pourvue d’exddres semi-circu-
laires, devait étre couverte) par un systéme de
coupoles dont on wvoit ict un essai de restirution.

A son réle dvident de salle de réception et de
déshabillage, a Iimitation de Papodyterium des
thermes antigues, elle ajoutait guelgues traits
(présence d’une piscine) apparentés d ceux de
Pancien frigidarium et non représentés ordi-
nairement dans les hammdms islamiques.

forme plus ou moins développée les bains de Kasr al-Hayr I'Occidental ou de
Kusayr ‘Amri par exemple comme le luxueux ensemble de Khirbat al-Mafdjar.
Chaque fois y avaient été mises en ceuvre des techniques anciennement éprou-
vées contribuant 3 la savante gradation de salles tiédes et chaudes comme 2
Paménagement efficace d’étuves sur hypocaustes, réchauffées encore par une
communication directe avec les vapeurs briillantes provenant de la chaufferie.
Chagque fois aussi, sauf 4 Khirbat al-Mafdjar, y avait été transformé en simple
salle de repos et de déshabillage — éventuellement confondue avec le local

320




LE PALAIS ET

L’ENTOURAGE

SOUVERAIN

if.

) oty

i

4o. UETUVE DU BAIN UMAYYADE DE KHIRBAT AL-MAFDYAR
(D’aprés R.W. Hamilton, ibid.)

Chauffée ainsi par le sol, elle était en outre

remplie de vapeurs britlantes provenant de la

chaudiére (C) qui était maintenue en ébullition

constante dans une pidce contigué.

Cette perite salle circulaire aux murs agrémentés

huit profondes exédres était «comme toutes
les étuves de bains de certe épogue “batie sur
hypocaustes, selon une techrigue” imitée de
PAntiquité qui sera abandonnée plus tard.

41. PLAN DE LA RESIDENCE UMAYYADE DE KHIRBAT AL-MAFDYAR —
(D’aprés R.W. Hamilton, ibid.)

A cdté d’une exploitation agricole dont on a
vu plus haut imposant systéme d’irn‘gat.ion,

avec pavillon central gonal. La richesse du
décor sculpté dans la pierre et le stuc ajoutait &
I ifi d’un ble de sption

Sélevait, d Pintérieur d’une ¢
un véritable complexe architectural comprenant
un chiteau (A) d’un type classiqus @ Pépoque
~— avec cour centrale, oratoire privé (B) et
sirddb (C) —, une grande mosquée (D) et un
bain monumental (E), le tout se situant derriére
une avant-cour (F) ornée d’un bassin carré (G)

a S

équilibrée. On notera les dimensions exception-
nelles de la grande salle de repos du bain,
accompagnée en outre d'une petite salle
d’audience (H). L’étage supérieur du chdteau
comprenait des pidces d’habitation et de récep-
tion aujourd’hui disparues. :

321




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

d’une audience souveraine plus ou moins solennelle — un frigidarium antique
dont les piscines d’eau fraiche et les dégagements prévus pour les jeux de la
palestre ne présentaient plus aucune utilité dans une civilisation moins portée
a ce genre d’exercices physiques. Chaque fois encore y avait été glorifiée, dans
le choix des représentations figurées comme dans la qualité de 'ornementation
d’ensemble, la puissance du nouveau maitre qui gotitait en ce lieu les raffine-
ments d’un héritage étranger et qui s’y laissait plus volontiers qu’ailleurs iden-
tifier avec ses prédécesseurs hellénistiques ou sassanides.

Quant aux jardins, vergers et autres espaces ombragés destinés 3 rehausser
encore la magnificence des palais islamiques, on en remarque aussi pour la
premiére fois la présence autour des résidences umayyades. IIs y jouaient sans
doute un réle utilitaire, celui d’enclos protégés dans lesquels Pirrigation per-
mettait d’entretenir des cultures de bon rapport, mais ils commengaient peut-
&tre aussi 4 y assumer ce role de parcs royaux, qui avait étéjadis celui des anciens
¢« paradis » des rois hellénistiques et qui allait devenir primordial dans les

L]

NN

ﬂ-!l‘-‘ 0
Ly

£h
EAC ] T

322




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

immenses résidences abbassides ou ils seraient A Ia fois plantés d’essences
rares et peuplés de gibier ou d’animaux sauvages. Méme les esplanades et
avant-cours destinées aux revues ou parades des troupes, qui allaient connaijtre
leur déploiement majeur dans les villes royales d’Irak, caractérisaient déja
des compositions monumentales comme celle de Khirbat al-Mafdjar o elles
étaient venues s’ajouter i la classique cour & péristyle située d’autre part dans
Pintérieur du chiteau.
[ J

A limage de ces chiteaux umayyades et des palais abbassides qui leur
avaient succédé furent ensuite élevées dans les provinces de non moins fastueuses
demeures qui cependant eurent elles aussi & souffrir des atteintes du temps et des
hommes. Qu’il s’agisse au Khurisin du fameux palais de Marw habité par
al-Ma2’miin ou des constructions des Samanides & Bukhird; que Pon veuille
évoquer, plus a I’ouest, la résidence d’Ibn Tilin prés de Fustdt, celle des Aghla-
bides aux portes de Kairouan ou encore la cité cotiére fortifiée de Mahdiya qui
servit de premiére base 4 la puissance fatimide en Ifrikiya, leurs traces en sont
aujourd’hui presque complétement effacées. Riénjne subsiste non plus des
immenses palais fatimides du Caire, qui se dressaient au centre de la ville
nouvellement fondée, de part et d’autre d’une place grandiose, et ce ne sont 14
que quelques cas cités au milieu de nombreux autres. Une fois quittée Péton-
nante série des « chiteaux du désert » syriens et des ruines abbassides d’Irak,
imposantes au moins par leur étendue,.on doit se contenter des indications des
textes, & moins d’aller chercher.quelques données archéologiques plus précises
en Espagne dans la vallée cordouane du Guadalquivir, en Afghanistan sur
les bords de ’Hilmend, ou mémie encore sur ces pentes désolées du Takarbust,

42. SITEET PLAN D’UNE VILLE ROYALE ZIRIDE —»
DANS LES MONTS DU HODNA
(D’aprés L. Golvin, Recherches archéologiques a 1a Qal‘a des Ban Hammad.)

1. Hauteurs d’environ 1 700 m. — 2. Fontaine.
— 3. Palais des émirs ou palais du Bassin.
— 4. Palass du Salut. — 5. Grande mosquée.
~— 6. Mur romain. —~ 7. Fontaine. — 8. Palais
du Fanal. — 9. Anciens cimetidres.

Le site aujourd’hui désolé de la Kal‘a des Banil
Hammdd, fondée en 1007 pour demeurer
bendant un sidcle une capitale ziride, s’appa-~
rente davantage a celui d’une forteresse que
‘dune ville royale congue @ la maniére des rési-

dence.\‘ fastueuses de I'Orient. De nombreux palais

5, parmi lesquels le palais du Bassin
reproduisait une disposition abbasside et aghlabide
traditionnelle, y attestaient le souci de luxe
de petits souverains berbéres établis dans une

‘région difficilement accessible on ils échappérent

d DPinvasion des Banit Hilgl. Des traces
de citernes et d’installations hydrauliques
témoignent également que la région n'était pas
alors dépourvue de toute prospérité agricole.

323







:

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

0 I0 z0 30 4 som
| S S S . .

"“‘%E“'-H.J......;.'.
43- LA VILLE ROYALE UMAYYADE DE MADINAT AL-ZAHRA®
(Daprés L. Torres Balbds, La Mezquita de Cordoba.)

Tamh

A la disposition axiale et centrée des principaux \ “se surp les unes les autres ses diverses

palais élevés en Orient, aux époques umayyade
et abbasside, s’oppose Porganisation moins rigide
de la résidence califienne d’Espagne — dont ce
plan montre les parties dégagées. par” les

catégories de logements et de locaux de réception.
On remarque surtout, dans cet ensemble de
constructions adossées au rempart’ fortifié
extérieur, la présence de cours a portiques et de

fouilles —, construite pour * Abd al-Rahman 11T
en 936 et étageant simplement sur. des terrasses

les salles d’audience basilicales dont
la décoration a révélé Dutilisation califienne.

au coeur du massif algérien du Hodna, ot ce qu’on appelle toujours la Kal‘a *
ou « forteresse » des Bantt Hamm4d conserve le souvenir de cette branche de
la dynastie ziride qui la fonda et s’y transporta au xi¢ siécle. Car, selon une
régle paradoxale en apparence seulement, ce furent comme aux époques anté-
tieures les résidences isolées dans les régions les moins accessibles qui purent
plus que d’autres sinon nous étre conservées dans leur ancienne splendeur,
du moins nous demeurer partiellement accessibles sous des tells que de
nouvelles constructions ne sont point venues recouvrir.

11 est cependant inutile d’insister sur un ensemble comme celui de la Kal‘a
des Banii Hammad. Des fouilles insuffisantes ne permettent pas encore d’en

325



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

hiérarchiser avec précision les divers éléments, a I'intérieur d’une enceinte qui
limitait une véritable ville et entre des palais dont les restes les plus célébres,
ceux du donjon du Manir et du palais d’al-Bahr, c’est-a-dire « du Bassin »,
sont impossibles & dater, méme relativement, avec certitude en raison des
remaniements dont ils furent 'objet pendant cent cinquante ans. On y remarque
surtout I’4preté d’un site fortifié qui annongait les palais-citadelles de la période
suivante et se présentait sous les traits d’un rude repaire montagnard plutét
que d’une somptueuse demeure royale. A Cordoue, au contraire, ou plut6t
dans sa banlieue qu’avait choisi d’habiter le grand ‘Abd al-Rahmén I11, sur
des pentes dominant comme un balcon toute Ia fertile vallée du fleuve, la cité
royale de Madinat al-Zahrd’ * témoignait d’un souci de luxe fort différent et
les salles de réception qu’on y a retrouvées au milieu de nombreuses construc-
tions secondaires permettent d’évaluer Pimportance qu’y devaient revétir les
audiences royales. S’il est permis d’y voir, ainsi que cela fut déja dit, la trans-
position architecturale de Porganisation donnée par-le.plus puissant souverain
umayyade d’Espagne i son gouvernement centrallef-4 sa Cour, ses dimensions
totales toutefois (quadrilatére de mille cinq cents métres sur sept cents compre-
nant 4 la fois les demeures royales, la grande mosquée et les quartiers habités
par gardes ou dignitaires) n’excédaient pas'celles d’un seul des palais califiens de
Samarra, réduction d’échelle qui correspondait i Ia situation de la petite dynastie
locale d’Espagne & c6té des fastueux maitres abbassides de Pempire. Dans les
provinces ghaznawides de P'Iran. ‘oriéntal enfin, & Ghazna demeurée jusqu’a
aujourd’hui un champ de ruines 3 peine touché et surtout 4 Bust ot ensemble
monumental de Lashkari, Bazar *a déji retenu Pattention, on trouve en
revanche P’écho direct des fondations palatines de la grande floraison abbasside.
Les édifices construits ‘par Mahmdd et ses successeurs, dans un territoire
désert que les anciens\géographes vantajent pour la richesse de ses cultures
irriguées et la prospérité de ses installations commerciales, perpétuaient exac-
tement les dispositions typiques qui nous sont connues & Samarra, depuis la
perspective axiale adoptée pour le palais royal jusqu’au principe de la juxtapo-
sition, au milieu de jardins et d’esplanades, de demeures d’ages divers corres-
pondant chacune au désir d’un nouveau prince. Les nécessités de la défense
semblaient y peser fort peu 4 c6té d’un souci conscient d’imitation des
splendeurs plus anciennes et P'on y remarque par exemple des détails de
construction typiquement iraniens tels que la disposition de quatre iwins
s’ouvrant en croix autour d’une cour centrale.

L’épanounissement simultané, au xe siécle, dans les plus lointaines pro-
vinces. de I'empire, de nouvelles manifestations de cet art aulique qui avait

| 326



LE PALAIS

ET L’ENTOURAGE

SOUVERAIN

44. LA RESIDENCE GHAZNAWIDE DE LASHKARI BAZAR,
EN AFGHANISTAN '

(D’aprés ¥.C. Gardin, Céramiques....

Sur la rive orientale de PHilmend et au nord
de la ville de Bust a laquelle les reliait une
avenue bordée de boutiques (A), les, divers
chdteaux de Lashkari Bazar, entourés de vastes
enclos et d’avant-cours monumentales, s’éche-
lonnaient du sud au nord dans un sité jadis

de Lashkari Bazar.)

verdoyant et retourné aujourd’hui au désert.
C’est au plus imporsant d’entre eux, celui du sud
( B}, pourvu de son avant-cour monumentale(C)
et de sa grande mosgquée (D), qi’appartiennent
les éléments représemtatifs les plus connus
de P'art ghaznawide et ghouride du Sistdn.

45. PLAN DU _PALAIS GHAZNAWIDE DE MASUD III A GHAZNA —
(D’aprés A. Bombaci, The Kific Inscription... at Ghazni.)

Ce palass, récemment fouillé, est intéressant @
comparer d’une part au palais ghaznawide
de Lashkari Bazar, d’autre part aux wvastes
ensembles royaux des palais abbassides de
Samarra. On y retrouve, interprétés d un
niveau plus modeste, les traits essentiels des
résidences califiennes d’Irak avec leurs _appar-
tements pnvéx (A), leurs grandes mosquées (. B )
et leurs 1 salles d’auds C)

dans I'axe de leurs entrées ales (D).

Mais il est plus frapp &y ftre le
théme de cette cour centrale reczangulmre (E)
pourvue de quatre fwéns (F) disposés en croix
qui existait aussi d@ Lashkari Bazar et qu'on
peut rapprocher de certaines habuudes de
construction de la
L’importance de cette cour était ici soulignée
par le rythme régulier de contreforts de brique
enrichis de lambris sculptés et de décors épi-

Ekhur

STAFH

327



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE
brillé d’un si vif éclat dans les fondations des grands califes abbassides, allait
toutefois connaitre une éclipse au milieu des troubles et difficultés intérieures

grandissant dans ’empire 3 partir du x1® siécle. Certes les habitudes liées 3

wm

10

328




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

la glorification du souverain devaient se perpétuer ultérieurement en milieu
islamique et les dynasties parvenues bien plus tard au faite d’une puissance
impériale allaient i leur tour reprendre, comme les Ottomans dans leurs sérails
d’Istanbul, les Safavides dans leurs constructions royales d’Isfahin * ou encore
les Moghols dans leurs immenses « forts » de Delhi * ou d’Agra, le théme du
fastueux palais abbasside. Mais, avant ces renouveaux tardifs, les petits sou-
verains locaux de I'époque post-saldjoukide s’étaient contentés d’occuper des
résidences de superficie plus restreinte, aménagées certes en tenant compte
de leur prestige princier, mais dans les limites assignées a ce déploiement par
des impératifs de sécurité devenus de plus en plus contraignants. Ce fut alors
le temps du palais-forteresse, beaucoup plus proche dans son organisation des
chteaux forts élevés & la méme époque en Europe occidentale que des impo-
santes villes royales auparavant familiéres 4 la civilisation islamique. Partout
on en vit les exemples rivaliser de force défensive et de $olidité, depuis les
chiteaux iraniens construits en brique dans de sauvages 'défilés montagnards,
comme celui de Djim  (Fir(izkih) ou le fameux chitedu d’Alamut, jusqu’aux
citadelles en belle pierre qu’habitaient, en Syrie ot Anatolie, les maitres de
petites principautés nées de Pinvasion turque., Ce,sont elles qui nous ont été
conservées, 4 Damas, Alep, Baaibek, Bosra, Amida, ou Kharpfit par exemple
comme autant de chefs-d’ceuvre de Parchitecture militaire, pourvues jusqu’a
ce jour de leurs imposants systémes de chemins de ronde et de tours, mais ne
gardant plus que de fragiles traces des bitiments intérieurs o le prince logeait
avec sa Maison dans un cadre déja fort différent de celui de 'époque abbasside.

En plein dge d’or du-califat, ’habitude du souverain était en effet de vivre
entouré d’une Maison fort-importante, si importante méme qu’au moment des
difficultés de la dynastie abbasside, elle devint 'une des causes du déficit
financier et ainsi du déclin de Pautorité, Cette Maison était d’abord constituée
par la domesticité proprement dite du calife et de sa famille. Mais elle englo-
bait aussi toutes sortes de personnages aux qualifications diverses, appelés par
leurs fonctions 3 jouer un rdle dans la vie du palais, tandis que se pressaient
d’autre part autour du calife courtisans ou dignitaires pourvus d’offices honori-
fiques et assistant de ce fait aux audiences solennelles ou ils occupaient un rang
déterminé.

Des activités diverses justifiant la présence, dans cet entourage; d’artisans
appartenant aux corps de métiers les plus variés, il suffira de rappeler qu’elles

329




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

étaient directement commandées par la vie de parade ou de divertissement
du souverain ainsi que par les nécessités de son confortable bien-étre. Pour sa
garde-robe et son mobilier personnels, son trésor et les magasing o s’entassaient
les présents destinés a étre distribués sur son ordre, ceuvraient sans relache
orfevres, tisserands, brodeurs, tailleurs, cordonniers, menuisiers, bronziers
et autres fabricants d’objets de luxe, tandis que copistes et enlumineurs aug-
mentaient le nombre de manuscrits précieux conservés dans sa bibliotheque.
Pour 'agrément de ses parcs et vergers rafraichis d’eaux courantes travaillaient
d’innombrables jardiniers. Pour ses chasses étaient entretenus les rapaces ou
les félins qui requéraient les soins des fauconniers et des dompteurs capables
d’en assurer le dressage. Pour ses sorties et ses jeux équestres les écuries devaient
abriter de nombreux chevaux soignés par leurs palefreniers. Pour ses traversées
et promenades sur le Tigre existait un véritable service de batellerie. Pour ses
festins s’ajoutaient aux indispensables cuisiniers, patissiers, bouchers, porteurs
d’eau et autres fournisseurs des cuisines, les diversés, catégories de musiciens,
danseurs, conteurs, baladins et autres amuseuts Tequis en de pareilles cir-
constances. Et les listes anciennes qui nous mentionnent tous ces noms y ajoutent
encore par exemple ceux des médecins et dstrologues qui étaient directement
attachés 3 la personne du calife pour lui prodiguer leurs conseils et qui dépen-
daient eux aussi de P'intendant chargé de la bonne marche de Pensemble.

A coté de ces « spécialistes » qui pouvaient avoir été recrutés parmi les
hommes libres, Pabondante domesticité proprement dite du calife et de sa
famille était d’origine surtout servile. Elle comportait notamment un grand
nombre d’eunuques dont Putilisation dans le personnel n’était pas, comme on
le croit parfois, réservée auharem. Un principe courant & Pépoque et appliqué
également dans ’empire.byzantin voulait seulement que les eunuques pussent,
mieux que d’autres; devenir pour le souverain des serviteurs fidéles, loyaux et
enti¢rement dévoliés a sa personne. On leur réservait les emplois de confiance
et ils étaient affranchis dés qu’ils atteignaient certains grades, accolant alors
a leurs anciens noms d’esclaves, empruntés le plus souvent au répertoire des
noms de pierres ou de matiéres précieuses (Yakat ou ¢ Rubis », Luwlw’ ousPerler,
KA&far ou « Camphre », mais aussi Badr ou « Pleine Lune »), le titre de « client
du prince des Croyants ». :

1l existait parmi ces eunuques du service privé une hiérarchie qui devait
avoir ses régles impérieuses, mais que l'on ne connait point pour Bagdad et
dont on peut seulement se faire une idée en recourant aux sources mamiloukes
tardives traitant de la Cour fatimide. L3, d’aprés al-Kalkashandi, figuraient
parmi les grands -eunuques dits mukannak, non seulement le Premier Eunuque

330




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

chargé d’enrouler en une sorte de couronne le turban du calife, mais encore
le Maitre de la Salle d’audience, le Pérte-Messages, PIntendant des Palais, le
Directeur du Trésor, le Maitre du registre du Conseil, le Porte-Ecritoire,
PIntendant des parents proches du calife et le Maitre de la Table. Les carriéres
les plus honorifiques étaient ainsi ouvertes 4 ces « domestiques » du souverain,
y compris, dans la période de morcellement du califat, celle de dynaste indé-
pendant régnant sur une province aussi riche que I'Egypte, et I'importance
de leur réle n’avait fait que se développer A mesure que le calife prenait paral-
Iélement I'habitude d’utiliser dans son armée des milices serviles auxquelles
il accordait sa préférence et dont souvent des eunuques assuraient, comme 3
Byzance, le commandement.

A cdté de ces importants personnages, la plupart des domestiques esclaves
habitant le palais étaient affectés eux aussi 3 des taches précises. Tandis que
certains s’occupaient de I’entretien des piéces et de leur ameublement, d’autres
assuraient le service de la table, d’autres surtout servaient le souverain en
particulier, Paidant 3 se vétir — comme cette femme qui’ portait dans le palais
fatimide le titre de « Parure des trésoriers » et qui commandait i trente autres
femmes —, lui facilitant la pratique des ablutions ou Iui tenant Pétrier lorsqu’il
montait & cheval. Ces multiples fonctions souvent aussi inutiles qu’honorifiques
se perpétuérent d’ailleurs dans les diverses Cours islamiques ultérieures odt on
les remarque 4 c6té de véritables fonctions de gouvernement et od elles semblent
avoir fait Pobjet d’une hiérarchisation de plus en plus précise. Non seulement
elles n’émaient pas réservées aux hommes, mais les esclaves féminines qui
remplissaient autour du calife des activités variées, allant du service intérieur
du harem 3 Porganisation des divertissements de musique et de danse, comp-
taient encore dans leurs rangs celles qui lui servaient de concubines et pou-
vaient étre trés nombreuses et influentes.

Sur ces esclaves et snr les eunuques du harem pesait 3 Ia fin du xe siécle
Pautorité sévére de la\Grande Intendante, la kahramdna dont les chroniques
du temps signalent 3 maintes reprises Pingérence dans les intrigues du palais,
voire méme dans les affaires politiques. N°était-ce point elle par exemple qui
Jouait parfois le réle d’intermédiaire entre le vizir et le jeune al-Muktadir, qui
renscignait le calife sur les activités du vizir ou 4 qui 'on confiait la garde du
vizir disgracié et accusé de malversations ? Elle pouvait &tre d’extraction noble
puisque I'une d’entre elles, Umm Miisd, appartenait 4 la famille hashimide,

is on ignore quels étaient ses rapports exacts avec le Grand Eunuque du
dont on connait par ailleurs Pexistence, avec Pintendant qui assumait
sans doute des responsabilités financiéres et avec le chambellan qui avait été

331



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

jadis le seul maitre de cette Maison devenue bient6t pléthorique, mais qui en
avait sans doute perdu la direction effective tout en voyant croitre sa place
honorifique auprés du souverain.

Le chambellan apparait en effet comme le plus ancien détenteur d’une de
ces dignités hiérarchisées qui étaient nées des offices palatins et qui permettaient
d’occuper aux audiences califiennes des places déterminées portant le nom de
« rangs ». Ce dernier terme, qui pouvait avoir un sens abstrait et indiquer seu-
lement, comme dans les dialogues de Kalfla et Dimna, le degré d’influence que
Pon exercait sur le souverain ou le degré d’intimité que P'on avait avec lui,
avait aussi une signification matérielle : il indiquait une de ces places dansle
protocole qui étaient assignées aux « officiers » du service privé comme aux
chefs militaires, aux administrateurs, aux cadis, aux membres de la famille
régnante et aux proches parents du souverain. :

Premier serviteur du calife depuis 'époque umayyade, le hddjib portait
un nom significatif, puisque lié au mot Aidjdb qui-désignait le voile ou rideau
utilisé longtemps pour séparer, lors des audiences, le souverain de la masse
des assistants. Son role avait été alors apparenté‘a celui d’un huissier qui sur-
veillait les entrées et ajoutait 4 cet office«cehii d’un bourreau éventuellement
chargé d’¢liminer par la violence les importuns. Chef en méme temps des ser-
viteurs du palais, il était souvent d’origine humble, généralement choisi au
début de Pépoque abbasside dans_cette classe de clients non arabes qui avait
tant contribué 3 Pavénement du-nouveau régime. Aucune formation particu-
liere ne lui était en principe demandée. A force de fréquenter les adminis-
trateurs qui assistaient son maitre pour d’autres taches, il lui arrivait néanmoins
de sinitier parfois aux, problémes du gouvernement et de prétendre ensuite 2
des fonctions qui ne fui étaient point d’abord promises. C’est ainsi que le cham-
bellan du calife al-Mansfir, un certain al-Rabi‘, simple fils d’esclave, futala
fin du régne de.son maitre élevé A la dignité de premier ministre et que son fis,
également chambellan, obtint la méme promotion quelques décennies plus tard.

Lloffice de chambellan avait d’ailleurs lui-méme changé de caractére 2
mesure que les éléments militaires prenaient une plus grande importance dans
Pentourage du souverain. A ’époque de Samarra, il avait été confié & des émirs
turcs et 3 la fin du 1x€ si¢cle, lorsque des contingents de gardes furent spécia-
lement affectés 2 la protection du palais et de la personne du calife, le hddjib
devint leur chef de la méme fagon qu’il commandait 4 Pensemble du personnel
civil. Ce fut alors un véritable chef de guerre qui pouvait entrer en compétition
avec les émirs, commandants d’armée ou gouverneurs, pour la conquéte d’un
pouvoir que le calife lui-méme n’assumait plus réellement. Ce caractére mili-

. 332



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

taire revétu alors par le hddfib devait se maintenir en Orient pour un réle qui,
en Espagne, allait plut6t devenir I’équivalent de celui d’un premier ministre.
En attendant les dernitres étapes de cette évolution, le chambellan du
x° siécle agissait 4 Bagdad 2 la fois comme maitre de cérémonies et comme
chef de la garde palatine et de la domesticit€. Personnage remuant, il trempait
dans toutes les intrigues, faisait parfois écran entre le calife et son vizir, donnait
son avis sur le choix des ministres et avait surtout une attitude déterminante
lors des révolutions de palais ou des tentatives de conjuration qui se produi-
sirent en grand nombre 3 cette époque. Ce fut au dévouement de son cham-
bellan que le jeune al-Muktadir, devenu calife 3 I’age de treize ans, dut de rester
& la téte de P’empire alors qu’un groupe de conjurés avait voulu le remplacer, en
908, par son cousin plus 4gé Ibn al-Mu‘tazz. Toutefois, & cbté de ce rble occulte,
le hddjib conservaitla fonction qui avait été la sienne depuis les premiers temps et
qui consistait & préparer les audiences officielles en assignant 4 chaque assistant
la place due A son rang et en faisant ainsi office de chef du protocole,
Aucune responsabilité financiére ne lui incombait en ‘revanche. Ce n’était
pas lui qui s’occupait des biens du calife ou biens de la ¢ couronne % pourrait-on
dire en employant une expression quelque peu impropre. Cette lourde tiche
revenait 3 un trésorier qui avait & Ja Cour la charge toute spéciale de gérer,
non pas le Trésor de PEtat, mais le trésor des califes comprenant plus particu-
lidrement ces bijoux, pierres précieuses, tapis, tissus et vétements rares dont
on a déja vu Pabondance dans les « magasins » du palais. Le trésor proprement
dit, la cassette califienne, était de son c6té confié 4 un secrétaire habile, financier
de formation dont le réle restait effacé, Quant aux domaines privés, c’est-a-dire
aux domaines dont bénéficiait le ‘calife en tant que souverain, ils étaient eux
aussi gérés par un secrétaire affecté A ce service et dont on connait mal Pactivité
Kelle. Le méme systéme était-employé pour les biens et les trésors de person-
Dages importants tels.qte.lés membres de la famille califienne (reine mére,
oncles ou fréres du souverain, princes héritiers ses fils) ou les dignitaires parve-
nus au sommet des honneurs. Tous ces trésoriers avaient jusqu’au x@ sitcle des
offices assez peu précis. Mais ceux qui étaient en rapport direct avec le souverain
pouvaient A Poccasion et grice 2 ses faveurs accéder 2 des charges plus impor-
tantes, comme ce jeune ‘Ubayd Allah, choisi d’abord par le calife al-Mutawak-
kil pour gérer spécialement les palais et divers bitiments de la Cour, qui devint
la suite le vizir du souverain. Aussi bien le vizir ainsi que les secrétaires
qui Paccompagnaient et du rang desquels il était généralement sorti étaient-
Ils eux aussi des « serviteurs » du calife, faisant & certains égards partie de sa
Maison et pénétrant en tant que tels dans son entourage immédiat, -

333



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

De tout temps en effet les qualités exigées du vizir avaient été, non seule-
ment la compétence technique et la connaissance des probléemes du gouverne-
ment, mais aussi aptitude & « servir le calife », comme le disait expressément
un personnage aussi averti que le vizir al-Késim ibn ‘Ubayd Alldh et comme
en témoignait par exemple le terme « service [du souverain] » appliqué parfois,
en certaines régions comme I’Espagne, au corps des administrateurs. Premier
serviteur du calife, bien qu’il n’efit aucun pouvoir direct sur la Maison, le vizir
tenait 3 ce titre dans les audiences la premiére place et avait la pré-
séance sur le chambellan et tous les autres dignitaires présents ainsi que sur les
membres de la famille califienne 3 I’exception du ou des princes héritiers. Non
seulement il se tenait debout a la droite du calife, mais dans certains cas excep-
tionnels, si le calife était trop jeune pour pouvoir prendre la parole en public,
c’était lui qui parlait en son nom.

Cette situation honorifique ne lui avait cependant été que progressivement
acquise, 3 mesure que son role d’abord personnel et temporaire aupres du sou-
verain, celui d’un « serviteur par excellence,», s’était peu & peu transformé en
une charge reconnue. Dans les premiers temps le vizir, qui venait chaque jour
travailler au palais avec les autres secrétaires, y remcontrait normalement le
calife en compagnie des principaux chefs de service, lui présentait les « dossiers »
au cours de séances que on péut appeler des « conseils » et olt €tajent prises
les décisions importantes, notait enfin sous sa dictée ses ordres directs dont les
brouillons étaient ensuite transmis pour ampliation aux services intéressés.
Muni de son écritoire, il festait debout pour prendre les instructions qui Jui
étaient données et nesevit adjoindre qu’au début du x® siécle unserviteur chargé
de faciliter sa tiche,en lui tenant P’écritoire.

Pour que de-telles entrevues eussent 3 cette époque revétu un caracteére
plus solennel, il avait fallu que le vizir fat devenu I’intermédiaire nécessaire

entre le souverain et des secrétaires qui ne rencontraient plus le détenteur du

pouvoir ; il ne travaillait méme plus au palais ni dans son immédiate proxi-
mité, mais bien A ’hdtel viziral, véritable hotel « de fonction » et centre admi-
nistratif qui abritait les principaux bureaux. Le vizir, qui assumait entiérement
1a responsabilité de leur direction, n’avait plus désormais qu’a venir « consulter?
de maniére purement formelle le souverain, soit au cours de ses audiences régu-
litres qui avaient lieu 4 date fixe, soit au cours d’entretiens privés plus ou moins
fréquents qui lui permettaient d’examiner avec lui de plus graves questions et
_ qui se déroulaiént aprés un temps d’attente pour lequel le vizir disposait & I'inté-

334



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

rieur du palais d’une piéce dont I"usage lui était réservé. Parfojs il &tait spécia-
lement appelé par le calife et cet appel pouvait étre la marque de la disgrace qui
d cette époque fondait subitement sur lui, vizir tout-puissant tant qu’il érait
en place, mais personnage soumis encore plus que d’autres aux imprévisibles
décisions de I’arbitraire califien. C’est pourquoi il arrivait au vizir ainsi convoqué
de demander a I’envoyé du souverain : « Dois-je me présenter en tenue officielle
ou en simple robe? » La réponse Péclairait sur la raison de la convocation :
destitué de sa charge ou en passe de I’étre, il s’abstenait de revétir la tunique
noire qu’il portait normalement en présence du calife,

Le second dignitaire était le commandant en chef des armées, qui, au début
du xe siécle, se tenait A la gauche du souverain et ¥ occupait une place éminente,
quoique normalement inférieure a celle du vizir dont il ne reconnaissait point
sans irritation la suprématie. Lui-méme avait vu sa fonction et sa dignité se
préciser peu 4 peu au cours du Ix® siécle, tandis que le calife accordait une
importance croissante 4 un préfet de police chargé, on I’a vu, de maintenir
Pordre dans la capitale. Ce fut ce poste clé de la préfecture de police qui assura
bientdt la suprématie d’un émir commandant d’autre part aux chefs des divers
contingents de la milice servile. Le premier & étre investi de ces tiches fut un
serviteur fidéle d’al-Mu‘tadid appelé Badr. D’autres suivirent, qui avaient
plus d’ambition, et I'unité de commandement établie ne pouvait qu’inciter un
puissant militaire, 3 la fois gouverneur de'Bagdad et général des armées, 3 se
dresser désormais en face du vizir. En fait il allait suffire de I’apparition de
graves dangers extérieurs requérant le secours des armes pour quele vizir, comme
le calife du reste, se trouvit A la merci d’un tel personnage et se vit obligé
de lui manifester une déférence non prévue par le protocole : ainsi Ibn
a-Furdt dut-il se déranger lhii-méme pour aller saluer ’émir Mu’nis qui
revenait défendre la capitale contre les entreprises des Karmates.

A cbté de cet émir.et du vizir, un troisiéme personnage pourvu d’un office
tenait enfin sa place dans Pentourage du souverain. C’était le « grand cadi », de
qui dépendait pour une bonne part, ainsi que nous 'avons déja vu, Porganisa-
tion judiciaire de I’Etat, mais qui intervenait moins fréquemment que les deux
autres dignitaires dans la vie politique. Son office avait cependant connu une
Pétiode de grandeur quand le calife al-Ma’miin consultait régulidrement le
grand cadi Ibn Abi Du’ad sur I'orientation de sa politique et prenait la décision
de recommander par testament 2 son frére et successeur de se faire seulement
assister par ce magistrat supréme de la judicature. Plus tard, au xe siécle, le
vizir ‘Ali ibn ‘Isi lui-méme, impatienté par I’incapacité du calife  résoudre le
probléme budgétaire, en méme temps qu’indigné par sa propension & faire de

335



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ses vizirs des boucs émissaires sacrifiés aux réclamations de sa Maison ou de
sa garde, devait finir par conseiller au souverain de prendre pour vizir le grand
cadi. Mais cette proposition fut sans écho et le maitre de'organisation judiciaire,
malgré le prestige attaché A sa charge ou peut-Etre en raison de ce prestige qui
inquiétait le calife, n’eut jamais dans ’Etat une dignité susceptible de rivaliser
avec celle du vizir et du chef des armées.

Dans Pentourage du calife, & cdté du vizir, de I’émir et du grand cadi
paraissaient encore dans les audiences en tant que corps constitués les trois
groupes des secrétaires, des commandants des troupes ou kd’id * et des cadis
régionaux. _

Le premier de ces groupes, celui des secrétaires, se caractérisait par Pesprit
de corps de ses membres, divisés certes par des rivalités internes touchant 3
leurs options politiques ou doctrinales, mais profondément imbus d’une origi-
nalité qui tenait 3 leur compétence et & la formation-spécialisée que celle-ci
supposait. Eux seuls en effet savaient rédiger les lettres officielles et les actes
de nomination. Eux seuls connaissaient les procédés permettant d’établir
Passiette de I'impbt, puis de le percevoir. Eux seuls savaient apprécier la valeur
des terres sur lesquelles reposait en grande partie I’économie de ’Etat abbasside.
Eux seuls enfin pouvaient diriger les travaux d’intérét public et régler les litiges
administratifs qui survenaient par exemple entre cultivateurs et marchands
comme entre contribuables et agents)du fisc.

Toujours non-Arabes, ils formaient une classe bien distincte dont certains
membres étaient d’origine irdnienne et restaient fiers de cette ascendance, tandis
que d’autres, moins nombreux, provenaient des milieux syro-palestiniens, mais
manifestaient 1a méme méfiance 3 ’égard de la culture islamique traditionnelle.
Certes les uns et les:autres n’étaient pas 4 proprement parler ignorants des régies
du droit dont ilsCdevaient tenir compte dans leur métier, surtout quand ils
traitaient de 1’0rganisation fiscale; mais ils étaient dans Pensemble beaucoup
plus sensibles aux effets d’une formation 4 la fois scientifique et littéraire de
caractére moins islamique. C'est ce qui explique les diatribes dont ils furent
Pobjet a certaines époques, notamment au début du 1xe siécle quand des auteurs
comme al-Djahiz ou Ibn Kutayba * dénoncérent leur manque d’intérét pour
les sciences religieuses, en critiquant en méme temps les modes vestimentaires
par lesquelles ils cherchaient  se différencier du commun des mortels. « Dés
Pinstant, écrit al-Djahiz, que le moindre de ces secrétaires porte une ample
robe aux pans allongés, qu’il natte sur ses joues les méches de ses tempes et
qu’il coupe ses cheveux en V sur son front, il s’imagine qu'il est le maitre et
non le subordonné, le suzerain au-dessus du vassal. Pour peu qu’un scribe débu-

336




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

tant foule le si¢ge du pouvoir, ait obtenu accés au conseil du calife, ait placé une
corbeille pour le séparer du commun et mis devant soi son écritoire, pour peu
qu’il ait retenu de la rhétorique ses clichés les plus brillants et de la science ses
traits les plus gracieux, qu’il ait appris les sentences de Buzurgmihr, le testament
d’Ardashir, les épitres de ‘Abd al-Hamid * et le livre de savoir-vivre d’Ibn
al-Mukaffa‘, pour peu qu’il ait fait du recueil de Kalila ez Dimna le trésor secret
de sa sagesse », il se prend pour I’égal des grands penseurs de IIslam. « Son
premier soin est alors, continue al-Djahiz, de déprécier la composition du Coran
et de dénoncer ses contradictions. Puis il croit faire preuve de finesse d’esprit
en démentant les faits historiques transmis par la Tradition et en récusant les
traditionnistes [...] Preuve en est que ’on n’a jamais vu scribe faire du Coran
son livre de chevet ni de ses Commentaires la base de son savoir, ni du droit
canonique sa spécialité, ni de la connaissance de la Tradition le fondement de
sa science. » Aussi bien rapporte-t-on qu’al-Fadl ibn Sahl, ministre du calife
abbasside al-Ma’miin, aurait osé déclarer, lorsqu’il eut décidé de se convertir
et pris connaissance du Coran, que ce texte, par définition”incomparable aux
yeux dés musulmans, était seulement « aussi beau que celui de Kaltla et Dimna ».

Cette formation essentiellement profane expliqaait aussi que les secrétaires
fussent, plus que d’autres, d’éminents lettrés, parfois attirés par la pensée ratio-
nalisante des mu'‘tazilites, plus soucieux en tout cas d’élégance stylistique que
de discussions théologiques ou juridiques. Dans les documents de chancellerie
sévissait donc cette prose fleurie et rimée.ou Iés faits importants étaient indiqués
le plus souvent par des allusions si voilées'qu’un non-initié ne pouvait les com-
prendre. L’art de la rhétorique * atteignait chez eux un tel degré de raffinement
qu’on en vint A s’interroger sur son utilité réelle et & opposer  sa vanité Peffica-
cité des opérations comptablés auxquelles se livraient les secrétaires spécialisés
dans les affaires fiscales. Lethéme des mérites respectifs du « rédacteur » et du
¢comptable », que traite.tin auteur comme al-Tawhidj, trahit la désapprobation
qui pergait alors dans Popinion 2 I’égard de ce maniérisme excessif,

Non arabes de culture, les secrétaires étaient souvent aussi non musul~
mans, conservant la foi chrétienne, zoroastrienne ou manichéenne de leurs
ancétres, relevant ainsi de tendances « culturelles » et politico-religieuses qui
variaient avec les périodes. Tandis qu’a 'époque umayyade et au début del’épo-
que abbasside figuraient surtout parmi eux des scribes héritiers des traditions
byzantines, ce furent 4 ’époque abbasside les Iraniens qui d’abord dominérent,
Au cours du 1x® siécle, on vit ensuite apparaitre des secrétaires chrétiens qui,
fait curieux, avaient été généralement introduits dans ’administration centrale
par des émirs turcs chargés de gouvernements provinciaux od ils avaient, 4 cette

337



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

occasion, constitué leur propre personnel! d’administrateurs. Parmi eux certains
adhérérent toutefois assez rapidement 3 I’Islam et devinrent de fidéles serviteurs
du califat. Si bien que I’on vit finalement la classe secrétariale 3 Bagdad se sépa-
rer en deux clans, Pun sunnite et Joyalement attaché au régime existant, I’autre
au contraire shi‘ite, servant ce méme régime, mais avec I’intention de le neutra-
liser et d’usurper le pouvoir. Toutes ces dissensions, mélées aux conflits inté-
rieurs qui agitaient alors continuellement le Palais, ne manquérent pas d’avoir
des répercussions immédiates sur la vie politique en attendant que diminuat
peu A peu, avec le morcellement de I’empire et la disparition de I’administration
centrale bagdadienne, la place occupée par les scribes de formation profane
dans les milieux palatins. Les personnages qui avaient constitué, en pleine épo-
que abbasside, une branche importante de la société aristocratique perdirent
ainsi peu A peu leur originalit¢ tandis qu’ils recevaient, au sein des nouvelles
madrasas de I’époque saldjoukide, un enseignement_comparable & celui des
hommes de religion et que ces derniers eux-mémes, souvent appelés par les
princes & remplir des missions de confiance, devenaient A leur tour des lettrés
experts en maniérisme, tel le fameux cadi al~Fidil qui célébra les conquétes
de son maitre Saladin. »

De leur cdté figuraient, parmi les dignitaires, des membres de la classe mili-
taire qui n’eurent pas auprés du calife le méme statut selon les époques, mais
qui toujours accédérent aux honneurs en vertu du pouvoir effectif dont ils dispo-
saient. Aux chefs de tribu de Pépoque umayyade avaient ainsi rapidement suc-
cédé les officiers des contingentsrde gardes mercenaires abbassides. Les trou-
pes qu’ils commandaient portaient, au x° siécle, des noms évoquant soit celui
de leur premier maitre, soitla nature de leur fonction. Aux Bugha’ites, rassem-
blés au temps du calife ‘al-Mutawakkil par un certain Bughd, s’étaient ajoutés
les Nasirites, qui avaient été recrutés par le régent al-Muwaffak connu sous le
nom d’al-Nasir,les-Masaffites chargés, eux, de faire la « haie » lors des récep-
tions officielles\ou les Hudjarites affectés & la garde des « salles » du palais. Les
officiers de ces divers groupes étaient d’origine étrangére etle plus souventd’an-
ciens esclaves, connaissant mal la langue arabe et ayant en matiére religieuse
des notions superficielles, mais profitant de la nécessité ou se trouvait le calife
de s’en remettre bien souvent i la fidélité de sa garde pour exercer sur lui de
constantes pressions. Confiants en leur force, ils se sentaient, en dépit de leur
qualité d’affranchis, facilement portés & intervenir dans les problémes de gouver-
nement les plus délicats et constituaient en leur genre une classe aussi remuante
que celle des secrétaires. Ils se montrérent en tout cas particuliérement turbu-
lents au début du x° siécle, réclamant samns cesse leurs soldes souvent payées

338




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

avec retard, soutenant éventuellement les révolutions de palais, prenant parti
pour tel ou tel prétendant au califat. Le résultat en fut ’extermination succes-
sive des principaux corps de gardes califiens, les Masaffites d’abord, puis les
Hudjarites, extermination opérée par les nouveaux émirs qui entendaient gou-
verner librement en lieu et place du calife et disposaient de leurs propres troupes.
De la méme fagon, 4 la fin du x11e siécle, Ia garde noire du calife fatimide fut
exterminée par Saladin, substituant son propre pouvoir i celui du maitre qu’il
avait d’abord servi,

A ce moment le milieu des émirs s’était encore une fois profondément trans-
formé, 4 mesure que les chefs militaires étaient devenus de véritables feudataires
pourvus de leurs concessions fonciéres et suivis surtout des membres de leurs
propres clans qui avaient été introduits en groupe dans ’Empire islamique lors
de la prise du pouvoir par les Grands Saldjoukides. Turcomans et Kurdes
avaient alors retrouvé le climat de luttes familiales, générateur deymorcellements
territoriaux, qui avait sévi jadis dans le milieu tribal arabe de’époque umayyade.
Mais le méme recours classique du souverain & des troupes serviles destinées
4 garantir sa sécurité avait peu a peu limité les conséquences de ces rivalités.
Dans les royaumes syro-égyptiens des XI1¢ et xmesiécles, un équilibre semble
avoir été instauré selon lequel les émirs, qu’ils fussent hommes libres ou affran-
chis, assistaient le souverain dans ses tiches gouvernementales en prenant part
réguliérement 4 ses conseils et tenaient donc dans son entourage une place plus
importante qu’a Pépoque abbasside. Ceci avant Pinstauration du régime mili-
taire original qui allait caractériser la période mamlouke.

Les cadis enfin représentaient aux audiences le milieu des hommes de
religion, sans qu’on siit cependant en vertu de quelles fonctions exactes ils
étaient ainsi admis 3 figurer, ‘aux réceptions califiennes. Aussi bien ne jouaient-
ils pas dans ce cadre un role aussi important que les secrétaires et émirs.

Dans les réceptions tenaient encore une place particuliére certains membres
de la famille régnante, dont le prince héritier, ainsi que les descendants du Pro-
phéte ou de ses proches parents, ces Hashimides qui appartenaient, les uns a
la lignée d’al-‘Abbis, les autres a celle de ‘Ali ibn Abi T4lib. Trés nombreux
4 ]a Cour — un chroniqueur nous assure qu’ils étaient prés de quatre mille a
la fin du mxe siécle —, jouissant de divers priviléges tels que 'exemption de
Aumoéne 1égale et le droit 4 une pension plutdt symbolique, ils étaient repré-
sentés par un syndic nommé par le calife et habilité pour défendre leurs intéréts.
Ce syndic comptait parmi les personnages importants et était généralement
accompagné lors des audiences par certains membres du groupe. Sa fonction
fut au début du xe siécle, en raison de I’appartenance shi‘ite des maitres de

339



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Pheure, dédoublée : A coté d’un syndic des Abbassides en apparut un autre,
représentant les Alides.

Egalement nombreux, les membres de la famille régnante jouaient autour
du calife un role variable selon les époques. Parmi eux les princes héritiers, qui
avaient la préséance sur les autres dignitaires, avaient, au début de ’époque
abbasside, longtemps fait ’apprentissage du métier de souverain en gouvernant
des provinces avec P’aide d’'un homme de confiance qui éventuellement deve-
nait leur vizir ; on le sait pour al-Mahdi, puis pour al-Rashid et al-Ma’miin
par exemple. Mais cet usage se perdit quand la milice turque acquit la prépon-
dérance et les jeunes princes demeuraient, & la fin du 1xe siécle, cantonnés sur
la rive opposée du Tigre dans un palais isolé des autres. Les fréres du calife étaient
également, sauf cas exceptionnels, tenus A 1’écart et il arrivait rarement qu’ils
se manifestassent : en pareil cas c’était pour accaparer la réalité du pouvoir,
comme fit al-Muwaffak au temps de la révolte des Zandj. Les oncles du calife
apparaissaient encore plus rarement et si Pun d’entre eux joua quelque réle
au début du xe siécle sous al-Muktadir, son intervention dans les affaires poli-
tiques était en fait liée 4 celle de la reine mére'du moment, « Madame »,

Les femmes en effet, quaique vivant enfermées dans les quartiers secrets du
harem sans se montrer jamais au grand jour, tenaient une place non négligeable
dans le palais. Une attention particuliére était portée au choix de celles quiavaient
droit au titre d’épouse légitime du calife ; ces derniéres appartenaient géné-
ralement 2 la noblesse arabe dont ‘les représentants étaient également seuls 4
recevoir en mariage les filles ‘du’ souverain. Des exceptions étaient toutefois
faites A cette régle en faveur de certains serviteurs de marque ou dans le dessein
d’assurer des alliances matrimoniales fructueuses. Un exemple significatif est
celui d’al-Ma’miin épousant la fille de son ancien ministre al-Hasan ibn Sahl,
Iranienne du nom de Birdn qui regut de son pére un magnifique palais sur le
Tigre, bientdt transformé en résidence califienne. Ainsi également al-Muktafi
épousa-t-il la fille du gouverneur turc de PEgypte, Khumarawayh, laquelle fut
envoyée i Bagdad pourvue d’un trousseau dont le luxe est resté célébre dans
les annales. Ainsi donna-t-il lui-méme en mariage sa propre fille 4 son vizir
al-Késim, tandis que I'on vit plus tard un calife épouser, d’ailleurs contre son
gré, lIa fille de I’émir bouyide ‘Adud al-Dawla. Mais il ne faut pas oublier qua
coté des épouses 1égitimes existaient des concubines que la passion du souverain
ou leur statut de mére, lorsqu’elles lui avaient donné un fils, pouvaient faire
considérer 3 Pégal des premiéres.

Une fois qu’elles avaient pris pied dans le palais, les épouses, les concubines
et les méres de calife réussissaient par moments a y nouer les fils de nombreuses

340




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

intrigues relatées par les historiens. On manque certes de détails sur la maniére
dont elles assistaient par exemple & certaines cérémonies officielles ou i certains .
conseils, dissimulées derriére un rideau ou dans des piéces secrétes. Mais il
est siir qu’elles s’immiscaient souvent avec succeés dans la vie politique. La mére
d’al-Rashid, une ancienne esclave yéménite nommée al-Khayzurin, sut ainsi
faire monter son fils sur le trone en ne reculant méme pas devant un assassinat ;
elle s’occupa ensuite activement jusqu’a sa mort des affaires de 'empire qu’elle

examinait en compagnie du vizir Yahyi le Barmakide. L’épouse de ce méme .

al-Rashid, nommée Zubayda et Arabe de naissance, sut intervenir en faveur du
réglement anticipé de la succession califienne en défendant les intéréts de son
propre fils, al-Amin, contre ceux du « fils de la Persane », al-Ma’mfin.

De telles intrigues de harem avaient d’ailleurs leur prolongement dans les
rapports du souverain avec ses « compagnons de plaisir », les nadfm, qui parti- .
cipaient 3 ses réunions privées et approchaient de prés.sa personne dans son
intimité. Parmi eux se distinguaient, depuis le régne de Hartn al-Rashid semble-~
t-il, ceux qui avaient regu la qualification officielle de/ ¢ commensaux » attitrés
et qui, de ce fait, bénéficiaient eux aussi d’une place officielle parmi les « déten~
teurs d’offices » et autres courtisans autorisés i-présenter réguliérement leurs -
hommages au calife.

[

Au sein de 'immense palais royal-que peuplaient ainsi domestiques et . -

courtisans, la majesté du calife commengcait de se manifester le jour de sa pre-
micre audience solennelle. Le serment des membres de la Communauté, que
trés souvent il avait requ une premiére fois déja lors de sa désignation comme
héritier, lui était alors renouvelé. Ce serment, on I'a vu, pouvait étre prété en

deux temps, d’abord par\les membres de Paristocratie, puis par le peuple : o

c’était d’abord le « serment privé », le second était « public ». Si Ie second n’était

en général qu'une formalité, le premier ne pouvait étre accompli qu’avec 'accord  * *

des principaux dignitaires de la Cour et membres de la famille califienne. Selon
les époques, le vizir, le grand cadi ou I’émir avaient dans ce choix une opinion
prépondérante. Les discussions avaient lieu surtout lorsque le calife mourait
sans avoir désigné d’héritier, ce qui arriva par exemple 4 la mort d’al-Withik

en 847, ou lorsque le calife mourant était pressé par ses intimes de désigner son

successeur, ainsi qu’il advint quand Pautoritaire al-Muktafi tomba terrassé,
en go8, par une maladie dont il ne devait pas se relever. Mais il fallait toujours
que la désignation du calife regiit Pagrément de son entourage de parents ou
de dignitaires, ainsi que celui de certains gouverneurs de province. Parfois méme

341



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

il était nécessaire d’obtenir la renonciation & ses droits d*un héritier antérieure-
ment désigné, ce que dut faire par exemple al-Mahdi lorsqu’il prit son fils
Miisd comme héritier 4 la place du cousin qu’il avait d’abord choisi.

Le serment engageant les deux parties contractantes, d’une part le nouveau
ou futur calife, d’autre part ses sujets, avait été jadis prété a I'intérieur de la
mosquée. L’habitude se répandit ensuite, 4 I’époque abbasside, de le faire préter
au palais. Déja en 777, quand al-Mahdi fit renouveler ’hommage de ses sujets
pour obtenir en méme temps la désignation de son fils Miisd comme héritier, il
commenga par convoquer en son palais les personnages les plus importants.
Ensuite seulement, raconte I’historien al-Tabari, il se rendit & la grande mosquée
de Rusifa et 1 s’assit sur le minbar, suivi de son fils qui s’assit un degré plus
bas, tandis que ‘Isi, son cousin dépossédé, restait debout sur le seuil des
marches. '

Les détails donnés alors sur le déroulement de la- cérémonie peuvent étre
considérés comme assez typiques pour mériter d’étrel rapportés. On y voit le
calife remercier Dieu, le louer et invoquer priére et bénédiction sur le Prophéte
avant d’informer Passistance que les membres ‘de sa famille, ses clients, ses
généraux, ses auxiliaires et autres Khurasaniens avaient décidé de destituer
‘Is4 et de transférer son titre & Mis4, fils de’émir des Croyants, choisi et agréé
par eux-mémes. S’abritant derriére opinion de ces divers personnages dont il
voulait, disait-il, conserver les bonnes, dispositions et ne point provoquer le
désaccord, il avait été suivi par ‘Isi{ lui-méme, acceptant de relever les sujets
du serment qui pesait auparavant sur leurs nuques. A Misd, qui appliquerait
le Livre et la sunna de son Prophéte de la maniére la meilleure et la plus juste,
revenait désormais la qualité précédemment dévolue a ‘Isd, et ce en vertu d’un
acte émanant de ’émir dés Croyants ainsi que des membres de sa famille et de
ses clients. « Prétez donc.le serment, continuait le calife, vous tous qui &tes pré-
sents ; empressez-vous-de faire ce que d’autres ont déja fait avant vous, car le
bien est tout enuer 'dans le regroupement communautaire et le mal tout entier
dans la division. Je demande 3 Dieu de nous accorder ainsi qu’a vous le secours de
Sa miséricorde, la grice de Lui obéir et de Lui plaire ; je Lui demande de me par-
donner ainsi qu’a vous. » Miisé s’assit alors plus bas que son pére, le visage décou-
vert, et s’écartant du minbar pour que ne soient pas génés ceux qui venaient
préter serment et lui toucher la main. ‘Isi pendant ce temps était demeuré
debout & sa place et on lui lisait une lettre par laquelle il déclarait renoncer a
ses droits de prince héritier et relever de leur serment tous ceux qui le lui avaient
auparavant prété, les en relevant de son plein gré, sans aucune contrainte, avec
pleine satisfaction et sans aucune répulsion. Puis il monta lui-méme préter

342




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

serment & al-Mahdji, lui toucha la main et se retira. Les membres de la famille
d’al-Mahdi prétérent alors serment 3 leur tour, selon leur ige, 4 al-Mahdi et
4 Miisd en leur touchant la main i tous deux. Ils furent suivis des conseillers, des
généraux les plus éminents et des clients jusqu’a ce qu’al-Mahdi descendit eafin
du minbar pour se rendre  son palais, tout en laissant 2 Khilid ibn Mansir le

soin de recevoir les serments des autres membres de I’aristocratie et du le. ..o
peup.

La premiére cérémonie en vint plus tard, au début du xe siécle, 4 se passer
tout entiére au palais. Elle était réservée aux « grands », mais sa durée pouvait
étre assez longue puisqu’en 908, lors de la conjuration d’Ibn al-Mu‘tazz, la
prestation du serment par les membres de I'aristocratie, Hashimides et digni-
taires, se¢ prolongea pendant un aprés-midi entier. Quant  la prestation du
serment par la foule, dont on ne parlait guére car elle n’avait plus aucune impor-
tance, elle continuait de se faire 4 la grande mosquée, et sans doute par personne
interposée.

Parfois, l2 désignation de princes héritiers s’accompagnait de déclarations
supplémentaires par lesquelles chacun d’entre eux-s’engageait i respecter la
décision prise et 3 en observer les stipulations. Ce fut ce qui se passa par exem-
ple lorsque Hir(in al-Rashid, ayant décidé de partager le pouvoir entre ses
deux fils, les futurs al-Amin et al-Ma’min, procéda a une véritable séparation
de 'empire, attribuant dés ce moment 4 al-Ma’milin la partie orientale que celui-
ci érait destiné A conserver aprés ’accession ‘de son frére au califat. Pour donner
dans ce cas plus de solennité aux déclarations faites par les intéressés, les actes
enregistrés par les témoins furent;méme exposés 3 P'intérieur de la Ka‘ba 2
lIa Mekke. Un tel serment liait les parties d’une fagon irrévocable et ’'on ne vit
quexceptionnellement des héritiers relever ensuite les croyants de ’engage-
ment ainsi prété. ,

Investi par cette forme.de serment, le calife continuait ensuite & recevoir
réguli¢rement les hommages, sinon les serments des membres de son entourage. -
Au temps d’al-Mansfr, nous dit-on, les « compagnons » du calife venaient le
saluer chaque matin. Plus tard, le calife prit ’habitude de donner audience
seulement deux jours par semaine, mais le principe de la cérémonie demeurait
le méme. Le caractére de ces audiences, sur lequel nous restons mal renseignés,
parait s’étre d’ailleurs modifié peu 4 peu entre le viIre et le xe siécle. A mesure
que le calife se désintéressait du gouvernement et se déchargeait de ses tiches
sur son vizir, les audiences devinrent 2 la fois plus solennelles et moins impor-
tantes pour la vie de 'empire.

Dans les premiers temps c’était, semble-t-il, & ’occasion de ces séances
d’hommages que le calife s’informait de certaines questions.ou qu’il s’entre-

343



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

tenait par exemple avec tel ou tel courtisan désirant se charger d’un gouver-
nement de province ; c’était peut-étre aussi 4 ce moment qu'il examinait les
requétes présentées. Rapidement cependant les audiences furent réservées a des
cérémonies d’investiture ainsi qu’a la réception de gouverneurs, de chefs
militaires ou d’ambassadeurs étrangers. Nul gouverneur de province ne pou-
vait prendre possession de son poste s’il n’avait été auparavant muni d’un acte
de nomination solennellement remis par le calife et s’il n’avait requ du souverain
lui-méme I’étendard blanc symbole de son commandement. Les chefs d’armée
victorieux devaient de méme étre regus par leur maitre pour obtenir de lui les
distinctions diverses auxquelles ils pouvaient prétendre, couronnes et ceintures
incrustées de pierreries, auxquelles s’ajoutaient éventuellement colliers, bra-
celets et selles de cérémonie. Il est probable que le vizir lui aussi était investi
de fagon solennelle par le calife. Nous savons qu’une fois choisi et nommé il
était reconduit 4 son domicile par les dignitaires qui luiyfaisaient une escorte
d’honneur et qu’a cette occasion le calife le comblait.de présents divers, dont
vétements d’apparat et plats raffinés. Les mémes, cadeaux, ainsi que des bourses
pleines d’or ou d’argent, pouvaient étre attribués a tout personnage que le
souverain entendait récompenser, mais ¢’étaient surtout les « robes d’honneur »
garnies parfois de fourrure, brodées d’or (aux noms et titres du souverain et
fournies par les ateliers officiels de tirdz-qui étaient le plus généralement repré-
sentées parmi les largesses califiennes: Ajoutons que des audiences exception-
nelles, auxquelles étaient admises' de nouvelles catégories de personnages,
pouvaient étre données par le _calife, notamment lorsqu’il désirait faire procla-
mer solennellement une profession de foi. En revanche le calife ne présidait
généralement pas les hautes cours pour lesquelles il se faisait représenter par
le vizir et il se bornait, dans les cas importants, 4 écouter le déroulement du
procés, dissimulé derriére un rideau.

Lors des audiences normales une tenue était exigée, qui semble avoir été
fixée surtout a I'époque ot les califes résidaient 4 Samarra. Cette tenue était,
pour les militaires et les secrétaires, la tunique courte d’origine persane appelée
kabd® que Ion reconnait par exemple sur les fresques du palais de Lashkari
Bazar. Les cadis seuls étaient autorisés 4 conserver la robe longue dite durrd’a
et le voile de téte ou taylasdn que les secrétaires portaient aussi dans le privé.
Tous ces vétements devaient &tre 4 la Cour abbasside de couleur noire, car le
noir était depm’s ses débuts la couleur officielle du régime, liée sans doute au
caractére messmmque de P'ancien mouvement révolutionnaire, s opposant au
blanc qui avait été jadis adopté par les Umayyades et que conservaient les émirs
et califes de Cordoue. Quant 3 la tenue de majesté du calife, elle nous est sur-

344




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

tout connue pour le début du xe siécle. Le souverain portait hui aussi alors la
tunique courte ; il était coiffé du haut bonnet appelé kalanswwa, parfois
accompagné d’un turban ; il avait de courtes bottes, 3 l'instar, semble-t-il,
de Pempereur de Byzance ; il était d’autre part muni des insignes de la souve-
raineté représentés par le manteau du Prophéte ainsi que le sabre et la baguette
de ce dernier et il avait devant lui un exemplaire du Coran qui avait été copié
sur les ordres du calife ‘Uthmién ; par ce dernier trait il entendait sans doute
signifier aux émirs attirés par les doctrines sectaires qu’il entendait quant & lui
sauvegarder une étroite orthodoxie.

Le cérémonial méme de P’audience nous est décrit, 3 Bagdad, par certains
récits qui nous montrent notamment le chambellan faisant entrer successi-
vement les divers dignitaires par ordre de préséance : le prince héritier d’abord
§'il y en avait un, puis les fils du calife, le vizir avec son escorte, le chef des
armées, les directeurs de bureau, les secrétaires, les émirs, les, Hashimides et
les cadis. Le vizir et le commandant en chef devaient baiser le sol devant le
calife — du moins au x® siécle, car la prosternation nefutpratiquée, au dire des
chroniqueurs eux-mémes, qu’a cette époque relativement tardive —, puis lui
baisaient la main avant d’occuper les places qui-leur étaient assignées 3 la
droite et 4 la gauche du souverain, Les autres personnages se contentaient de
saluer le calife « au bord du tapis » avant de-gagner les leurs, de chaque cbté
de la cour sur laquelle ouvrait Piwén ol était’installé le calife. L’armée enfin
éait admise et les soldats prenaient place eux aussi sur les deux c6tés de la cour,
derritre des cordes tendues pour laisser libre ’espace médian. Toutes ces entrées
devaient se faire dans un silence respectueux et rigoureusement imposé.

Quand dignitaires et militaires étaient ainsi 3 leur place, le chambellan
faisait entrer le personnage 3 quile calife donnait audience et qui avait été par-
fois auparavant, comme on I’a vu plus haut pour les ambassadeurs byzantins
regus par al-Muktadir, conduit de salle en salle & travers toutes les merveilles
du palais califien. Ce personnage, aussitdt introduit, devait se prosterner
plusieurs reprises tout en s’avangant entre les- deux rangées d’assistants. Dans le
cours ‘du x® siécle, la majesté du calife avait d'ailleurs été encore accrue par
I'introduction d’une loge grillagée o il siégeait. '

C’est cette loge que ’on retrouve dans un récit de Nésir-i Khusraw évo-
quant avec admiration le sarir fatimide exposé dans un pavillon du palais du
Caire dont il occupait toute la largeur, trne ou plus exactement lit de repos
garni de coussins sur lequel le calife se tenait assis 4 Porientale ou parfois 3 demi
couché, « Trois de ses faces, écrit notre auteur, étaient en or et on y avait repré-
senté des scénes de chasse, des cavaliers faisant courir des chevaux et d’autres

345




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sujets. On y remarquait également des inscriptions tracées en trés beaux carac-
téres. Les tapis et les tentures de cette salle étaicnt en satin de Gréce tissé expres-
sément a la mesure de la place ou ils devaient étre posés. Une balustrade en
treillage d’or entourait le sarir dont la beauté défiait toute description. Derri¢re
lui, du c6té du mur, étaient posés des degrés en argent. Ce trdne était si merveil-
leux qu’un volume tout entier ne suffirait pas 4 le décrire dans tous les détails. »
L’ensemble devait magnifier, 4 Pinstar d’'un baldaquin, la silhouette précieuse
du souverain devant qui brillaient en outre des cassolettes d’encens et s’incli-
naient révérentiellement les somptueux chasse-mouches tenus par des esclaves.

Quand le calife recevait en privé, le cérémonial éuit évidemment plus
simple, mais le souverain avait toujours droit & des marques particuliéres
d’honneur et de respect. Ses visiteurs devaient le saluer de son titre d’émir des
Croyants, lui baiser les mains et les pieds, ne pas lui adresser eux-mémes la
parole, sauf exception rarissime, mais observer le silence et demeurer debout
en attendant ses ordres.

. Toujours donc était mise en valeur la majesté d’un homme qui occupait,
en pleine époque abbasside, une place vraiment/unique 4 la téte de ’empire et
qui surpassait de son prestige tous ceux qui s’efforgaient de rivaliser avec lui
ou cherchaient 2 recueillir une parcelle plus ou moins grande de son immense
pouvoir. Au cérémonial qui le magnifiait ainsi en public comme en privé s’ajou-
taient encore les louanges hyperboligués/de poétes et autres thuriféraires 4 gages
pour qui aucune flatterie ne paraissait exagérée. Ces chantres officiels, exploi-
tant bien souvent la veine typiquement arabe de orgueil personnel ou tribal, ne
faisaient que continuer la tradition d’un genre littéraire bien connu dans I’an-
cienne Arabie, mais en reflétant les habitudes nouvelles de la Cour souveraine.
Aux fameux poétes d’époque umayyade tels qu’al-Akhtal *  Djarir * et al-
Farazdak * avaient succédé a la Cour abbasside al-Buhturi * et Ibn al-Rmi *.
Leurs formules atteignaient un degré de lyrisme que I’on peut illustrer par
les vers suivants ‘d’al-Mutanabbi, d’autant plus frappants qu’ils s’adressaient
3 deux petits roitelets du x° siécle, Peunuque noir qui régnait en Egypte au
temps des Ikhshidides et le chef batailleur de la petite principauté hamda-
nide d’Alep. '

Vous confondez le soleil, chaque fois qw’il parait, en lui opposant votre visage,
soleil brillant et noir...

disait le podte au premier, y ajoutant encore :
La peau nest qu'un vétement et la blancheur de I'dme vaut mieux que celle de la

346




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

pour finalement s’écrier :

Qui donc aidera les rois blancs a changer leur couleur pour la couleur et Papparence
de Ieunugque ? v

Quant au morceau adressé au second, il puisait dans 'imagerie classique pour

célébrer la générosité du prince a I'instar d’une pluie bienfaisante fertilisant

Punivers. On y lit notamment :

La terre se séchera de cette ondée ; elle se fanera, la parure des fleurs qui en naitra,

Tandis que ce sidcle ne cessera, grice & vous, d’étre facile et que la pluie de vos
bienfaits ne s'interrompra point de couler.

Les nuées nocturnes et matinales vous sutvent, ainst que les campagnes aimantes,

Car elles apprennent de vous la générosité et comme vous la pratiquent, sans cepen-~
dant atteindre d vos manidres bienfaisantes.

Les métaphores des panégyriques ne le cédaient que peu d’ailleurs aux
titres officiels et officieux dont se parait, 4 partir du x1¢ siécle, tout prince isla-
mique renchérissant, chacun dans sa propre Cour et ddns son propre territoire,
sur les usages honorifiques de la chancellerie abbasside. Ce vocabulaire restait
volontairement sans rapport avec la réalité. Tout au plus les dénominations de
saveur religieuse, situant le souverain par rapport i la communauté musulmane
qu'il gouvernait et qu’il défendait, tenaient-clles dans les redondances de la
titulature une place plus importante que dans les formules des versificateurs.
Mais le gofit de P’épithéte noble s’y manifestait de méme, ainsi que celui de la
rime et de I’assonance, et s’ajoutait aux effets du rigide protocole qui permet de
déterminer pour chaque époquéla valeur d’expressions toujours plus exagé-
rément flatteuses et successivement dépréciées.

A Porigine des titres de'ce genre s’¢tait trouvée la simple désignation du
calife comme émir des Croyants, désignation qui visait 3 faire reconnaitre son
rdle de chef réel et qui.suivait directement son nom, précédé lui-méme de la
formule ¢ le serviteur de Dieu » comme Pattestent encore aujourd’hui les ins-
criptions umayyades. Trés ot le calife avait ensuite officieusement regu le nom
de ¢ représentant de Dieu » (khalifa Allih), substitué au titre originel de «repré-
sentant {ou successeur] de PEnvoyé de Dieu » (khalifa Rasiil Alldh), et certains
califes abbassides devaient aller jusqu’3 se prévaloir eux-mémes de Pépithéte
¢ le pouvoir de Dieu sur terre », tandis qu’ils s’arrogeaient des « surnoms de
rigne » évoquant le soutien qu’ils recevaient de Dieu pour accomplir leur
tiche. On les vit ainsi s’appeler al-Mansir ou ¢ celui qui regoit le secours de
Dicu », al-Mutawakkil ‘ala Allih ou ¢ celui qui fait confiance & Dieu », al-

347



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Muktadir bi-Alldh ou « celui qui tire sa puissance de Dieu ». La relative sobriété
qui restait cependant encore de mise fut abandonnée au cours du x° siécle quand
les califes essayérent de compenser la perte de leur autorité réelle. On se mit &
appeler le souverain « Sa Présence Sainte et Prophétique », tandis que les émirs
investis de quelque puissance et les grands fonctionnaires eux-mémes recevaient
des surnoms de plus en plus développés.

L’enflure ne fit ensuite que croitre, dans Pentourage du souverain de
Bagdad comme dans celui du calife fatimide ou dans les Ftats reconnaissant
’autorité nominale de Pun ou de P'autre. A la fin du x1° siécle le grand sultan
saldjoukide était déjd appelé « le sultan magnifié, Pauguste roi des rois, le sei-
gneur des rois des nations, le roi de I’Orient et de I’'Occident, le maitre des
Arabes et des Persans, le pilier de I’Islam et des musulmans, ’ennoblissement de
ce monde et de a religion, le bras droit du calife de Dieu, prince des Croyants ».
Moins d’un siécle plus tard, il faudra une innombrable’série de titres simples et
composés pour annoncer la gloire d’un simple petit souverain artukide * d’Ana-
tolie, appelé en 1166 dans une inscription de Mayyéférikin « notre maitre Pémir,
le maréchal trés illustre, le seigneur, victorieux;vainqueur, savant, juste, cham-
pion de la foi, I’étoile de la religion, la noblesse de I'Islam, la distinction de
P’imam, celui qui tient les humains sous son patronage, la lumiére et la couronne
de Pempire, la splendeur et 'ornement dela Communauté, ’orgueil et la majesté
de la natjon, le pdle des rois et des sultans, le défenseur des champions dela foi,
le subjugueur des infidéles et des'polythéistes, le porte-parole des armées des
musulmans, le viatique du califat; le roi du Diyir Bakr *, I’émir de 1'Irak, de la
Syrie et de ’Arménie, le parangon des marches, la sphére des hautes qualités,
[...] Pétincelle de I’émir des Croyants ».

Parmi les formules.ainsi utilisées dans les textes épigraphiques ou le voca-
bulaire des chancelleries, les plus significatives se retrouvaient également sur
les monnaies que chaque dynaste local frappait 2 son nom tout en y reconnais-
sant la suzeraineté du calife.

[ ]

La majesté du souverain ne se manifestait pas seulement lors des audiences
oi1 ’entouraient ses courtisans et panégyristes. Elle apparaissait aussi au~-dehors
du palais lors de sorties qui, & partir d’une certaine époque, étaient devenues
aussi traditionnelles que les réceptions. Ces parades, lies & I'accomplissement
par le calife de ses devoirs d’imim, nous sont 4 vrai dire mal connues pour Bag-
dad et Samarra ot I’on sait pourtant que le calife, lorsqu’il quittait son palais,
passait & cheval entre deux haies de gardes, suivi de ses dignitaires et précédé du

348




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

préfet de police portant la lance qui constituait un des insignes du pouvoir,
pour arriver ensuite 4 la grande mosquée 2 la téte de son cortége et de ses trou-
pes. Mais dans la capitale fatimide les défilés solennels, qui nous ont été décrits
avec un vrai luxe de détails par les chroniqueurs, se déroulaient bien plus sou-
vent. Aux sorties de caractére religieux qui marquaient le début du mois de
ramadan ou bien la célébration de la Priére du vendredi tout au long de ce
méme mois comme aux deux fétes de la Rupture du Jeine et des Sacrifices,
s’ajoutaient des processions civiles qui avaient lieu pour le premier de I’an, pour
POnction du Nilométre *, pour 'ouverture du canal au début de la période
d’inondation du Nil et pour la féte shi‘ite de 'Etang de Khumm. Ces proces-
sions donnaient au calife et aux gardes 'occasion de sortir les armes et les harna-
chements de parade qui étaient préparés longtemps i ’avance ; elles étaient
suivies, derriére les rangs des eunuques de premiére catégorie et des dignitaires
associés au cortége, d’une fanfare et d’un détachement.d’énviron cing cents
hommes d’armes qui donnaient 3 ’ensemble une allure militaire et ajoutaient
i Penthousiasme soulevé  cette occasion dans les rues du)Caire. Mais 14 encore
les renseignements d’ordre topographique manquent pour se représenter la
scéne avec précision et c’est seulement dans le cadre récemment étudié de la
ville royale antérieure de Mahdiya que I'on peut proposer une restitution
vraisemblable du trajet suivi par les processions triomphales.

Aussi bien les sorties souveraines variérent-elles de fréquence et d’éclat

selon les lieux et les époques. Dans les‘débuts de I'Islam par exemple la grande
mosquée était contigué au palais, et le calife se contentait d’y accéder par une -
porte réservée pour y prononger; selon la tradition du Prophéte, le sermon
rituel : le défilé proprement ditse-trouvait donc réduit 4 sa plus simple expres-
sion. Plus tard, & Bagdad comme 3 Samarra, c’était une bonne partie de la capi-
tale que le souverain devait traverser pour accéder 4 la mosquée et 'occasion
s'offrait alors A certains-plaignants de s’approcher de lui et de lui présenter des -
requétes. A la fin du'1x® siécle o il s’était renfermé de nouveau dans son palais,
il y dirigeait la Pri¢re dans une mosquée intérieure qui avait rang de grande
mosquée sans que le peuple y edt accés. A partir du début du xe siécle enfin,
C’était de fagon exceptionnelle qu’il prenait la parole dans cette mosquée elle-
méme, vivant alors a Pécart de I’aristocratie, prisonnier désormais des gens 3 qui -
il avait délégué, bon gré mal gré, la majeure partie de ses pouvoirs et qui allaient
jusqu’a le séparer de ses anciens dignitaires. ,
Une autre occasion de paraitre publiquement et d’affirmer devant le
peuple sa qualité de chef de la Communauté était fournie au calife par Pobli-
gation ot il se trouvait de diriger en principe le Pélerinage annuel & la Mekke.

349




LA - CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

0. S0 100
yreeey L

46. PLAN DE LA VILLE ROYALE DE MAHDIYA AU X+ SIECLE
(D’aprés\A. Lézine, Mahdiya.)

Occupant une presqu’ile de la cBte tunisienne
qu'il avait été facile de fortifier\en barrant
Pisthme et en élevant un rempart- tout autour
du rocher, la premiére résidence du mahdi
fatimide se signalait encore-par la disposition
tntérieure de ses palaiss Les-deux palais d’Abid
I-Kasim (A) et de* Ubayd Alléh (B) devaient
en effet occuper, d’aprés une toute récente resti-

tution, les deux céotés d’une place monumen-
tale (C) relide par une large avenue (D) d la
grande mosquée (E) d’une part et d la grande
porte (F) de la ville d’autre part. Le tracé de
la cére, aujourd’hui un peu modifié, permet néan-
moins de reconnaitre en outre sur ce plan les
traces de Parsenal (G), élément indispensable
a la puissance de cette wille royale.

Sans doute ne s’en acquittait-il point de facon réguliére. Seuls certains souve-
rains abbassides eurent A cceur de se rendre dans la Ville sainte aussi souvent
qu’ils le pouvaient : Hiriin al-Rashid en particulier aurait eu soin, chaque année,
de conduire alternativement la Guerre légale et le Pélerinage. Mais lorsque le
calife ne se dérangeait pas lui-méme, il se faisait au moins représenter par un
personnage qu’il désignait et qui devait recevoir vraisemblablement une investi-
ture officielle au moment des solennités qui accompagnaient & Bagdad le départ

350




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

de la caravane. Ce chef du Pélerinage portait un titre peu 4 peu dévalué, mais
qui avait été d’abord fort honorifique si I'on songe que le futur al-Mansir
Pavait revendiqué du temps que régnait son frére al-Saffah : c’était en effet le
représentant visible & la Mekke du calife. La présence morale du souverain
était de plus symbolisée par un parasol, dont les Karmates réussirent 4 s’emparer
en 930, et par des étendards califiens que nous voyons représentés -encore,
3 Pépoque du calife al-Ndsir lidin Alldh, sur des certificats de pélerinage por-
tant Pimage du mont ‘Arafa.
°

Les activités guerriéres étaient encore pour le souverain une occasionde
sortir du cadre étroit de la vie palatine. Dés I'origine, les califes assumant la
responsabilité de la Guerre légale contre les infidéles ainsi que cellede larépres-
sion des révoltes avaient été en principe des chefs de guerre. A ce titre ils

passaient réguliérement en revue les troupes qui recevaient alors leur paie. La - -

cérémonie avait lieu généralement sur les vastes esplanades et avant-cours
sétendant au voisinage immédiat de la ville royale’ou parfois encloses dans
ses murs. Le fait est attesté 3 époque d’al-Mansir, mais aussi d’al~-Muktafi
qui se rendait pour ce défilé sur la grande place'qui servait aussi d’hippodrome.

11 était rare cependant, 3 I'époque abbasside, que le calife commandit en -
personne aux armées et I'exemple de Harfin al-Rashid, qui dirigeait lui-méme,
une année sur deux, les attaques contre les/Byzantins et qui mourut A Tis alors
qu’il y allait combattre un rebelle du Khurisin, ne fut pas souvent suivi. Ses
fils néanmoins Pimitérent en quelques occasions et al-Ma’'miin mourut lui
aussi loin de I'Trak, & Tarsus d’ou il surveillait les opérations en territoire byzan-
tin, tandis quun peu plus ‘tard al-Mu‘tasim réussissait une campagne auda-
cleuse en s’emparant d’Amorium. Au cours de semblables déplacements le
prestige souverain ne petdait pas ses droits et on nous décrit Pimmense tente
noire ot Hardin, installé sur des divans et des coussins noirs également, entouré
de ses auxiliaires et de ses principaux dignitaires, donnait encore audience peu
avant de mourir. Mais en général, au Ix® siécle, le calife ou bien déléguait un

arégent », tel le fameux al-Muwaffak, pour mater les rebelles, ou bien chargeait : L

le secrétaire & Parmée de préparer les campagnes militaires. Tout au plus al-
Muktafi se dérangea-t-il lui-méme pour accueillir & Rakka, en Syrie, les géné-
raux vainqueurs des bandes karmates, 4 qui il décerna des distinctions et en
compagnie desquels il rentra 3 Bagdad pour faire supplicier les vaincus. Il

faudra par la suite, au début du x® siécle, une situation désespérée pour que le N

calife al-Muktadir se décide a sortir lui-méme de la capitale 4 la téte des troupes

351




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

restées fidéles, et cette décision lui sera fatale. $’il n’en alla pas de méme chez les
Umayyades d’Espagne, émirs et califes, qui payérent davantage de leur per-
sonne, A l'instar de leurs ancétres de Syrie et en raison de leur établissement
dans une marche-frontiére de empire, les Fatimides ne montrérent pas plus
de zéle 3 défendre eux-mémes leur cause par les armes.

Une autre tendance s’était manifestée toutefois dés I’apparition des pre-
miéres dynasties provinciales indépendantes, appuyées comme celles des Sama-
nides ou des Ghaznawides sur les victoires initiales de leurs fondateurs ainsi que
sur le solide noyau des troupes d’esclaves et d’affranchis qui leur permettaient
de maintenir leurs conquétes. Les émirs et sultans qui régnérent alors étaient
avant tout des chefs militaires habitués a prendre I’initiative des opérations. La
situation se perpétua avec Pimmixtion de tribus turques constituées portant au
pouvoir leurs propres chefs, et ’ardeur guerri¢re des Berbéres, jointe aux
ressources des corps de gardes d’esclaves, contribua. de-méme 3 assurer en
Occident, en Espagne comme au Maghreb, le triomphe.de bien des pouvoirs
locaux. Dés ce moment, et peut-&tre plus encore.pendant cette période post-
saldjoukide ot des Etats islamiques rivaux eurent/ la fois 3 lutter entre eux et
3 riposter aux entreprises de diverses croisadess on vit pour un temps les apti-
tudes militaires devenir les qualités essentielles de souverains qui s’apparentaient
3 leurs contemporains chrétiens grandis-au sein des luttes de ’Europe féodale.
Chacun s’appuyait d’abord sur son solide’chéiteau fort ou sur la citadelle de sa
capitale, propre 4 résister 3 une guerre de siége comme 4 servir de base aux
coups de maijn offensifs. Chacun\y méditait son triomphe 3 partir d’une poli-
tique personnelle de combats et de ruses diplomatiques, tout en justifiant son
attitude par la valeur légale et religieuse de la Guerre sainte dont on n’avait
jamais autant vanté la nécessité. Et le mythe princier de I’époque, si différent
dans son incarnation-pratique de celui que connaissait I’dge d’or impérial,
apparait excellemment-dans un « manuel du prince » contemporain ol ’on voit
les premiers chapitres, rédigés dans I’esprit des anciennes traditions islamiques
et orientales, céder bient6t la place a des conseils réalistes qui traitent en quinze
points des difficultés rencontrées par chaque dynaste isolé dans sa principauté et
devant y faire face aux ambitions extérieures 4 force de ruses diplomatiques et
de stratagémes guerriers. Les développements consacrés aux aspects pratiques
de I’entretien et de ’équipement des forteresses y voisinent avec les ruses suggé-
rées pour les temps de siége et ’ensemble refléte le climat de la Syrie divisée des
croisades, dans laquelle luttérent entre eux tant de petits princes locaux en
attendant les efforts concertés de reconquéte menés par un Nir al-Din ou par
un Saladin. Ce fut dans ces régions d’ailleurs qu’allait ensuite atteindre 3 une

352




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

sorte de perfection Porganisation d’un Etat islamique & base militaire, celui des
Mamlouks, qui allait pendant plus de deux siécles modeler la physionomie
d’une classe dirigeante islamique constituée par des « hommes de sabre », choisis-
sant elle-méme, au milieu d’intrigues sanglantes, le souverain sorti de ses rangs.

Sans étre le plus souvent chef militaire, le calife abbasside de la grande
époque considérait néanmoins de son devoir de présider aux punitions exem-
plaires qui suivaient généralement tout triomphe remporté sur quelque groupe
rebelle. Ces chitiments avajent lieu publiquement et occasionnaient de grands
rassemblements de foule dans la capitale. Cest ainsi que le redoutable Babak,

fait prisonnier sous al-Mu'‘tasim, fut amené 4 Samarra pour y étre supplicié. -

Clest ainsi également qu’aprés la capture du chef karmate de Syrie, al-Muktafi
décida de frapper les esprits en procédant 3 Bagdad 4 une série d’exécutions
capitales dont les chroniqueurs ont gardé mention. Il ordonna aux chefs et aux
hommes de troupe de se présenter devant estrade qu’il avait fait dresser, Une
nombreuse foule arriva. Le préfet de police de Bagdad et'le'secrétaire 4 I’armée

vinrent prendre place sur Pestrade et on fit approcher’les prisonniers qu’al- S

Muktafi avait ramenés de Rakka, ainsi que des"Karmates emprisonnés qui
avaient été arrétés A Kiifa ; ils furent suivis du’Karmate al-Husayn et de son
oncle, portés sur une mule. Un groupe de trente-quatre prisonniers furent alors
exécutés publiquement, aprés qu’on leur eut coupé les mains et les pieds ; puis
ce fut le tour du Karmate et de son oncle;€t; en fin de journée, on mit d mort les
autres prisonniers au nombre d’environ-trois cents, dit-on. Pour terminer, le
corps du Karmate fut exposé sur un'gibet & I'entrée de I'une des portes de
Bagdad, selon un usage habituellement suivi pour les condamnés & mort. =
Maitre du chitiment, le‘calife était libre aussi d’accorder sa gricea un
rebelle. 11 délivrait alors un\amdn * ou promesse de vie sauve, qui cependant
n’était pas toujours respecté, Celui qui sollicitait un tel amén prenait généra-
lement la précaution d’exiger que P’acte fiit effectivement signé du calife, comme

fit le Alide Yahya ibn “Abd Allah sous al-Rashid. Mais cette garantie n’avait pas o

grande valeur et, en 'occurrence, la promesse diment accordée n’empécha point
le calife de décréter quelques mois plus tard, aprés consultation d’une assem-
blée de cadis, que des faits nouveaux I'obligeaient & annuler 'amén : le mal-
heureux Alide fut alors jeté dans une prison ol il mourut.

o
Marqué par ses prérogatives et les diverses obligations qu’il devait assumer,

Pemploi du temps du souverain islamique varia selon I'intérét que les califes,

353




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

émirs et sultans portérent personnellement aux affaires de PEtat, selon la possi-
bilité aussi que les uns ou les auntres purent avoir de gouverner réellement.
On ne saurait en effet comparer la vie menée par le premier Umayyade
Mu‘dwiya, telle du moins que nous la décrit le chroniqueur al-Mas‘adt *, et
celle de tel Abbasside de ’époque bouyide. Les tiches souveraines n’étaient
Plus, au milieu du xe siécle, comprises comme 2 la fin du vire et il n’était plus
question pour le calife, 3 une époque ou ses anciens subordonnés jouissaient
4 leur tour de leur propre pouvoir de décision, de recevoir par exemple
lui-méme, en cinq successives séances journaliéres, solliciteurs ou plaignants
d’une part, courtisans, favoris et officiers de I’autre, tout en partageant ses
heures entre les Priéres rituelles et le soin de régler dans leurs moindres détails
les affaires de I’empire et du gouvernement. Pas plus d’ailleurs ne lui convenait
le programme idéal rempli, toujours selon des sources littéraires, par le
deuxiéme Abbasside al-Mansiir qui, au vine siécle, passdit « tout le milieu de la
journée 3 donner des ordres, 3 nommer et destituer, des agents, A prendre des
décisions pour la défense des frontiéres et pour la sécurité des routes, A contré-
ler les recettes et les dépenses, 4 améliorer la‘sécurité et le bonheur de ses
sujets », puis lisajt chaque soir la correspondance des provinces et prenait soin
de demander conseil au personnage qu’il avait retenu a la Cour pour qu’il
passit la nuit aupres de lui. Cétait désormais le grand émir qui connaissait la
vie active d’un souverain, recevant chaque matin, aussitot aprés la Priére, son
propre vizir, puis faisant décacheter, les lettres récemment arrivées, les lisant
une 4 une et indiquant ensuite 3'son secrétaire particulier les réponses i leur
faire avant de les contrdler et de les signer lui-méme au cours de ses divertis-
sements de P'aprés-midi. Derniére étape d’une évolution qui avait auparavant
été marquée par Pallégement progressif des obligations califiennes 4 mesure
que s’institutionnalisait*le réle d’indispensable suppléant qu’était peu 3 peu
devenu celui du.vizir,

A moins dorc'que I’éminente personnalité du souverain réussit 4 s’imposer
au milieu d’un systéme gouvernemental 3 la fois pesant et organisé, la plus
grande partie de son activité se trouvait dérivée vers les modes variés de jouis-
sance et de divertissement qui correspondaient 4 I’image que Pon se faisait
alors de la dignité royale. Ces divertissements, décrits souvent dans les textes
littéraires, fournissaient les thémes du décor des habitations princiéres comme
de celui des précieux objets manufacturés. C’est 1 qu’on en peut trouver des
représentations caractéristiques, quoique souvent empreintes des réminis-
cences de civilisations antérieures.

» Un des thémes les plus fréquemment reproduits fut sans doute celui du

354




LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

souverain portant une coupe i ses lévres au milieu de danseuses, musiciens, .
échansons et autres serviteurs. Il avait été directement emprunté & une tradition
iranienne dont les ceuvres stéréotypées furent parfois recopiées exactement a
Pépoque islamique. Néanmoins ses interprétations abbassides ou ultérieures
devaient également refiéter certains aspects des festins et scénes de beuverie
qui constituaient une des habituelles occupations du prince et de son entourage.

D’aprés les récits des chroniqueurs, le calife se livrant a de tels plaisirs
donnait ordre généralement qu’on ne le dérangeit sous aucun prétexte. Seuls
quelques personnages conservaient exceptionnelle autorisation de se rendre
auprés de lui lorsqu’il était entouré des commensaux chargés de le distraire et
d’organiser la féte en réglant ses diverses entrées. Mais pour ces privilégiés
eux-mémes les difficultés ne manquaient pas lorsqu’il s’agissait de s’adresser
au maitre tout-puissant que I'ivresse rendait plus prompt i la cruauté ou aux
décisions irraisonnées et qui pouvait aussi bien distribuer des largesses que faire
exécuter séance tenante le convive qui lui avait déplu. Pour échapper & sa colére
il fallait avant tout faire usage d’une courtoise et parfaite connaissance de la
psychologie royale, louée par exemple dans tel récit bien connu o Pon voit
le calife al-Mu‘tasim apprécier Pélégance avec laguelle le cadi Ibn Abi Duw’dd

avait su venir lui présenter des requétes au cours d’une réunion d’intimes, - - :

sans en altérer 'ambiance de détente et de gaieté. Le souverain, aprés son départ,
ne s’était-il pas lui-méme écrié : « Par Djeu;-un homme pareil est un ornement :
on est heureux de P’avoir prés de soi; il ‘vaut des milliers de ses pairs. N’avez-
vous pas remarqué comme il s’est présenté, comme il a salué, comme il a pris
la parole, comme il a mangé et loué Jes mets ? Et cette aisance dans Pentretien!

Et comme il a su rendre gai notre repas! A un homme pareil on ne refuse rien
qu’il demande, & moins d’étre vil et d’extraction vulgaire. Par Dieu, il m’aurait -

demandé¢, dans cette méme assemblée ot nous sommes, la valeur de dix millions
de dirhams, que je ne-les’lui aurais pas refusés, car je sais bien qu’en retour il
m’aurait gagné des lonanges en ce bas monde et une récompense dans Pautre. »

Pour les détails de ces séances, il est ensuite facile de céder au lyrisme des - |

descriptions imaginaires dont un orientaliste d’esprit pourtant aussi critique
et sérieux que M. Gaudefroy-Demombynes a jadis donné P’exemple, en bros-
sant le tableau suivant de Pune d’entre elles : « Une longue et mince piéce
d’eau, lame d’argent lumineux od s’incrustent les nénuphars et les nymphées;
A droite et A gauche, des ifs et des cyprés s’y mirent avec un sourire grave;

i chaque bout, la montée de quelques marches de marbre ; deux pavillons = =

jumeaux ferment, durant le jour, leurs larges vérandas derriére le voile des
boiseries délicates, on la fantaisie recouvre si bien un fond géométrique impec-

355




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

cable que I'eil s’y perd comme en la complication infinie d’un songe; le soir,
A Pheure ou les parterres de fleurs achévent d’exhaler leurs parfums, les pan-
neaux s’ouvrent, sous la brise du crépuscule, aux bruits lointains du fleuve. »
N’est-ce point d’ailleurs le méme penchant pour une miévrerie subtile dont
témoignait déji 'authentique récit d’un chroniqueur ancien comme al-Tabari,
nous contant par exemple : « Je fus introduit, dit un visiteur, auprés du calife,
qui était assis en une salle tapissée d’une étoffe rose; elle s’ouvrait délicieu-
sement sur un jardin d’oul un arbre venait toucher de ses branches le ves-
tibule extérieur de la salle. Cet arbre était vétu de roses, de fleurs de pécher et
de pommier. Comme la tapisserie de la salle, tout cela était rose; jamais je n’ai
vu rien de si beau », jusqu’a ce qu’entrit un jeune esclave qui était vétu de rose
comme la salle rose et Parbre rose.

De fait rien ne devait étre ménagé pour ces séances en matiére de luxe. On
y connaissait I'éclairage fastueux des jardins abritant’ lés divertissements noc-
turnes, jardins comptés parmi les sujets préférés des. descriptions des poétes
qui aimaient 4 en louer les piéces d’eau peuplées d’oiseaux aquatiques, les jets
d’eau et les « canaux d’irrigation au milieu de la verdure, des palmiers et de la
vigne qui porte des raisins blancs et noirs » Autour de la scéne s’entassaient les
étoffes précieuses, tentures et tapis qui revétaient les murs ou le sol et qui
portaient habituellement des figures propres 3 susciter ’admiration des assis-
tants. Les costumes étaient coupés_dans de lourds tissus brochés ou dans des
soieries aussi impalpables que le légendaire chile rouge offert A al-Mutawakkil
le soir de son assassinat. Les-accessoires indispensables comptaient aussi bien
des piéces d’orfevrerie historiées dans la tradition sassanide que de précieux
flacons de cristal et des, plats ‘en faience chatoyante le plus souvent lustrée de
reflets métalliques, les.uns et les autres chantés en des vers célebres ol I'on
retrouve par exemple « la coupe d’or, que la Perse orne de figures variées, au
fond le chosroés.et, sur les cotés, des vaches sauvages que les cavaliers guettent
avec leurs arcs ». On consommait 3 profusion des mets variés et délicats, des
boissons telles que « vin vieilli longtemps au fond d’une amphore, bouillon-
nant sans qu’on voit de flamme », fait pour réjouir I’ceil par sa couleur et I'me
par sa chaleur généreuse, Il s’y mélait les vapeurs odorantes des cassolettes
et brile-parfums, auxquelles on ajoutait encore la senteur d’objets sculptés
dans le camphre ou I'ambre gris ainsi que celle des fleurs jonchant le sol ou
méme parfois déversées en pluie sur les convives selon une tradition classique
déja dans P’Antiquité. Des moyens de distraction pouvaient étre demandés a
de somptueux jeux de trictrac ou surtout d’échecs dont les pions avaient été
sculptés dans ’ivoire et le cristal de roche. Les amuseurs ne manquaient pas

356



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

non plus, parmi lesquels des acrobates et bouffons ou méme ces bateleurs
déguisés en animaux savants que nous font connaitre certaines fresques. De
cofiteuses fantaisies étaient encore représentées par des fétes de caractére
exceptionnel, telles que fétes nautiques avec barques chargées de musiciens
et de chanteuses, qui comptaient parmi les plus prestigieux déploiements
de luxe.

Ce raffinement du cadre s’accordait parfois avec le tour « littéraire » pris par
certaines séances ot avaient place de véritables « discussions dirigées » entre
savants personnages ou bien de plus aimables concours de poésie qui valaient
au triomphateur de généreuses récompenses. Mais il n’empéchait pas une
grossiéreté de meeurs dont il faut chercher la trace dans les libres expressions
des vers bachiques arabes ou dans I’humour épais de bons mots et d’historiettes
samusant A travestir en grotesques bouffons de savants et dignes personnages.
Une brutalité cruelle y faisait aussi écho aux caprices de. la_toute-puissance
souveraine et aux événements tragiques de la vie politique{ Certes la présence
du bourreau 2 Parriere-plan n’empéchait pas les plaisirs’ califiens de ne guere
différer en nature de ceux que prenaient les joyeux compagnons de I’époque’
dans des tavernes réputées, aupres de ces « corps gisants » d’amphores dont les
ruines de Samarra nous ont conservé des vestiges'gracieusement peints et dont
un poéte tel qu’Abl Nuwids * sut si bien vanter les charmes en disant :

Dans la joie, je ne cesse d’aspirér dme de I'amphore

et de boire son sang au creux de sa blessure,

jusquw'a ce que je me sente/double, deux dmes en un corps,
et qu’a mes ctés gise Pamphore, corps sans dme.

Certes encore les récits anciéns-qui nous sont parvenus — récits & préten-
tions historiques et non contes folkloriques plus tardifs semblables & ceux qui
ont trouvé place dans le.recueil des Mille er une nuits — sont presque tous
faussés par les opinions.de ceux qui nous les ont transmis dans leurs chroniques
et anthologies. Littérateurs et rapporteurs obéissaient en effet 4 des desseins
de propagande et aimaient 2 jeter le discrédit sur Ja mémoire de tel souverain,
transformé par eux, pour n’avoir point appartenu 3 la méme secte religieuse,
en fantoche ou en ivrogne A Iimage de l'autoritaire et orthodoze al-Muta-
wakkil que se plurent a charger caricaturalement mutazilites et shi‘ites, II
Nest point nécessaire non plus de prendre au pied de la lettre Phorreur de
certains détails, comme la scéne relatée par al-Isfahini & propos du calife
al-Saffah se faisant servir un repas sur les corps des Umayyades qu’il avait
fait massacrer et s’écriant ensuite que jamais il ne s’était délecté davantage.

357



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Mais méme en tenant compte de telles exagérations, le climat de bien des
épisodes n’en demeure pas moins pénible lorsque les plaisirs des réunions
joyeuses s’y entremélent de scénes d’orgie et d’assassinat, ou se caractérisent au
mieux par la douceur de « la détente faisant suite 4 'angoisse », comme le rap-
pelle le titre dun célébre recueil littéraire de Pépoque. Rares sont les notes sim-
plement sentimentales ou parfois mélancoliques que I'on trouve par exemple
dans Pévocation de la tristesse d’une esclave chanteuse brisant son luth pour
rester fidéle au souvenir de son premier maitre ou dans les pressentiments de
quelque favorite inquiéte. De telles nuances disparaissent le plus souvent au
profit de contrastes plus violents. Et les personnages féminins eux-mémes, dont
les charmes tenaient une grande place dans les divertissements — méme si la
beauté des éphébes leur fut souvent préférée —, figurent dans les récits moins
par le biais de telles évocations délicates que par celui des allusions lascives et
des propos obscénes rapportés 4 envi par poétes et littérateurs.

A ces divertissements cachés dans le cadre fastueiix du palais s’ajoutaient
les plaisirs sportifs qui offraient au souverain Poccasion de faire paraitre &
Pextérieur, plus librement que dans les grandes sorties de parade, la magni-
ficence de sa suite. Telle était la chasse, occupation « royale » s’il en fut, appré-
ciée selon une tradition fort ancienne en“Orient et spécialement illustrée par
les innombrables représentations sagsanides du roi tirant & I'arc sur oiseaux
et gazelles ou bien se mesurant 2 pied, avec son glaive, 4 des fauves dressés.
Distraction en méme temps qué manifestation symbolique de puissance, la
chasse était également considérée comme un entrainement profitable pour un
homme chargé de responsabilités gouvernementales. Non seulement elle lui
valait la gloire et bien des souverains furent réputés dans les annales pour leur
courage 2 traquer les bétes fauves; mais « & chasser constamment, dit un auteur
ancien, le souverain retire de multiples satisfactions dont la moindre est de Tui
faire voir, 4 lui et son escorte, les régions de son territoire favorables 3 Ia mise
en valeur, avecce qu’il y faudra ajouter ou retrancher [...] Il n’est point de
souverain qui, sorti A la chasse, n’en soit revenu sans quelque profit. Quil
s’agisse de ses montures, il les entraine et les tient en main quand elles ont
tendance 3 s’emballer; quant & son appétit charnel, il oublie, les humeurs
nocives de son corps, il les élimine, les articulations de ses membres, il les assou-
plit. $’il arrive que le cas d’un opprimé lui soit méconnu, Ia chasse donne 2 a
victime la possibilité de rencontrer son seigneur et de lui exposer le préjudice
qu’il a subi; ainsi obtient-il réparation. Quand, enfin, le prince s’adonne 4 la
poursuite du gibier, il augure, de sa réussite, de multiples avantages, sans Ia
moindre idée de-gain matériel. » . : »

358



LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN

Cette passion de la chasse, qui s’adressait aussi bien 2 1a chasse i courre
quaux techniques de Part de volerie, transparait dans les traités écrits alors
par des spécialistes comme dans les images plus lyriques de poémes cynégé-
tiques en honneur depuis I’époque préislamique. Elle entrainait la présence,
dans la suite de tout prince, d’une troupe de piqueurs, fauconniers et autres
organisateurs professionnels des chasses souveraines. Elle motivait Paména-
gement, au sein des villes royales, de véritables jardins zoologiques ot étaient
rassemblés des animaux sauvages plus ou moins rares, selon un usage qui
remontait, semble-t-il, aux souverains sassanides.

Il s’y ajoutait un goiit non moins vif de Péquitation, des exercices de vol-
tige et surtout de la pratique du jeu de polo qui offrait Poccasion de multiples
prouesses en champ clos. Au voisinage de tout palais se trouvait ainsi un
hippodrome, ou mayddn, qui était parfois utilisé pour la revue des troupes, mais
qui permettait aussi au prince de se livrer 3 son sport faveri-en compagnie de
quelques intimes ou dignitaires. C’est 4 Phippodrome par exemple que 'on
vit en 9o8 des conjurés tenter sans succes d’assassinen I€ jeune calife al-Muk-
tadir qu’ils cherchaient & &liminer de Ia scéne politique. LA encore se situeront
bien des épisodes de Ihistoire ultérieure des émirs et sultans qui ne cesseront,
eux non plus, de s’exercer & ce jeu, noble par excellence, que les traités écrits
a Pintention des cavaliers et officiels mamlouks mentionneront toujours parmi
les principales activités des classes militaires dirigeantes.

Mais si certains divertissements correéspondaient 4 une activité sportive
nécessaire pour un souverain digne de'ce nom, la pratique des plaisirs et le gofit
du luxe constituaient surtout les indispensables attributs de la puissance et de
la majesté princiéres, dans le déssein de faire impression sur les sujets comme
sur les Cours étrangéres. Ainsi s’explique en partie que les califes, lorsqu’ils
furent en butte aux difficultés financiéres, n’admirent jamais de diminuer leurs
dépenses somptuaires ent\¢-réduisant leur train de vie », pourrait-on dire, mais
préférérent considérer 'semblable éventualité comme le signe d’une inacceptable
déchéance. Ainsi s’explique aussi qu'une fois privés de tout réle gouverne-
mental, ils se fussent complus dans cette vie artificielle qui satisfaisait leur
prestige et correspondait donc 3 Pidée trés haute qu’ils ne cessérent jamais
de se faire de leur réle de successeurs du Prophéte et chc& md:spensables
de la Communauté.



N ;o




CHAPITRE IX

| LA VILLE ET
LES MILIEUX URBAINS

m COTE du milieu palatin, le milieu urbain constituait le second élément
important de la société islamique médiévale~Il comprenait certes la
foule anonyme des travailleurs — cette ‘dmma que tant de textes anciens

opposent A Paristocratie des gens de qualité ou kkdssa —, mais on y trouvait
surtout, issus de la classe secrétariale comme de)l’aristocratic marchande de
Ia cité, les membres d’une véritable élite intellectuelle ainsi que les représen-
tants par excellence de la communauté islamique en tant que telle, ces hommes
de science et de religion, distingués 2 la fois'par leurs connaissances théoriques
et leurs talents personnels, que nous dvons vus fréquenter & 'occasion la Cour
du prince, mais garder le plus souvent 4 son égard une prudente méfiance.
Tous habitaient, non loin de“la ville royale ou autour de hétel du gou-
vernement qui était généralément intérieur 4 Pagglomération urbaine, la « ville
islamique » au sens large; centre 2 la fois politique, économique, religieux,
intellectuel et artistiquéj. ou confort et sécurité permettaient au musulman
d’accomplir son idéal de vie. C’était 13 que se manifestait Pautorité du prince
-ou de son délégué, 12 que les marchands échangeaient et que les artisans tra-
- vaillaient, 13 qu’on accomplissait la Priére rituelle, seul signe visible de I'unité
de Ia Communauté, 13 qu’on élaborait les détails de la Loi, 12 qu’on écrivait,
qw'on construisait et qu’on décorait, 13 aussi qu'abondaient eaux courantes
et biens de consommation & c6té de ces objets de visite et de dévotion sur
lesquels reposait bien souvent le prestige légendaire et religieux de la cité. Et
la ville islamique avait une plus grande importance encore du fait qu'en ces
pays. arides ol I'Islam s’était répandu, I'habitat restait clairsemé et les petites
- bourgades souvemt inexistantes. La ville, moyenne ou grande, concentrait,

361




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

ainsi qu’on I'a vu en évoquant les productions artisanales ou industrielles,
toute activité autre que le travail des agriculteurs et la transhumance nomade,

D’ou cette idée, largement répandue, que de pareilles cités auraient toutes
présenté un méme visage typique et facilement définissable, répondant aux
besoins précis de la société musulmane. Toutes par exemple se seraient carac-
térisées par la place que grandes et petites mosquées, madrasas, couvents,
bains et autres organes liés 4 la vie religieuse non loin de souks ou bazars systé-
matiquement groupés le long de rues étroites, y auraient tenue sous la protection
d’une enceinte fortifiée, d’une résidence souveraine et parfois d’une citadelle
abritant 4 I'occasion le palais princier. Le trait le plus frappant de ce tableau
idéal aurait tenu i la fixité d’éléments fondamentaux, demeurés semblables 4
eux-mémes & travers les siécles, 4 instar de cet appel 4 la Priére qui continue
encore aujourd’hui de retentir cing fois par jour au-dessus des maisons
anciennes ou modernes et 4 Pinstar aussi de cette langue arabe, la langue par
excellence du culte et de la Révélation, qui reste commandée dans son évolu-
tion par la fixité de ses racines.

Pareille affirmation pourtant ne résiste point 4 sa confrontation avec la
réalité des faits et avec les données archéologiques permettant de remorter
ici ou 1a dans le passé de telle ou telle cité--Au cours des siécles, les villes isla-
miques furent multiples et différentes, variant d’une région et d'une époque
a Pautre, méme & Pintérieur de cette période médiévale qui fut continuellement
dominée par 'emprise du religieux sur le social comme par la permanence
d’un certain type d’économie. Elles grandirent en fonction de causes le plus
souvent naturelles, marquées par les mutations et les grandes transformations
historiques que connut«le.monde musulman lui-méme. Il y eut parmi elles
des villes méditerranéennes et des villes d’oasis, des villes commercantes
appuyées sur les avantages de leur cadre naturel et des villes refuges profitant
au contraire de-eur isolement, des capitales dynastiques vouées ensuite 4 un
irrémédiable déclin et des villes sanctuaires continuant de jouir de leur ancienne
célébrité, Elles naquirent et disparurent comme toutes les autres cités du monde,
revétant des aspects divers selon qu’elles avaient été créées de toutes picces en
quelque lieu jusque-1a désert ou s’étaient au contraire superposées 4 d’anciens
foyers actifs de civilisation.

L’existence de milieux urbains marqués par 'Islam et conservant en quel-
que période et quelque lieu que ce soit des maniéres de vivre et de penser pro-
fondément apparentées ne justifie en fait que dans I’abstrait la notion de cité
islamique. Cette notion devient méme source d’erreurs lorsquon Pidentifie
. avec tel ou tel exemple de ville choisi arbitrairement. Aussi bien doit-on sé

362



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

méfier de la tendance qu’eurent certains & projeter dans le passé Pimage de ces
« médinas » populeuses et désordonnées que ’on voyait encore vivre au début
du xxe siécle dans des pays islamiques lentement ouverts aux influences
modernes. De méme serait-il imprudent d’étendre indfiment les résultats
fournis par I'étude de cas urbains isolés, tels ceux qui ont montré par exemple
Pimpuissance des dirigeants islamiques 4 lutter contre une dégradation progres-
sive des principes de Purbanisme * antique, sans tenir compte des efforts
positifs accomplis en d’autres cas par ces mémes dirigeants. Et 4 tout exposé
visant 3 préciser ce que purent étre les traits fondamentaux de la cité islamique,
car ils existent tout de méme sous la diversité des réalisations concrétes, il
sera sans doute bon de superposer des remarques plus précises visant & situer
dans une perspective historique les visages originaux que cette méme cité put
revétir au cours des siécles, sous Peffet d’une évolution lente, mais indéniable.

Centre politique, la ville islamique de la période.classique possédait une
résidence « émirale », si¢ge de I'autorité d’un gouverneur plus ou moins indé-
pendant. Cette résidence se trouvait le plus souvent au centre des villes neuves
fondées aprés la conquéte, mais pouvait aussi étre abritée dans une citadelle
contigug, ainsi qu’on le remarque dans telle ville iranienne comme Nishapar
ou syrienne comme Alep ou Damas. Le dernier cas fut d’ailleurs la régle aux
époques d’affaiblissement du pouvoir ‘central, lorsque la ville s’identifiait 4 un
ensemble protégé par un rempart dont certains de ses quartiers débordaient,
mais dont la sécurité restait,indispensable & ses organes vitaux. Mais Ia ville
fortifiée n’ayant jamais acquis comme dans ’Europe médiévale une autonomie
lui permettant de se libérer de la tutelle du prince, la premiére place y demeura
toujours réservée 2 un < hotel du gouvernement » qui occupa certes au cours
des si¢cles des lieux fort divers ainsi qu’une plus ou moins grande superficie,
mais qui ne cessa de symboliser le réle effectif du prince ou de son représentant
dans Ia vie de la cité.

A cet édifice officiel se rattachaient, peut-on dire, les hétels particuliers
qui abritaient, 3 Pintérieur de Ia ville et parfois sur des terrains concédés par
le prince 2 cet effet, les principaux membres de I’aristocratie militaire, entourés
eux-mémes de leur propre Maison et de leur propre clientéle d’hommes
d’armes. L’importance prise & I'époque mamlouke par exemple par de telles
habitations, réservées A des gens que leurs fonctions et leur origine étrangére
séparaient du reste de la population urbaine, concourait 4 modeler la physio-

363




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

nomie de la ville od devaient étre notamment prévus 2 leur intention de vastes
esplanades et hippodromes, utilisés pour la revue des troupes ou Paccomplis-
sement des exercices équestres, et des souks spécialisés, les souks dits « aux
chevaux », ol les cavaliers pouvaient se procurer tous les équipements néces-
saires. D’un autre cdté, Photel du gouvernement, qui avait, dans les premiers
temps, suffi 4 loger les divers offices liés 4 Pexercice du pouvoir direct ou par
délégation, ne demeura pas toujours seul 2 concentrer P'activité politique de
la cité : aux époques zankide et ayyoubide en Syrie par exemple, il devait lui
&tre adjoint un « palais de justice » installé dans un batiment indépendant
extérieur 2 la citadelle et destiné aux séances de « redressement des abus » qui
§’étaient alors développées dans le sens d’une sorte de justice féodale.

Mais la cité islamique classique n’était pas seulement marquée par son
role de centre politique. Intense foyer de vie économique, lorsqu’il s’agissait
d’une ville digne de ce nom et non d’une simple place-forte, elle comprenait
des marchés qui lui valaient son aspect pittorésque et animé, Les bou-
tiques, odt des artisans vendaient les produits~qu’ils fabriquaient eux-mémes
et ob des marchands proposaient les marchandises qu’ils avaient achetées 4
Pextérieur, étaient groupées pour former ces souks que d’aucuns considérent
comme caractéristiques de la ville musulmane en insistant sur deux points
quasi nécessaires 4 leurs yeux : spécialisation d’une part en tant que marchés
réservés 4 tel ou tel commerce et localisation d’autre part au centre de la ville,
Cest-a~dire prés de la grande mosquée.

Que les souks fussent spécialisés, le fait est certain, affirmé par les auteurs
anciens qui relatent par exemple la fondation de Bagdad ou celle de Samarra,
confirmé par 'ezamen des, quartiers marchands de villes contemporaines aussi
éloignées P'une de l’autre que Damas et Fés par exemple. Mais il s’agit 1 d’un
phénoméne moins_spécifiquement islamique quon ne veut parfois le croire.
Peut-étre hérité'en partie d’habitudes antérieures, il résultait non de prescrip-
tions juridico-religieuses, mais d’influences parmi lesquelles avaient df jouer
le type d’économie en vigueur A cette époque, le caractére encore trés rudimen-
taire de Porganisation marchande, Pabsence de distinction entre commerce de
gros et commerce de détail puisque fabricant et vendeur étaient souvent confon-
dus, 'usage méme, trés longtemps observé, de la vente aux enchéres par Pinter-
médiaire de courtiers. Certes Péthique islamique avait pu encourager le phé-
noméne par son double souci d’assurer la liberté de choix du client et d’exercer
sur les transactions un controle facilité par le regroupement dans un méme
lieu des marchés de méme catégorie. Mais on n'en a pas de preuve

tangible, :

364



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Ni la spécialisation ni la concentration des souks autour de la grande mos-
quée n’émient d’ailleurs toujours parfaites, loin de 1, et cela pour plusieurs
raisons. D’abord certains produits ne pouvaient étre stockés ni vendus ni méme
fabriqués que dans des emplacements ou des locaux spéciaux. Sans parler des
ateliers de potiers, teinturiers ou tanneurs, il y avait le cas des « fruits et légumes »
qui, 3 Alep et dés les premiers temps, occupaient un marché particulier, la
«halle aux pastéques », installé 2 une porte de la ville pour que soit facilité le
trafic quotidien des maraichers. Le marché des tissus précieux de son coté
se tenait, dés une époque ancienne en Syrie, dans un bétiment fermé et tout
particuliérement surveillé, la kaysariya *. Les orfévres disposaient aussi, en
général, d’un souk aménagé A leur intention et permettant une meilleure pro-
tection de leurs objets et métaux de valeur.

11 arrivait d’autre part que de nouveaux quartiers se fussent créés rapi-
dement dans une ville, entrainant parallélement la multiplication,et la dispersion
des marchés. Des cités telles que Bagdad ou le Caire, célébres pour leurs conti-
nuelles transformations au gré des événements politiques; virent leurs souks
se déplacer avec la méme facilité. Ailleurs, lorsque le«centre urbain demeurait
le méme, des faubourgs s’y ajoutaient bien souventret des foyers commercants
secondaires, mais comprenant toujours les mémes éléments essentiels, s’éta-
blissaient dans les quartiers neufs. En outre,de nouveaux besoins pouvaient
toujours apparaitre, qui engendraient des activités artisanales auparavant moins
en faveur, sinon méme inconnues. L’installation de Turcomans dans les villes
syriennes 4 I’époque saldjoukide eut ‘par exemple pour conséquence de mul-
tiplier en ces lieux les « souks aux chevaux » déja cités et ces nouveaux marchés
se groupérent non pas 3 proximité du centre, mais auprés de la citadelle ou
dans les faubourgs excentriques-qu’habitaient les nouveaux venus. De méme
vit-on 4 lIa méme date s’installer & Damas, le long de la « route du Pélerinage »
qui sortait de la ville pour s’enfoncer vers le sud, nombre de marchands offrant
aux pélerins, dans le faubourg dit du Maydén, les objets de premiére nécessité
que ceux-ci devaient acheter pour le voyage. Les souks étaient donc beaucoup
plus mobiles qu’on ne le dit souvent et qu’il n’apparut aux historiens examinant
la structure des villes musulmanes au début du xxe si¢cle. Nous venons de citer -
quelques exemples de transformations propres aux cités syriennes, mais ceux-ci
ne furent pas isolés. Si Porganisation des quartiers marchands est moins bien
connue dans des villes telles que Bagdad, les quelques renseignements des
chroniques montrent que 14 aussi il y eut des déplacements suivant, sur chaque
tive, les mouvements de la population.

Quant 3 ]a situation occupée de préférence par les souks A intérieur de

365



LA CIVILISATION -DE L’ISLAM CLASSIQUE

Ia ville, elle n’était pas non plus aussi constante qu’on I'a cru. S’il arrivait sou-
vent que les boutiques les plus importantes et les plus actives fussent groupées
autour de la grande mosquée, dont les portes étaient alors désignées par les
noms des allées sur lesquelles elles ouvraient — tel était le cas 2 Damas, par
exemple, ou dans la premiére Samarra —, cette régle n’était pas toujours obser-
vée. Cest ainsi que dans la Bagdad d’al-Mansir les artisans et commercants
avaient été rejetés hors de la Ville ronde qui comprenait Ja grande mosquée et
le palais. Ailleurs, en Iran notamment, les souks pouvaient étre établis, comme
a Nishapir, dans un faubourg distinct 4 la fois de la basse ville et de la citadelle
ou, comme & Herat, auprés des quatre portes menant aux différents faubourgs.
Ailleurs encore, comme en Espagne a Cordoue, les souks s'¢tendaient entre
la grande mosquée et la porte orientale de la ville, du cbté opposé au palais
qui avoisinait le sanctuaire & Pouest. Des solutions différentes étaient ainsi
adoptées selon les nécessités locales et il est finalement trés difficile de dresser
de ce point de vue un schéma type de la ville islamique ancienne. Son organi-
sation dépendait 4 la fois de sa nature, ainsi que delsa tendance & I’expansion ou
au repliement, et de la place qu’y occupaient.au début, et la mosquée, qui
attirait les activités commerciales par son (ptestige de lieu de réunion, et la
résidence princiére, qui les écartait paf, crainte des mouvements populaires
sans pouvoir pour autant se passer, d’¢lles. Les souks n’étaient en fait proches
de la grande mosquée que si cette(derniére avait été construite loin du palais.
Le groupement, que I'on a longtemps cru idéal, de I’ensemble des souks autour
de Passociation mosquée-palais,-ne pouvait se maintenir dés que la ville attei-
gnait un certain degré de’croissance.

En revanche, se trouvait toujours en bonne place dans la ville islamique
le monument indispénsable a sa vie religieuse et intellectuelle et destiné &
s’agrandir avec leCdéveloppement de sa population qu’était la mosquée ou
djémi ¢ utilisée, pour la Priére commune du vendredi 2 midi. Toute agglomé-
ration importante devait étre pourvue d’un tel édifice qui se distinguait des
simples oratoires ou masdjid, fréquentés pour la Priére non solennelle, aussi
bien par son réle officiel que par 'ampleur de ses dimensions. L’importance
qu’y revétait chaque semaine le sermon de imim y imposait la présence d’un
minbar précieusement décoré, magnifié par le souvenir du temps ou le calife
y siégeait lui-méme ou bien y envoyait son représentant pour haranguer ses
sujets et recueillir A certaines occasions leurs doléances ou leurs prestations de
serment. Le batiment lui-méme restait fidéle, en dépit de variations locales,
aux exigences du culte communautaire pratiqué du temps du Prophéte dans la
cour de son habitation en méme temps qu’aux nécessités du faste princier qui

366



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

: : g I
£ ) “@% i 5 1 s .,\‘“m&i;d
i =
l
§
RS :
-m BR 2 77 =

Préislamique  al-Walid Malikshah, XIT* X1V Moderne  Indéterminé

47. PLAN DE LA MOSQUEE DES"UMAYYADES A DAMAS
(D’aprés K.A.C, Creswell, op. cit.)

Guvre du calife al-Walid I¢* qui la construisit
en 705 de toutes piéces sur Pemplacement de
Pancien temple de Zeus Damaskénos, devenu
entre-temps  Déglise  Sainr-Jean-Bapuiste, la
grande mosquée de Damas apparair' d la fois

bien souvent au cours des sidcles. Sa nef axiale d
toiture surélevée subit une compléte transforma-
tion qu moment owt y fut insérée, en 1080-1083,
une coupole centrale sur piliers massifs de type
saldjoukide, remplacée d la suite de Pincendie

comme le prototype de la « mosquée umayyade  de 1893 par une toiture moderne,

basilicale » et un_n tr

'y déployait & I'époque classique. Une vaste salle de priére, interprétée
en milieu umayyade comme une salle basilicale 4 nef axiale élargie et
en milieu abbasside comme un majestueux ensemble de travées orientées
paraliélement au mur du fond ou mur kibla, s’y accompagnait généralement
d’'une de ces cours & portique couvert périphérique dont le climat des pays
subdésertiques fait apprécier agrément et la commodité. L’imitation de cer-
tains usages palatins y avait fait figurer la réduction d’abside devenue, sous le
nom de mihrdb, Pemplacement privilégié vers lequel devaient se diriger les

367



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

| rpmmmen)
:’O‘J """"

::-::-::-::-::-::-::-::‘,\::"h::-::-::-:' SCESCTEmCIERCC

e

RN ERC AR CEAT TSRS TSR EETU N
.,
1
N
oy e pewer  pepm e e ey

[

regards des croyants, pour imiter les gestes de 'imim comme pour chercher
dans cette niche vide un symbole de Iinaccessibilité divine. L’habitude de
Pappel & la Priére s’était d’autre part combinée a d’anciennes réminiscences
architecturales pour justifier la présence, a Pextérieur, d’une ou de plusieurs
de ces tours, rondes ou quadrangulaires selon les régions et les époques, que

368



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

<~ 48, PLAN DE LA MOSQUEE
DIBN TULUN AU VIEUX-CAIRE
(D’aprés K.A.C. Creswell, ibid.)

Construite entre 876 et 879 par un ancien officier
turc des Abbassides, devenu en Egypre un
dynaste semi-indépend. la quée de la
ville royale d’al-Katd’i*, fandee par Ibn Tdlin
prés de Fustdr, refléte dans son plan Pimitation
consciente de la mosquée d’al-Dja‘fariya ou
Abd Dulaf a Samarra. De dimensions moins
imposantes, elle comporte en effet, a lintérieur
de deux enceintes successives, le méme type de
salle de pridre peu profonde et de portiques d
double rangée d’arcades, dont la couverture
reposait sur de lourds piliers rectangulaires de
brigue cuite, cantonnés de colonnettes.

49. PLAN RESTITUE
DE LA GRANDE MOSQUEE
DE KAIROUAN EN 862
(D’aprés A. Lézine, Architecture de PIfrigiya.)

Ce spacieux édifice dont la salle de priére avait
été légérement agrandie par rapport & la pre-
miére construction aghlabtde de 836, superposée
elle-meme @ une ancienne fondation de 774 aux

vraisemblabl t  plus. “réduites,
. constitue un excellent exemple de.mosquée de la
période classigue. Dans Pordonnance d’une
salle de priére @ colonnes, mettant en ceuvre un
procédé habituel pour les monuments de pierre,
on reconnait le maintien de traditions umayyades
telles que Porientarion des nefs perpendiculaires
au mur kibla autour d’une nef axiale élargie et
surtout Puti.isation de motifs de coupole déja
illustrés par Vexemple de la mosquée de Médine. ° 10 20 30 40 som

Pon appelle des minarets *. Enfin Pespace spécial réservé au souverain, ou
maksfira, qui fut par moments congu comme une sorte d’enceinte grillagée en
bois, en arriva aussi 2 tenir dans la structure du monument une place impor-
tante et 4 commander certains aspects de son évolution ultérieure,

Nombreux furent en effet les chefs-d’ceuvre architecturaux réalisés 2

369



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

's0. PLAN DE LA GRANDE MOSQUEE
DE CORDOUE —

(D’aprés G. Margais, PArchitecture
musulmane d’Occident.)

Célébre par la forét de colonnes de sa salle de
pridre, la grande mosquée de Cordoue fut un
monument tour particulidrement remanié au
cours des siécles : en période islamique d’abord,
ot: elle fir Pobjet aprés sa fondation en 785 de
trois agrandissements successifs (A), en 833,
961 et 987, répondant & Paccrois: t de popu-~ IR
lation de la ville; aprés la reconquéte ensuite, R

oi sa transformation en cathédrale y entraina
de complétes modifications de structure. Son
ordonnance primitive typiquement umayyade,
avec nef centrale élargie, se distingue cependant
aisément sur un plan (B) qui permet aussi
d’apprécier le caractére somptueusement déco-
ratif de la section d’oratoire que fit construire
al-Hakam 11 ; on peut y reconnaitre notamment
Pensemble de couvertures en coupole magnifiant
Pempl, du mihrdb.

| oyl

IEE RTE h

cedecodoe o 5>

N 1

.

———————— -

e esgmeeEespony

Pépoque classique sur le théme)initialement simple de la mosquée, devenu
ensuite pour tout dynaste Poceasion de se singulariser par une construction
plus prestigieuse encore-que celles de ses prédécesseurs ou rivaux. Dans la
construction solide de ‘ce'lieu de réunion par excellence, qui abritait 2 l'origine
fe Trésor des musulmans comme le tribunal du cadi ou le cercle d’enseignement
du professeur, se-trouvaient chaque fois matérialisées la grandeur et la richesse
du prince comme.celles de la ville. En méme temps un sentiment du sacré qui
allait grandir & mesure que P'on s’éloignait de I'Islam primitif et que la Maison
de la Communauté se trouvait réservée a des fonctions uniquement religieuses
explique le respect dont les grandes mosquées commengaient d’étre entourées
et qui allait leur valoir d’échapper, mieux que les palais, 4 la ruine et aux
dégradations.

Certes il serait fastidieux d’évoquer dans le détail les plus célebres de ces
édifices, ceux qui, comsne les mosquées de Damas, de Samarra, du Caire, de
Cordoue ou de Kairouan, perpétuent le souvenir de I’art des premiers Umayya-
des, des grands .Abbassides, des Toulounides et Fatimides, des Aghlabides et
des Umayyades d’Espagne. Notons pourtant que, selon les régions, furent

370



l\oooooo .................

o o

-]
-]

o000

995609080

-]
]
(-]
o
]
Qo
d

MILIEUX URBAINS
o o

9 o o

fod
(-]

¢ 0 o 9 o0 o
Q
.

o o
e o o
¢ QO o

Q

o ¢ o
e °0 o

o o
o o o
9

e @ o o
oboo
) 0 o o

9 @ o o

® 9 0 o

LA VILLE ET LES

=g =

wom

371

2

R RT
OS2 LD

to




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mises a profit des ressources architecturales diverses. Formes et types de décor
passaient et repassaient d’une technique & Pautre, aboutissant chaque fois &
Pune de ces réussites originales qui allaient &tre imitées chacune dans son aire
géographique. D’oit le développement plus tardif d’édifices peu & peu éloignés
du prototype normatif des premiers siécles et devenus, par contamination
avec d’autres types monumentaux comme la madrasa et le mausolée ou par
exagération de certains traits locaux, aussi divers les uns des autres que ceux
que Pon connaitra sous le nom de mosquées mamilouke, ottomane ou safavide
par exemple.

Chaque ville ne possédait tout d’abord qu’une seule grande mosquée.
Mais lorsqu’elle atteignait une certaine ampleur, d’autres pouvaient étre érigées
ou aménagées pour suppléer le premier édifice. Clest ainsi que la métropole
de Bagdad au xe siécle ne possédait pas moins de,quatre, puis cinq sanc-
tuaires de ce genre. A I’époque cependant le cas\était rare et la période
post-saldjoukide seulement verra se multiplier des.'mosquées dans les cités
islamiques.

De nombreux oratoires de petite superficie et d’aspect plus modeste
étaient d’autre part disséminés dans la villé-on ils servaient aux Priéres jour-
naliéres accomplies en privé. Leur existence nous est attestée dés une €poque
ancienne. Il faut cependant attendre'le'x1r¢ siécle pour trouver, dans P'inven-
taire des monuments d’Alep laissé par un administrateur des souverains ayyou-
bides, une liste impressionnante ‘d’édifices de ce genre, appartenant aussi bien
A la section intra muros qu’aux faubourgs de la ville. Nombre d’entre eux
étaient situés dans le quartier commergant plein d’activité : ils y occupaient
parfois le premier étige d’une maison ; parfois encore ils se présentaient comme
de simples piéces, pourvues d’une petite niche constituant le mihrab et d’un
balconnet servant éventuellement 4 lancer P'appel 4 la Priére, ou bien se trou-
vaient intégrés'd 'd’autres édifices tels que coliéges, couvents ou mausolées.

A la méme époque d’ailleurs s’étaient multipliés dans les cités islamiques
les monuments religieux secondaires. Outre les mausolées, organisés parfois
comme de véritables complexes architecturaux, on comptait parmi eux
les hotels pour tribunaux religieux, les couvents qui hébergeaient les
membres d’ordres mystiques en plein développement, les hopitaux*
ou dispensaires, les écoles coraniques et surtout les madrasas destinées 4 'en-
seignement des sciences religieuses et spécialisées chacune dans I'enseignement
de branches différentes du droit ou de la Tradition, tous édifices se présentant
toujours comme-des fondations, privées ou royales, construites et entretenues
sur des sommes réservées A cet effet selon le systéme des wakfs.

372




LA VILLE ET LES

MILIEUX URBAINS

sr. PLAN DE LA MOSQUEE “ABBASSIDE DE NAYIN
(D’aprés S. Flury, in Syria, 1930.)

Ornée de décors de stuc dont le style a été invo-
qué pour permettre de dater du X¢ siécle Uen-
semble de la construction, la mosquée de ) Ndyin
illustre la vitalité en Iran du type de la mosquée
classique avec sa salle de priére d-nef axiale élar-‘

gie et ses profonds portiques entourant une petite
cour quadrangulaire. Les colonnes ont été rem-
placées dans cette architecture de brigue par des
piliers massifs, parmi lesquels les plus anciens
affectaient une forme circulasre.

Les constructions’ funéraires avaient été i lorigine limitées par les pres-
criptions interdisant de batir au-dessus des sépultures. D’olt cet aspect dé-
pouillé des premiers cimetiéres musulmans, vastes terrains parsemés de
pierres dressées et situés au-dehors du périmétre béti, qui allait se conserver
dans certains pays pauvres et traditionalistes. Mais on n’avait pas tardé A voir
apparaitre en Iran des tombeaux monumentaux princiers, contemporains des
premiers mausolées d’imams shi‘ites que Pon vénérait en Irak, et ces édifices
qui pouvaient se dresser dans la solitude devinrent le plus souvent les noyaux de
faubourgs habités ou méme de localités nouvelles. En méme temps s’était
développé dans les cimetiéres le godt des tombes marquées par des éléments

373




LA CIVILISATION DE

L’ISLAM CLASSIQUE

52. PLAN DE LA MADRASAFUNERAIRE D'IBN AL-ADIM A ALEP
(D’aprés\J. Sawvager, Alep.)

Petite madrasa syrienne avec mausolée-dont le
plan, typigue de I'épogue ayyoubide, révéle le
caractére fonictionnel et la sévére sobriété. A cbté
de la salle d coupole (A) abritant.dans un angle
du monument le tombeau du fondateur se recon-
naissent, d’un coté le motif monumental d’une salle
de priére a coupole (B) flanquée de deux salles

de cours (C) couvertes de méme fagon, de
Pautre un fwdn (D) utilisé pendant la belle
saison. Les cellules d’habitation (E), moins
hautes de plafond, étaient réparties sur deux
étages et le vestibule d’entrée (F) s’accompa-
gnait d’un portail,

sculptés en forme de stéles, de cippes, de prismes ou de cénotaphes, recouverts
eux-mémes parfois de coupoles ou de ces tours cylindriques, parfois de plan étoilé
et & toiture conique, dont les plus anciens spécimens se situérent dans le Djur-
djan et le Djildn . Tous ces monuments funéraires variés, qui devenaient ainsi
peu a peu inséparables du paysage urbain, se combinaient en outre & d’autres
édifices & mesure que les puissants ou célébres personnages susceptibles de voir
leur mémoire ainsi commémorée tenaient 4 profiter aprés leur mort du voisi-
nage des madrasas, couvents ou hopitaux dont ils avaient voulu s’acquérir
les mérites en assurant leur construction.

374




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Ces derniéres fondations avaient introduit dans la ville, au milieu de
maisons souvent légérement bdties, les silhouettes de constructions plus dura-
bles sinon toujours plus somptueuses. Leurs plans assez simples & Porigine,
puisqu’il s’agissait toujours de juxtaposer des cellules d’habitation pour étu-
diants, soufis ou malades et des pieces communes servant de locaux de réunion

$3. PLAN DE L’HOPITAL D’ARGHUN AL-KAMILI A ALEP
(D’aprés ¥. Sauvager, ibid.)
Euvre mamlouke du XIVe siécle, cet édifice  rieuses, inspirées @ la fois par les nécessités d’un

apparenté dans sa composition G une madrasa  fonctionnement complexe et par le désir d>imiter
témoigne de recherches architecturales plus sé-  les riches fondations contemporaines du Caire.

RO = . ks
: - 3 - B
= T o . ~
LT T3 o X .

r s i s e S it S . . !
T oo s e e e o (R R :
A Gl B0 i i 510 S 20 i o P N :
e L e L s e v (] :
S e e o S i P P e B e . [ :

5
Ly
8

375



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Sl
L/ \g
i L
& V4
) . Q i '\“\\\\\u\q

54 PLAN DE LA MADRASA GIFTE
MINARELI A ERZURUM

(D'aprés R. H. Unal,
Monuments islamiques anciens ¢’Erzurum.)

Madrasa d’Anatolie élevée sans doute au début
du X1V* sidcle sous Peffet d’influences locales et
franiennes conjuguées. Son histoire est assez
compliquée et ne permet pas de déterminer avec
certitude si son premier état s’accompagnait de
la présence d’un mausolée. Mais il est intéressant
de remarquer Pordonnance réguliére de la cour
centrale entourée de portiques interrompus
par quatre fwdns disposés en croix. Une seconde
série de cellules occupait le premier étage.

et de salles de priére; s’apparentaient & ceux des demeures privées. Clest 1a qu'll
faut chercher Pexplication de leurs premiéres structures, en dépit des discussions
oiseuses qui furent & ce propos longtemps soulevées chez les archéologues.
Il est évident aujourd’hui que la madrasa, comme d’ailleurs le couvent de
soufis ou I’hopital, n’eut pas toujours partout ’apparence d’un édifice a cour
centrale sur laquelle ouvraient quatre iwans, apparence qui ne lui fut jamais non
plus réservée. Mais les habitudes locales, se combinant avec la tendance & imiter
ici ou 13 quelques monuments servant de modéles, lui valurent une grande
variété de structure selon les lieux. Qu’il s’agisse en tout cas des modestes madra-
sas syriennes ayyoubides, des constructions contemporaines plus grandioses
élevées dans I’Anatolie saldjoukide ou des édifices mamlouks dont la madrasa du
sultan Hasan au Caire constitue ajuste titre 'exemple le plus fameux, nous nous

376




LA VILLE ET LES

MILIEUX URBAINS

trouvons toujours devant des monuments embellissant la cité post-saldjoukide
par le soin avec lequel y étaient décorées leurs fagades et transposé, pour de
petites constructions urbaines répétées 4 de nombreux exemplaires, le théme du

§5. PERSPECTIVE ISOMETRIQUE RESTITUEE
DU BAIN D’AL-SULTAN A DAMAS
(D’aprés M. Ecochard et C. Le Ceur, op. cit.)

La vue en élévation permet d’apprécier d sa
wraie valeur architecturale un de ces monuments
fonctionnels bien congus, quoique extérieurement
peu esthétiques, que Pon rencontrait en grand
nombre dans la ville islamique post-saldjoukide.
I Sagit ici d’un bain public de belle qualité,
construit en 1303 et amélioré encore au XV sié-
ce par le sultan mamlouk Ka’it Bdy, qui
alliait les caractéristiques des bains a plan centré

et des bains & plan rectiligne représentés a
Pépoque. On y remarque, d la suite d’une salle
de déshabillage particulidrement spacieuse, la
succession de petites salles tidde, chaude et trés
chaude sous lesquelles p ient les duits de
fumée assurant le chauffage par le sol (la cons-
truction sur hypocaustes est alors abandonnée),
tandis que Iétuve recevait en outre directement
la vapeur d’une chaudidre_contigué.

377



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

portail triomphal qui avait été longtemps réservé au palais ou 4 la mosquée.
Ainsi ces divers édifices, qui étaient pourvus chacun d’un oratoire identifié
parfois 4 une véritable mosquée, donnaient a la ville post-saldjoukide un de ses
aspects les plus significatifs et commandaient en quelque sorte son urbanisme
sans que leur essor dit étre considéré comme typique de la ville islamique en
général,

Auparavant la vie religieuse et intellectuelle ne connaissait en effet d’autre
cadre que mosquées, oratoires et parfois maisons privées dans lesquels ensei-
gnaient les hommes de loi. Tout au plus peut-on attribuer encore a I'influence
des prescriptions religieuses la multiplication des bains a étuve, ou hammdm, qui
permettaient d’accomplir I’ablution majeure imposée avant la Priére en cas de
souillure préalable et qui étaient donc considérés par certains comme de véri-
tables annexes des lieux de priére. Mais, de méme que.les hamméms, avant
d’&tre ainsi adoptés par Islam, appartenaient 4 une civiliSation plus ancienne ot
I’on sait la place tenue par les thermes, de méme la ville islamique s’était inspirée
sur bien des points de la ville hellénistique ou byzantine i laquelle elle s’était
jadis peu a peu substituée.

®

De Phéritage antérieur relevaient(notamment certains types de quadril-
lage régulier de rues et de quartiers dontil sera question plus loin et qui furent
plus fréquents dans la cité islamiqueancienne qu’on n’a souvent voulu le dire.
Mais cet héritage joua surtout'en faveur d’une abondante adduction de I'eau
i la cité et de sa généreuse‘distribution 2 tous les édifices publics et privés.
Fontaines et bassins, accompagnés souvent de ces inscriptions dédicatoires qui
en reliaient les bienfaits aux accents lyriques du Coran sur ie théme de I'eau ou
aux injonctions pieuses) faisant de cette aumdne le premier acte de générosité
recommandé, se situaient en effet dans la ligne de constructions antiques comme
les nymphées, De méme en allait-il pour citernes et aqueducs qui pe sauraient
étre portés au seul crédit de la civilisation islamique et dont on doit se contenter
de souligner avec quelle maitrise nouvelle et quels perfectionnements techniques,
attestés par exemple dans les travaux hydrauliques des Aghlabides en Tunisie
récemment étudiés, ils furent soit améliorés dans les sites anciennement habités,
soit créés de toutes pitces dans les localités nouvellement fondées.

L’eau était amenée de fort loin, mise en réserve, distribuée et comptabi-
lisée pourrait-on dire grice A un systéme de chiteaux d’eau et de répartiteurs
secondaires dont le fonctionnement est bien connu pour les villes de Damas et
Alep. Des canaux, alimentés comme 4 Damas par de simples saignées 4 des

378




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

cours d’eau ou comme 3 Hama par Iutilisation de machines élévatoires, canaux
dont on a vu 'importance dans la mise en ceuvre des terres, occupaient 14 encore
une place de premier plan que venait parfois suppléer, dans certains sites ur-
bains défavorisés, le recours au transport de ’eau par des bétes de somme. Des
réglements minutieux semblables 4 ceux que I'on connaissait pour Pirrigation
des oasis assuraient la bonne marche de cette organisation plus marquée de
préoccupations édilitaires, empruntées peut-étre a P’Antiquité mais intégrées
aux habitudes islamiques, qu’on ne le souligne habituellement.

Le méme éclectisme pratique soucieux de faire fructifier un patrimoine
antérieur s’était d’ailleurs également manifesté dans le domaine religieux.
L’exemple le plus frappant en est fourni par le cas des « villes saintes » adoptées
par PIslam ol L'on doit ranger aussi bien la Mekke, au Haram déja sacré du
temps du paganisme, que les cités palestiniennes révérées par la tradition juive
et chrétienne, telles que Jérusalem ou Hébron *. Le cas de la"Mekke est assu-
rément unique, puisque I'islamisation du lieu de culte y fut 'ccuvre du Propheéte
Iui-méme, superposant ’enseignement du Coran 2 des rites dont il assurait la
compléte transposition. Mais Pambivalence des sentiments développés pendant
le Moyen Age islamique 4 I’égard des « gens du Livre », dont bien des traditions
scripturaires avaient été assumées sous une forme ou une autre par la nouvelle
religion, aboutit 2 I'adoption également durable des sanctuaires auxquels se
rattachaient des souvenirs juifs ou chrétiens:

Le cceur de la Jérusalem musulmane resta ainsi toujours constitué par I’an-
cienne esplanade du Temple, sur laquelle devaient s’¢élever, 4 partir du début
du virre siécle, les plus célébres monuments religieux de I'Islam apres la Ka‘ba
de la Mekke et la mosquée de Médine, & savoir cette Coupole du Rocher et cette
Mosquée lointaine qui brillént-encore aujourd’hui d’un incomparable éclat en
dépit des destructions et(des remaniements dont elles furent 'objet. Et le fait
d’islamisation d’un lien'de culte préexistant, qu’on observe avec la méme netteté
dans le cas du Haram 'd’Hébron ou dans les divers sanctuaires des Sept Dor-
mants *, dominait de méme la structure des nombreuses autres agglomérations
urbaines ot la grande mosquée s’éleva tout naturellement, comme & Damas, 4
Pemplacement exact qui avait été celui de temples paiens ou chrétiens antérieu-
rement vénérés. La encore cependant le tournant marqué dans I’évolution de
Ia civilisation islamique par les transformations de ’époque post-saldjoukide
devait avoir ses répercussions sur la physionomie de la cité. Ce futa partir du
xue sidcle que se multipliérent dans les agglomérations urbaines de toute ori-
gine les résurgences d’anciens sanctuaires ou lieux de pélerinages. Vénérés par
une piété populaire parfois superstiticuse, ils furent soit adoptés tels quels,

379




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

portail triomphal qui avait été longtemps réservé au palais ou a la mosquée.
Ainsi ces divers édifices, qui étaient pourvus chacun d’un oratoire identifié
parfois 4 une véritable mosquée, donnaient 4 la ville post-saldjoukide un de ses
aspects les plus significatifs et commandaient en quelque sorte son urbanisme
sans que leur essor diit étre considéré comme typique de la ville islamique en
général,

Auparavant la vie religieuse et intellectuelle ne connaissait en effet d’autre
cadre que mosquées, oratoires et parfois maisons privées dans lesquels ensei-
gnaient les hommes de loi. Tout au plus peut-on attribuer encore 2 I'influence
des prescriptions religieuses la multiplication des bains 4 étuve, ou hammdm, qui
permettaient d’accomplir ’ablution majeure imposée avant la Priére en cas de
souillure préalable et qui étaient donc considérés par certains comme de véri-
tables annexes des lieux de priére. Mais, de méme que les hammams, avant
d’8tre ainsi adoptés par I'Islam, appartenaient 4 une civilisation plus ancienneot
P’on sait la place tenue par les thermes, de méme la villeislamique s’était inspirée
sur bien des points de la ville hellénistique ou/byzantine 3 laquelle elle s’était
jadis peu & peu substituée,

®

De I’héritage antérieur relevaient_notamment certains types de quadril-
lage régulier de rues et de quartiers dont il sera question plus loin et qui furent
plus fréquents dans la cité islamique ancienne quon n’a souvent voulu le dire.
Mais cet héritage joua surtout.én faveur d’une abondante adduction de Peau
a la cité et de sa généreuse‘distribution & tous les édifices publics et privés.
Fontaines et bassins, accompagnés souvent de ces inscriptions dédicatoires qui
en reliaient les bienfaits aux accents lyriques du Coran sur le théme de 'eau ou
aux injonctions picuses faisant de cette aumdne le premier acte de générosité
recommandé, se‘situdient en effet dans la ligne de constructions antiques comme
les nymphées. De méme en allait-il pour citernes et aqueducs qui e sauraient
étre portés au seul crédit de la civilisation islamique et dont on doit se contenter
de souligner avec quelle maitrise nouvelie et quels perfectionnements techniques,
attestés par exemple dans les travaux hydrauliques des Aghlabides en Tunisie
récemment étudiés, ils furent soit améliorés dans les sites anciennement habités,
soit créés de toutes pitces dans les localités nouvellement fondées.

L’eau était amenée de fort loin, mise en réserve, distribuée et comptabi-
lisée pourrait-on dire grice 4 un systéme de chiteaux d’eau et de répartiteurs
secondaires dont le fonctionnement est bien connu pour les villes de Damas et
Alep. Des canaux, alimentés comme 4 Damas par de simples saignées & des

378




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

cours d’eau ou comme 4 Hama par P'utilisation de machines élévatoires, canaux
dont on a vu P'importance dans la mise en ceuvre des terres, occupaient la encore
une place de premier plan que venait parfois suppléer, dans certains sites ur-
bains défavorisés, le recours au transport de P’eau par des bétes de somme. Des
réglements minutieux semblables & ceux que I'on connaissait pour Iirrigation
des oasis assuraient la bonne marche de cette organisation plus marquée de
préoccupations édilitaires, empruntées peut-étre 4 I’Antiquité mais intégrées
aux habitudes islamiques, qu’on ne le souligne habituellement.

Le méme éclectisme pratique soucieux de faire fructifier un patrimoine
antérieur s’était d’ailleurs également manifesté dans le domaine religieux.
L'exemple le plus frappant en est fourni par le cas des « villes saintes » adoptées
par Islam ol l'on doit ranger aussi bien la Mekke, au Haram déja sacré du
temps du paganisme, que les cités palestiniennes révérées par la tradition juive
et chrétienne, telles que Jérusalem ou Hébron *. Le cas de la-Mekke est assu-
rément unique, puisque P’islamisation du lieu de culte y futI’euvre du Prophéte
lui-méme, superposant P’enseignement du Coran i des, rites dont il assurait la
compléte transposition. Mais Pambivalence des sentiments développés pendant
le Moyen Age islamique  I’égard des « gens du Livre », dont bien des traditions
scripturaires avaient été assumées sous une forme)ou une autre par la nouvelle
religion, aboutit 3 Padoption également durable des sanctuaires auxquels se
rattachaient des souvenirs juifs ou chrétiens.

Le cceur de la Jérusalem musulmane resta ainsi toujours constitué par I'an-
cienne esplanade du Temple, sur laquelle devaient s*élever, 4 partir du début
du vrmre siécle, les plus célébres monuments religieux de I'Ilslam apres la Ka‘ba
de J]a Mekke et 1a mosquée de Médine, 2 savoir cette Coupole du Rocher et cette
Mosquée Jointaine qui brilient encore aujourd’hui d’un incomparable éclat en
dépit des destructions et des temaniements dont elles furent 'objet. Et le fait
d'islamisation d’un lieu de'culte préexistant, qu’on observe avec la méme netteté
dans le cas du Haram d’Hébron ou dans les divers sanctuaires des Sept Dor-
mants *, dominait de méme la structure des nombreuses autres agglomérations
urbaines o la grande mosquée s’éleva tout naturellement, comme 4 Damas, &
Pemplacement exact qui avait été celui de temples paiens ou chrétiens antérieu-
rement vénérés, LA encore cependant le tournant marqué dans Pévolution de
Ia civilisation istamique par les transformations de I’époque post-saldjoukide
devait avoir ses répercussions sur la physionomie de la cité. Ce fut a partir du
XIe siécle que se multipli¢rent dans les agglomérations urbaines de toute ori-
gine les résurgences d’anciens sanctuaires ou lieux de pélerinages. Vénérés par
une piété populaire parfois superstitieuse, ils furent soit adoptés tels quels,

379



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

quand il s’agissait de souvenirs bibliques, soit revétus de noms nouveaux pour
devenir autant de monuments commémoratifs continuellement visités. Et leur
intégration allait de pair avec la vogue croissante que connaissaient par ailleurs
les objets de dévotion ou d’intercession de caractére plus récent, que 'on comp-
tait au nombre des titres de fierté d’une ville et qui se réclamaient du souvenir
d’anciens combattants de la Guerre sainte, d’hommes de religion célebres par
leurs vertus, sinon par leurs miracles, et des nombreux imdms ou autres per-
sonnages du martyrologe shi‘ite.
°

Aussi bien les éléments constitutifs de la cité islamique paraissent-ils ainsi
s*&tre conjugués au cours des siécles selon les lois d’équilibres différents. Les
premiers de ces équilibres furent ceux qui se manifestérent, dés I'expansion de
PIslam, dans les deux catégories de villes qui prédominérent alors, villes neuves
d’une part et villes conquises adoptées par les nouveaux maitres d’autre part.
Dans le premier cas, impossible 3 séparer du progessus bien connu de sédentari-
sation des nomades, on se trouvait en présence de fondations commandées par
des besoins stratégiques et plus précisément’par la nécessité, inhérente & toute
campagne militaire prolongée, de faire hiverner les troupes en des lieuxsirs spé-
cialement choisis 2 cet effet. Lorsqué.des combattants arabes commencérent 4
séjourner dans les pays conquis, en Syrie, en Irak ou en Egypte, ils s’installérent
en effet dans des camps qui furent'd’abord provisoires et qui leur servaient de
bases de départ pour leurs expéditions saisonniéres, en méme temps qu'’ils leur
assuraient les moyens d’une liaison constante avec la capitale de Pempire tou-
jours située en Arabie:«Ces' camps, olt les guerriers étaient répartis par tribus,
devinrent rapidement des établissements fixes : ce furent, en Irak, les nouvelles
villes de Basra puis‘de Kifa, en Egypte celle de Fustit, en Syrie celle de Djé-
biya que cependant les conquérants abandonnérent ensuite pour se fixer dans
P’ancienne capitale syrienne ou méme se disperser dans toute la province — la
situation particuliére de cette derni¢re fondation s’expliquant sans doute par
le fait que les troupes arabes ne continuérent pas longtemps en Syrie 4 guerroyer
activement contre des armées byzantines parties se retrancher derri¢re ’Ama-
nus aprés avoir évacué le pays sans lutte sérieuse. Un peu plus tard, en Iran et
au Maghreb, d’autres camps furent créés 4 leur tour, tel Kairouan dans la plaine
intérieure de I’Ifrikiya, dont la prospérité grandit jusqu’a I’époque ziride, et
tels ces centres établis dans les provinces iraniennes qui n’eurent jamais qu’une
existence précaire au milicu des révoltes fréquentes de la population auto-
chtone non convertie.

380




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

De tous ces camps, seuls ceux qui profitérent ensuite de circonstances
historiques favorables ainsi que des avantages d’un site bien choisi purent deve-
nir de véritables agglomérations arabo-musulmanes. L’exemple typique est celui
de Basra qui grandit comme centre actif d’unerégion de palmeraies etcomme port
sur le golfe Persique mettant en relation la Mésopotamie ou les provinces de
P'Iran méridional avec I’Arabie et les lointaines cdtes de 'Inde ou de I’Afrique.
Mais d’autres encore connurent un destin brillant lié a I’essor de la région o ils
avaient été implantés et par conséquent marqué de son originalité. Tous cepen-
dant n’en présentaient pas moins & Porigine nombre de traits communs qui se
retrouvaient d’une fondation  I’autre et étaient dus 2 la similitude de vocation
guerriére prévalant en chaque cas. Il y avait ainsi la présence nécessaire, au
centre du camp, du lieu de la Pri¢re commune voisinant avec la résidence de
Pémir et bénéficiant de la protection des divers contingents militaires. Iy
avait aussi le maintien, dans la disposition d’ensemble, d’une influence tribale
dominante selon laquelle les quartiers bétis, qui avaient succédé aux simples
cercles de tentes nomades, restaient réservés chacu)d(un groupe de familles
ou de clans apparentés.

Un type de « ville neuve » islamique, propre au 1 siécle, s’était donc
répandu dans tout empire & coté des villes'conquises. Mais les différences
rallaient pas tarder 4 s’estomper entre, cés, fondations artificielles, peuplées
des seuls combattants arabes et de leurs familles, et les villes qui restaient en
majorité livrées 4 leurs habitants non convertis. A mesure que P’islamisation
produisait ses effets, 4 mesure que les villes nouvelles voyaient affluer vers elles
des autochtones chassés comme. en'Irak par la ruine de leurs premiéres rési-
dences, 4 mesure aussi que,les anciennes cités conservées se laissaient gagner
par le prestige de la religion islamique triomphante, les oppositions préalables
disparaissaient. D’un cbté-des reconstructions de plus en plus monumentales en
venaient 4 magnifier, apparence des grandes mosquées ou des demeures émi-
rales rustiques baties d’abord dans les pauvres camps nomades de Basra et de
Kiifa. D’un autre cbté le centre de la ville se transformait peu 4 peu, comme on
le vit 3 Damas o I’établissement d’une résidence princiére au voisinage de
Péglise Saint-Jean-Baptiste fut bientdt suivi de la confiscation de Péglise elle-
méme, reconstruite de fond en comble pour devenir une mosquée. Des mosquées
imposantes furent ainsi érigées, sous Pimpulsion du calife umayyade al-Walid,
dans les principales agglomérations syro-palestiniennes et y remplacérent bien-
10t, comme a Alep, les médiocres oratoires fondés d’abord par les conquérants
i Pentrée de chaque ville. Enfin, sous I'effet de tendances contraires, la popu-
lation récemment convertie A I'Islam en vint & repousser, dans les villes ancien~

381



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

nes, les non-musulmans dans les quartiers périphériques, tandis que, dans les
villes nouvelles, les clients convertis se groupaient autour des tribus auxquelles
ils s’éraient affiliés et que les non-musulmans eux-mémes s’introduisaient dans
ces villes-camps tout en s’y installant un peu a P’écart.

Aussi bien vit-on naitre alors, par le fait d’'une symbiose qui ne mit pas
plus d’un demi-siécle i se réaliser, le type de la ville umayyade qui allait, comme
le palais construit a cette époque, servir pour une part de modele aux réalisa-
tions abbassides. Ses traits d’urbanisme les plus caractéristiques tenaient aux
rapports l'unissant aux villes antiques qui Pavaient précédée, parfois sur le
méme site comme on ’observe par exemple & Alep, Damas ou Lattakiye qui
conservent encore sous leur plan actuel des traces de leurs plans hellénistiques
étudiées notamment par J. Sauvaget. Mais cette continuité d’une tradition
syrienne antérieure est encore plus frappante 4 observer dans les cités créées
alors par la seule volonté des nouveaux maitres. On'voit ainsi la petite ville
umayyade de ‘Ayn al-Djarr — Pactuel site de ‘Andjar dans la haute plaine de
la Biké‘ ol ’'on procede & des dégagements encore incomplets, mais déja extré-
mement suggestifs — reproduire le schéma d’une ville antique pourvue d’une
enceinte rectangulaire et traversée par deuxirues axiales se coupant 4 angle
droit en un point central marqué d’un tétrapyle. Le groupe a cette époque
indissociable du palais émiral et de la grande mosquée y occupait simplement
un des quatre quartiers déterminés par le croisement des deux voies principales.
Des lotissements imités des #nsulae antiques y regroupaient d’autre part les
habitations moins luxueuses, tandis que Pensemble était dominé par ce théme
classique des avenues & colonnades bordées de boutiques, que I’on accuse bien
souvent urbanisme musulman d’avoir négligé alors qu’on le voit ici utilisé
dans son acception la‘plus‘classique.

56. PLAN DE LA VILLE UMAYYADE DE *ANDJAR —
(Plan inédit dressé par Pingénieur H. Kalayan.)

La per; en pleine époque umayyade, des  public ou princier. Le principal palais @ double

traditions inspirées par [urbanisme antique

apparait de maniére saisissante sur ce plan

dressé grdce aux récentes fouilles menées d
‘Andjar par M. M. Chehab, Directeur général
des Antiguités du Liban, qui nous I’a gracieu-
sement communigué, Ony remarque la comparti-
mentation réguliére du terrain obtenue par la
rencontre de deux avenues se croisant @ angle
droit, ainsi que la localisation dans la moitié
orientale de la ville des - bdtiments de caractére

salle d’audience bastlicale (A ) avoisine la grande
mosquée (B) non loin du carrefour central
marqué par un tétrapyle. Des rangées de bou~
tiqgues (C) bordent les avenues d colonnades,
tandis que les habitations ordinaires sont grou-
pées en insulae {D). Deux bains apparaissent
non loin de Ienceinte nord, Pun trés simple (E)
et Pautre vraisemblablement d’usage princier
(F), caractérisé par les dimensions de sa salle de
repos et de déshabillage.

382




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Certes I’exemple fourni en ce sens par ‘Ayn al-Djarr est pour le moment
unique et on doit le regretter. Il n’y eut pas de fouilles menées sur Pemplace-
ment incertain de Ramla *, la création citadine plus tardive enPalestine du calife

i
|

e agramcimn

SE
dl
|

s Premme

]
J

15
111
i

A
L
—
[
LITTTTITIN i.I.I.U.I_Lf LILIIIIS .

s




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Sulaymaén. Il n’y eut pas non plus d’investigation compléte du site de Wisit,
place forte batie en Irak pour y abriter le gouverneur umayyade de cette sédi-
tieuse province. Il est trop t6t enfin pour enregistrer les résultats des travaux
récemment entrepris 4 intérieur de la « ville » qui fut fondée par le calife
Hishim, selon le texte méme d’une inscription, prés de Pun de ses domaines
agricoles et qui était bien distincte en ce cas du palais lui-méme se dressant 3
une courte distance : cette ville sise en pleine steppe, au lieu dit Kasr al-Hayr
POriental, était d’ailleurs beaucoup moins importante que celle de ‘Ayn
al-Djarr, puisqu’une enceinte carrée de cent soixante meétres seulement de
cOté suffisait i P’enfermer, tandis que la premiére occupait un rectangle de
trois cent dix sur trois cent soixante-dix meétres. Mais, en dépit de ces inconnues
encore ficheuses, le témoignage de ‘Ayn al-Djarr ne saurait £tre sous-estimé
et prend toute sa valeur lorsqu’on le rapproche de faits urbains islamiques plus
tardifs, ou transparaitra encore le méme souci d’ordré et de géométrie des
tracés.
®

La ville umayyade était toutefois restée représentée par des ensembles
architecturaux de moyenne importance, liés'a cet effort de colonisation et de
mise en valeur des terres syriennes dont on a vu le role dominant dans la pros-
périté de la période. Avec I’étonnant développement économique de ’Empire
et de I’Ftat abbassides apparurerit ensuite des fondations urbaines d’une tout
autre ampleur, créées elles aussi.par souverains et gouverneurs pour des raisons
3 la fois économiques et politiques, comportant donc encore un ¢lément mili-
taire considérable, mais ‘faisant preuve en méme temps d’une grandeur de
conception particuliérement significative.

La ville umayyade se situe ainsi 4 ’origine de toute cette série de cités isla-
miques de la période classique qui, loin d’illustrer le type de la ville: médiévale
aux rues tortueuses et aux édifices publics noyés dans I'enchevétrement des
maisons, connurent une forme d’urbanisme régulier. Les larges voies recti-
lignes d’une fondation abbasside comme Samarra en Irak, ’avenue royale
bordée de boutiques unissant en Afghanistan le palais ghaznawide de Lashkari
Bazar 2 la ville de Bust ou bien la disposition étudiée des monuments officiels
de la ville fatimide de Mahdiya en Tunisie peuvent par exemple étre invoquées
en ce sens. Seuls plus tard les troubles et I'insécurité constante des époques de
morcellement de ’empire, 2 la suite des grandes invasions nomades et de la
-misére générale qui s’ensuivit, entrainérent le cloisonnement intérieur de
telles cités én quartiers protégés chacun par une porte ainsi que leur resserre-

384




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ment 3 Pabri d’un chéteau fort jouant 2 la fois le réle de citadelle et celui de
résidence royale.

Auparavant le premier exemple des cités abbassides avait €té fourni par
la fameuse Ville ronde d’al-Manstr, dans la mesure ol cette ville royale
de plan géométrique fut un moment ouverte aux activités commerciales et
artisanales destinées 3 essaimer dans ses alentours. Le destin de Bagdad se
sépara ensuite de celui de la fondation d’al-Mansir, bientdt réservée 4 'usage
souverain, puis pratiquement abandonnée et finalement ruinée par le
sitge désastreux qui entraina la mort du calife al-Amin. Ce fut le destin propre
i Pagglomération gigantesque née en dehors de Penceinte circulaire de
connaitre une existence particuliérement agitée, mais de survivre aussi, par-dela
les siécles, aux derniers représentants de la dynastie abbasside. Son centre se
déplaga peu A peu 2 Pouest puis & I’est du fleuve, & la suite de la fondation de
palais sur la rive gauche, puis du développement en ce lieu de quartiers urbains
aux riches hotels, que des ponts de bateaux reliaient désormais 2 la rive droite.
Lorsque les califes, aprés avoir passé quelque trente-ans/dans leur ensemble
de Samarra, revinrent au Ixe siécle s’installer 4 Bagdad, ils établirent désormais
leur résidence en fonction de la population nouvelle, dans un palais situé au
sud de la rive orientale et Join des quartiers septentrionaux peu 3 peu délaissés.
D’autres éléments monumentaux essentiels, tels que marchés ou lieux de péle-
rinage, s’y étaient également transportés. Mais ces « Bagdad » successives,
reconstruites non loin les unes des autres, superposées méme au cours des
sitcles dans un espace relativement.restreint, nous restent pratiquement
inconnues, faute de vestiges archéologiques expressifs ayant pu survivre au
développement, sur le méme site; d*une ville moderne appelée & son tour depuis
quelques décennies 4 une remarquable croissance. .

Heureusement, deux’autres fondations urbaines califiennes dans la méme
province d’Irak, celles{de Rakka et de Samarra, nous offrent, sous des noms
peut-étre moins célébres, des ruines plus lisibles pour quiconque les observe
d’avion.

Des deux ensembles, Rakka n’a encore été que fort peu étudié. Samarra
en revanche, fondée en 836 par le calife abbasside al-Mu‘tasim et agrandie
par les califes suivants avant de retourner pratiquement au désert, a fait Pobjet
de nombreuses investigations, méme si celles-ci restent de peu d’importance
eu égard 2 la superficie jadis batie. Elle fournit un excellent exemple de métro-
pole abbasside au développement aussi soudain que bref, 2 partir des exigences
d’une ville-camp qui n’avait plus rien de commun avec les agrégats de pauvres
huttes dans lesquelles se sédentarisaient les nomades arabes de la conquéte et

385



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

qui était née tout entitre de la volonté d’al-Mu‘tasim abandonnant Bagdad
prompte aux révoltes, pour des raisons de sécurité.

La Samarra d’al-Mu‘tasim, marquée par son palais et sa grande mosquée,
était en effet une cité organisée de maniére stricte. Les monuments principaux,
reliés par des avenues, y tenaient la premiére place. Tout autour, les contin-
gents de la garde éraient répartis dans divers quartiers en fonction de leur
origine : 13 les Turcs dont « les concessions, dit le géographe al-Ya‘kibi *,
furent isolées de celles des autres particuliers, de fagon & les mettre bien a
Pécart et & ne pas les mélanger 4 des groupes déja arabisés » ; & coté d’eux des
mercenaires du Farghana; ailleurs des Iranjens originaires de diverses pro-
vinces ; 13 encore, les Maghrébins, car la garde d’al-Mu‘tasim ne comportait
pas uniquement, tant s’en faut, des Turcs. Quant au contingent spécialement
chargé de la protection du souverain, il occupait le voisinage immédiat du palais.
D’autres quartiers avaient été réservés i la population”arabisée et le contact
évité dans la mesure du possible entre des éléments.ethniques différents. Enfin,
dans les marchés prévus auprés de la grande smosquée, « chaque spécialité de
commerce avait été établie a part [...] & instar, des décisions prises pour les
marchés de Bagdad », précise le méme al-Ya'’kibi. Bref, ’ensemble avait été
dessiné par les soins du souverain et sélon un plan extrémement strict, en
attendant de s’agrandir démesurément’sur une vingtaine de kilométres le long
du Tigre, derriére un systtme de ‘canaux protecteurs, par la multiplication
de résidences souveraines accompagnées chacune de la naissance de nouveaux
noyaux commergants.

Les mémes traits se retrouvaient 4 la méme époque dans les grandes cités
fondées au-dehors de 'Irak."Sans insister sur le cas de Kairouan par exemple
qui grandit auprés des palais aghlabides, puis fatimides, le cas le plus suggestif
est sans doute celui'de-Fustit-le Caire dont le prestige vint relayer, & partir de
Pépoque fatimidé, ¢elui de la métropole bagdadienne. Ld aussi nous avons
affaire 3 une succession de fondations, puisque, & la ville-camp de Fustat
établie elle-méme non loin d’une vieille cité égyptienne, s’était ajoutée, au
1x¢ siécle, la « résidence royale » édifiée par Ibn Tilin 4 Pimage de Samarra et
embellie par ses descendants, qui avait pris le nom d’al-Katd'i, « les Conces-
sions », et qui s’était vu doter d’un palais ainsi que d’une grande mosquée
encore célebre aujourd’hui. Au x¢ sigcle devait &ire ensuite fondée par les
conquérants fatimides la ville du Caire qui comportait elle aussi de nouveaux
palais et une nouvelle grande mosquée et qui devint le principal centre urbain.
Son développement, comme celui de Bagdad, fut suivi et durable, peut-€tre
méme plus continliment brillant, tandis que s’y relayaient de puissantes dynas-

386




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ties et que son activité de capitale se maintenait jusqu’a nos jours. Mais il est
frappant de retrouver, a l'origine de son destin, ce caractére de « camp fortifié
royal » doublé d’une ville active qui était devenu la norme & partir de cette
époque et n’excluait pas, au moment de la fondation princiére, les raffinements
techniques d’un projet longuement réfléchi.

Rien n’était en effet laissé au hasard dans les créations dynastiques de cette
époque de grande prospérité. Le soin avec lequel on consultait les astrologues
eux-mémes pour faire naitre la nouvelle cité sous un horoscope favorable s’ajou-
tait encore aux minutieuses prévisions demandées aux maitres d’ceuvre et aux
autres représentants de tous les corps de métiers. Suivait ensuite rapidement
Pessor démographique des faubourgs, et ce que I'on peut ainsi appeler la « ville
abbasside », puisque ses premiers spécimens remontent aux califes de ce nom,
se mit  fleurir un peu partout dans Pempire & mesure que la vie des provinces
s’y modelait de plus en plus sur celle de I'Irak. Du moins lesait-on pour cer-
taines provinces et imagine-t-on pour d’autres, comme I’Yran, sur lesquelies
nous manquent également les données des textes et les) renseignements des
archéologues.

[ J

Le sort de ces villes abbassides, le plus-souvent « créées » ou « fondées » &
nouveau non loin d’une ancienne cité, fut.ensuite trés variable, car leur déve-
loppement A longue échéance dépendait'des conditions historiques, c’est-a-dire
de la vitalité des dynasties auxquelles-elles étajent liées. Les villes d’Irak furent
en particulier trés instables. Si Basra, dont nous avons déja évoqué la situation
géographique privilégiée, maintine pour cette raison son importance au cours
de la période médiévale, Kiifa-fut éclipsée par Bagdad, laquelle commenca
elle-méme 3 décliner au x1e siécle quand, avec le morcellement de P'empire,
1a capitale tendit A retomber au rang d’une simple cit¢ provinciale. Au Maghreb,
Ja méme évolution marqua le destin de Kairouan et de Fés par exemple, supplan-
tées 'une par Mahdiya, puis Tunis, et autre par la nouvelle foudation de Marra-
kech, tandis qu’en igypte au contraire 'agglomération le Caire-Fustt, loin de
souffrir sérieusement de la chute des Fatimides, affirmait une prééminence que
les Ayyoubides, puis les Mamlouks devaient porter  son apogée. Quant aux
villes syriennes, en majorité des villes antérieures & I’Islam et seulement trans-
formées aprés la conquéte telles que Damas, Alep, Homs, Hama et d’autres
encore, elles s’affirmaient au contraire d’une remarquable stabilité. Certes les
fondations typiquement umayyades de Ramla, ‘Ayn al-Djarr et Kasr al-Hayr
I'Oriental avaient disparu, non sans avoir connu en plein Moyen Age un tem-

387



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

57. L’ENTREE MONUMENTALE FORTIFIEE)DE LA CITADELLE D’ALEP
: (D’aprés F. Sauvagety Alep.)

10 20m

Sur cette coupe oir se distinguent les construc-
tions ayyoubides et les adjonctions mamloukes
(indiquées par des hachures), on remarque
Pimportance des fortifications accumulées’.d
Vépoque des croisades pour renforcer lesite

la porte principale, qui était précédée d’une
barbacane, aboutissait d une série de passages
coudés et hérissés d’obstacles divers qui défen-
daient Paccés @ la plate-forme supérieure. Le
tout était construit en belle pierre et surmonté
d’une salle le d’audience

naturel de la citadelle &’ Alep. Le pont menant d

poraire renouveau. Mais les autres cités dont le rdle avait diminué pendant la
grande époque abbasside, en raison de la suspicion o était tenue la province
umayyade par excellence, redevinrent des centres trés actifs quand de nouveaux
petits royaumes se furent organisés autour d’elles. Untype devilleapparut alors,
sensiblement différent dela métropole abbasside et plus proche de la ville féo-
dale de I’Europe occidentale, qu'il ne faut pas limiter aux régions syriennes,
mais dont il est tentant d’aller chercher les exemples dans cette province rela-
tivement bien connue du point de vue historique et géographique.

Ces villes syriennes, que I'on peut choisir comme exemples typiques de
1a ville post-saldjoukide, nous sont en effet encore accessibles aujourd’hui grice
aux vestiges archéologiques qui nous en ont été conservés et grice aussi aux
descriptions de leur état ancien que nous ont laissées des auteurs souvent fort
bien informés. Elles se présentaient comme des villes fortifiées, pourvues de

388




LA VILLE ET LES

MILIEUX URBAINS

solides murailles et d’impressionnantes citadelles dont le plus beau spécimen,
i coté de ceux de Damas, Homs, Baalbek ou Bosra, est sans doute la majestueuse
forteresse d’Alep, dressée encore aujourd’hui au-dessus de son glacis circulaire.

§8. PLAN DE LA VILLE D’ALEP AU XI* SIECLE
(D’aprés §. Sauvaget, ibid.)

Type de cité hellénistique adopté par les con-
quérants arabes et transformé au cours de
quatre sidcles de vie islamique. Le premier
plan orthogonal est encore reconnaissable dans
cette ville aux maisons de pierre. La mosquée
primitive (A) a éé remplacée au début du
VIIIe siécle par une grande mosquée (B)
élevée sur le site de Pancienne agora, tandis
gwun musalld (C) était aménagé en dehors

de la section bdtie. La halle aux fruits (D)
est restée proche de Penceinte, d’origine byzan-
tine. La citadelle (E), devenue au X¢ siécle,
sous la dynastie hamdanide, une ville royale,
s’est enrichie de fortifications imposantes. Quant
au fossé, il fut creusé par les Byzantins lors du
sidge d’Alep en 962 ; il constituera par la suite
la limite orientale de la ville.

389



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Les citadelles abritaicnt le plus souvent des palais souverains, tandis que les
troupes des Turcomans qui constituaient les gardes royales étaient cantonnées
dans des faubourgs extérieurs. Mais cet accent mis sur les défenses militaires,
en raison des guerres incessantes menées alors contre les Francs, n’empéchait
pas les cités d’étre en méme temps des centres intellectuels et économiques.
L’ampleur des souks qui débordaient le centre de la ville pour s’étendre dans
les quartiers suburbains, la multiplication des funduks destinés aux marchands
musulmans ou étrangers peuventen étre prises pour signes, de méme quel’accrois-
sement constant du nombre des monuments religieux secondaires parsemant
alors une cité par ailleurs protégée et intéricurement divisée en quartiers clos.

Aussi bien le tracé des rues s’était-il 3 cette époque sensiblement modifié par
rapport & celui des agglomérations plus anciennes. On I’observe par exemple
dans une ville telle que Damas ot ’on vit non seulement une rue étroite et
sinueuse remplacer 'avenue a colonnades qui traversait)jadis la ville de part
en part, mais les anciens ilots réguliers des maisons s’éstomper peu a peusous
des constructions qui ne permettent plus de retrouver qu’avec peine leur décou-
page ancien. Alors la ville islamique commenca de prendre cet aspect désor-
donné qui, pour beaucoup, la caractérise et dont les villes syriennes fournissent
des spécimens, existant aussi & de multiplés exemplaires dans d’autres provinces
du monde musulman.

On peut expliquer cette transformation 2 la fois par les dangers croissants
auxquels les citadins devaient faire face aux époques de troubles — et qui se
retrouvent assez semblables en Orient et en Occident — et par V’esprit de la Loi
islamique elle-méme qui répugnait & intervenir directement dans P’organisation
urbaine lorsque le prince w’était plus assez puissant pour jouer  titre personnel
son rble de mécéne fondateur, En méme temps des conditions de vie nouvelles,
notamment I’absencé-de tout moyen de transport a roue, aidaient oblitérer peu
a peu le souvenir de la ville antique dont le schéma directeur avait jusqu’alors
servi de base. Ajoutons que dans les quartiers ainsi repliés sur eux-mémes les
membres des diverses confessions ou méme des diverses sectes islamiques ne
se mélaient pas. Les chrétiens et les juifs avaient leurs propres quartiers et, 'il
existait des shi‘ites — il y en avait encore un certain nombre dans les villes
d’Irak alors qu’en Syrie ils étaient réduits a se cacher ou a dissimuler leurs convic-
tions —, ils étaient également regroupés dans un secteur particulier dela ville.
Les notables d’autre part avaient leurs hétels situés dans des quartiers « résiden-
tiels » distincts de ceux qu’habitaient les éléments populaires. De véritables
barriéres sociales s’ajoutaient donc aux distinctions confessionnelles pour
concourir 4 la cristallisation d’une cité cloisonnée et rétrécie, incapable ensuite

390




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

de sortir, 3 moins de révolution politique importante etjusqu’a ’époque moderne,
du cadre trop rigide dans lequel elle s’était elle-méme enfermée.

Dans cette ville islamique ancienne dont nous venons de voir surtout s’affir-
mer le double et successif caractére de métropole impériale d’abord, puis de
petite ville féodale ensuite, coexistaient, ainsi qu’on I’a dit, les gens de diverses
classes, si tant est qu’il soit possible de parler, dans la civilisation musulmane
médiévale, de classes sociales déterminées. Les limites que Pon peut essayer
de tracer ne sont en effet jamais bien nettes et si, a certaines époques, on constate
dans certains milieux comme celui des secrétaires une conscience de classe,
cette mentalité disparait dans un contexte socio-historique différent. Par ailleurs
les conceptions islamiques ne nous aident pas & trouver un critére. Si en effet,
a propos du mariage par exemple, certains juristes distinguent’entre Kurayshi-
tes, Arabes et non-Arabes, d’autres adoptent des séparations différentes. Aux
distinctions sociales fondées sur la richesse, la fonction cu le mode de vie, se
mélent toujours des distinctions confessionnelles. ou ethniques situant en fait
la ligne de rupture, entre le musulman et le juif Jorsqu’il s’agit de marchands,
ou entre le sunnite fidéle et le sectaire au lovalisme douteux lorsqu’il s’agit de
secrétaires par exemple. De la sorte, I'étudede la société revét en pays d’Isiam
une complexité toute particuliére et on.trouvera préférable de parler plutdt de
milieux que de classes proprement dites.

Parmi ces milieux sociaux plus-spécialement urbains, celui des hommes
de science et de religion venait en'premier pour le role que ses membres jouaient
dans la cité. Proches er effet du souverain qu’ils rencontraient & ’occasion,
mais proches aussi des travailleurs avec lesquels ils étaient souvent en rapports,
liés en tout cas au centre Cultuel et communautaire représenté par la mosquée
— dont le calife ou tout autre détenteur du pouvoir nese désintéressaitjamais,
mais qui restait surtout le centre de la vie citadine —, soutenus dans leurs idées
par le petit peuple qui se montrait rarement indifférent aux discussions des
juristes et des théologiens, ces savants et « pieux personnages », ainsi qu’on
les désigne souvent, étaient pour la ville islamique qui les abritait une
population aussi permanente et aussi typique en son genre que I’entourage du
prince,

C’était & eux que s’adressaient, de leur vivant, les marques de respect et
d’hommage de leurs contemporains, eux aussi dont les tombes devenaient des
objets de vénération que I’on visitait. Au point que, dans lamentalité de Pépoque,.

391



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

le prestige de toute cité, et sans doute le meilleur garant de son vrai caractére
islamique, tenait au nombre ainsi qu’a P'autorité des hommes de religion qui y
étaient nés, y avaient vécu et enseigné, y ¢taient enterrés ou méme y avaient
simplement séjourné, ne ft-ce que temporairement. Car ces gens si profondé-
ment liés  la vie de villes qui se glorifiaient de leur présence étaient en méme
temps des voyageurs infatigables, préts A glaner la science ou & répandre leurs
doctrines partout ol leur qualité¢ de musulmans suffisait 3 les faire adopter
comme membres de plein droit d’'une communauté vivante, partout aussi olt
ils pouvaient établir ce lien de filiation directe entre maitre et disciple qui était
3 1a base de tout enseignement en pays istamique.

Aussi bien trouve-t-on dans la littérature arabe médiévale le reflet de cette
situation. Non seulement les personnalités éminentes ayant illustré chaque
branche dés activités religieuses ou scientifiques alors a Phonneur y furent
mentionnées dans de véritables répertoires biographigges *, classés par géné-
rations ou « couches » (zabakdt) et réservés chacun aane de ces branches: volu-
mes consacrés A des juristes de tel rite, 2 des médecins, 3 des mystiques, etc.;
mais encore les récits des chroniqueurs et annalistes contenaient toujours, au
milien de leurs relations des événements politiques et des faits de guerre, des
obituaires annuels ot une place de choix était réservée aux savants. Les « Histoi~
res » de villes elles-mémes, dont le plus célébre exemple est fourni par I'His-
toire de Bagdad d’al-Khatib al-Baghdadi * se présentaient essenticllement,
aprés une introduction topographique et historique plus ou moins développée,
comme des dictionnaires biographiques 2 classement alphabétique contenant
les noms de ces mémes personnages, de préférence spécialistes des sciences
religieuses, qui avaient . participé a la vie intellectuelle et religieuse dela
cité. Il n’était pas enfin jusqu’aux livres consacrés 3 vanter les « mérites » au
sens large de ces mémes cités ou jusqu’aux « guides du pélerin », faits pour
offrir & la piété des fideles des listes de « visites pieuses » & accomplir en tel
ou tel lieu, quitne fussent d’abord remplis par la lonange de ces célebres
défunts.

Parmi eux on comptait d’abord des traditionnistes, collecteurs en milieu
sunnite des paroles ou « dicts » du Prophéte et de ses Compagnons dont on a
vu Pimportance théologique et juridique. 1ls avaient pour fonction non seule-
ment de réunir ces paroles éminentes, mais de les classer, d’en apprécier la valeur
respective et d’éliminer les textes non authentiques qui auraient pu venir s’intro-
duire dans Pensemble de leurs citations. Leur mise en ceuvre de procédés juges
aujourd’hui insuffisants — car ils reposaient d’abord sur I’examen de « chaines »
de garants — s’apparentait 3 une véritable science généalogique * et consti-

392




ik Faethtadi A D

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

tuait un aspect fondamental de leur activité, consacrée par ailleurs & Ia simple
mémorisation ou notation par écrit des paroles elles~-mémes. Comme les autres
savants, mais peut-étre encore plus que les autres — car le systéme des chaines
de garants impliquait la transmission du témoignage par rencontre directe
—, ils avaient donc I’habitude de visiter les diverses métropoles du monde
islamique pour ajouter toujours de nouvelles paroles 4 leurs collections. Cette
« quéte » donnait sa physionomie particuliére & ’auditoire des grands maitres
qui était en partie composé d’étrangers a la région.

A cbté de ces spécialistes qui, & partir du x© siécle, avaient définitivement
établi les méthodes propres & leur discipline, se rencontraient les savants plus
particuliérement occupés a scruter le texte coranique lui-méme, le plus souvent
pour en préciser les variantes de lecture fondées elles aussi sur la Tradition ou
en aplanir les difficultés grammaticales et lexicographiques * en recourant au
matériel fourni par la littérature archaique et en rejoignant-ainsi le travail
accompli par philologues et lettrés de formation plus profane."Des témoignages
de leurs efforts préliminaires, pour inventorier par exemple les expressions ou
les termes typiques figurant dans le Coran, sont parvénus jusqu’d nous sous
forme de listes sur parchemin comparables & nos modernes « concordances ».
Certains d’entre eux appartenaient en outre i cette catégorie des « lecteurs »
de Coran qui jouerent un rdle de premier plan dans les débuts de I'Islam,
quand les lectures coraniques n’étaient pas-encore fixées de fagon définitive. Ils
formaient encore au x® siécle une corpération respectée, dont les membres
devaient avoir une connaissance approfondie du texte révélé. D’autres encore
tenaient le réle plus modeste, mais ‘quasi officiel, de ces « récitateurs » qui,
d’aprés al-Makdisi, passaient leir temps dans les mosquées 4 lire des textes
édifiants.

Mais les Commentaires proprement dits du texte coranique restaient ’apa-
nage d’exégétes qui se distinguaient surtout par leurs opinions théologiques et
leur appartenance aux ‘diverses sectes religieuses se partageant alors le monde
de PIslam. C’est dans ’ambiance des controverses qui se déroulaient entre
mu‘tazilites, shi‘ites et traditionalistes par exemple, au moment ol certains
esprits commengaient d’appliquer aux questions religieuses une dialectique
refusée par nombre d’autres, qu’il faut situer les plus représentatives de ces
entreprises, accomplies tantdt par des penseurs qui faisaient appel 4 ’interpré-
tation symbolique ou figurée, tant6t par des hommes restés fideles & une concep-
tion littéraliste et 4 des explications plus strictement philologiques. De leurs
opinions et de la faveur que celles-ci rencontraient dans telle région ou telle
ville dépendait en fait la publicité assurée  leur enseignement, qu’ils pouvaient

393



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

aussi bien donner au grand jour que réserver, dans leur propre demeure, au
groupe étroit de leurs sympathisants.

Non moins importants étaient enfin les jurisconsultes qui mettaient au
point les détails des dispositions juridiques et qui, surtout, rendaient des consul-
tations sur les cas difficiles se posant aux cadis. Comme enseignants, leur acti-
vité restait privée, et comme jurisconsultes, leur fonction n’avait non plus rien
d’officiel. Les cadis, lorsqu’ils étaient embarrassés, s’adressaient & eux, chacun
choisissant tel juriste de sa connaissance en qui il avait confiance. Mais il
n’existait pas, 4 I’époque classique, de mufts * officiel et le cadi restait libre, aprés
consultation, de prendre lui-méme la décision qui lui paraissait la meilleure.
Rappelons toutefois que juristes et traditionnistes pouvaient étre & 1’occasion
chargés par le calife d’examiner des questions importantes ou de réfuter des
doctrines considérées par ce dernier comme pernicieuses. Al-Ma’miin ainsi
s’entoura, lorsqu’il voulut imprimer au régime uné-direction nouvelle, des
avis de juristes et théologiens de tendance mu‘tazilite. Al-Mutawakkil 2 son
tour, lorsqu’il mit fin 4 cette expérience, pria)des traditionnistes réputés de
rassembler les arguments qu’ils pouvaient opposer 4 la doctrine condamnée.
Les traditionnistes et les jurisconsultes.s¢ trouvérent ainsi trés tdt amenés 3
prendre position sur des questions doctrinales qui, plus tard, apparaitront
comme étant du domaine réservé aux spécialistes de la théologie dogmatique.

Cette théologie, on le sait, n¢ s’imposa que progressivement en tant que
science autonome, se heurtant a Popposition des tenants du traditionalisme, des
hanbalites notamment, quil’estimaient inutile, sinon néfaste. Ce fut cependant
par le moyen d’un véritable enseignement dispensé 4 la grande mosquée ou
dans d’autres locaux de caractére religieux que les théologiens au sens propre,
Cest-a-dire surtout,dans I'Irak des xe et x1® siécles les ash‘arites, cherchérent
a diffuser leur doctrine. Ces hommes de religion dont la compétence s’étendait
souvent 2 plusiéurs domaines ne manquaient pas d’utiliser, comme moyen d¢
propagande, les sermons qu’ils pouvaient étre autorisés A prononcer lors de
la Priére du vendredi. Et 4 une époque de luttes religieuses particulierement
violentes, les souverains désireux de prendre parti de fagon autoritaire en faveur
de quelque doctrine, choisirent d’assurer a ses partisans le privilége de telles
fonctions de prédication ou d’enseignement. Ce fut Pattitude des Saldjoukides
lorsqu’ils voulurent condamner tout d’abord l'ash‘arisme que combattaient
les hanbalites, puis se rallier 4 cette école en lui donnant le moyen de diffuser
ses théses.

De Pingérence du pouvoir dans Porientation juridico-théologique résulta
bient6t le soudain développement de ces madrasas qui étaient soumises & son

394




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

contrdle direct et fondées pour assurer de convenables moyens d’existence aux
professeurs ou étudiants qui y résidaient. On a certes discuté la question de
savoir si les plus anciennes de ces madrasas avaient été destinées a I’enseigne-
ment de la théologie ash‘arite, comme on I’a affirmé naguére, ou 3 celui du
droit seul. Il ressort de récentes études que les professeurs des colléges de Bagdad
furent effectivement d’abord des juristes, mais que peu & peu ces juristes sha-
fiites, gagnés par la propagande ash‘arite, utilisrent leur enseignement i
répandre les idées ash‘arites qui, & leurs yeux, étaient étroitement lides aux
notions de droit qu’ils inculquaient et correspondaient a I’application d’une
méme méthode de raisonnement. La madrasa ne fut d’ailleurs jamais
un instrument de propagande purement shafi‘ite-ash‘arite. Les colleges
créés en Syrie aux XII® et XIII® siécles appartenaient aussi bien 3 Pécole
hanafite, et seuls les malikites et hanbalites furent longtemps réduits, en ce
domaine, 3 des moyens restreints. En fait les madrasas étaient destinées &
former une élite intellectuelle acquise aux principes sunnites.que défendaient,
de maniére parfois un peu diverse, toutes les grandes écoles juridiques.
L’existence des madrasas, notons-le, ne supprimait pas pour autant ’en-
seignement qui pouvait continuer d’étre donné dans les mosquées ot aupara-
vant chaque professeur avait son « cercle », emplacement réservé dans tel angle
de I’édifice ou au pied de tel pilier. Méme aprés 'apparition des colléges officiels,
tout étranger qui séjournait un moment dans‘une ville conservait, semble-t-il,
le droit de s’installer dans quelque coin de-la salle de priére pour y donner un
cours. Mais les nouvelles fondations officielles assuraient I’existence d’un ensei-
gnement permanent, approuvé et rétribué par les autorités. Aussi bien les
chaires étaient-elles généralement dévolues 3 vie et la legon inaugurale donnée
par un nouveau professeur se‘faisait-elle en présence du souverain qui venait
honorer tel ou tel savant, personnage apprécié de lui dont il avait le plus souvent
imposé la nomination aprés-avoir provoqué de ses libéralités la construction de
Pédifice o il allait enseigner. C'était en fait la rupture avec les anciennes
habitudes selon lesquelles les cours, méme donnés dans des oratoires ou
dans des monuments funéraires apparaissant déjd comme des embryons de
colléges, n’étaient d’aucune maniére subventionnés par le gouvernement,
Que P’enseignement fit en tout cas purement privé comme dans les pre-
miers siécles ou dispensé dans les madrasas officielles, il reposait toujours sur les
mémes méthodes. Il consistait essentiellement 4 faire lire et 4 commenter le texte
d’un ouvrage dont I'auteur était soit le professeur, soit un de ses propres maitres.
Ceux des étudiants qui étaient capables de lire correctement le texte ainsi expli-
qué recevaient I'autorisation de le transmettre et d’en expliquer 3 ‘leur tour le

395




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

contenu 4 d’autres : c’était 13 une « licence » (idjdza) d’enseigner, mais limitée
A un ouvrage précis. Certains de ces ouvrages n’avaient au reste jamais été rédi-
gés par leur auteur : il s’agissait plutdt de « cours » que des disciples s’étaient
chargés par la suite de consigner par écrit, en vertu de l’autorisation d’enseigne-
ment qui leur avait été donnée. Cette habitude fut ensuite abandonnée lorsque
P’usage du papier permit de multiplier les copies d’un méme ouvrage. L’ensei-
gnement néanmoins resta toujours fondé sur la lecture de textes faisant autorité,
dont les auditeurs devaient assurer la plus grande diffusion possible.

L’exercice de Pesprit de critique n’en était point pour autant totalement
absent. Les auteurs, juristes, philologues ou autres, passaient leur temps 4 se
reprendre les uns les autres et & améliorer la formulation de leurs idées parfois
différentes. Si leurs discussions restaient limitées & un cadre étroit, elles fai-
saient preuve d’une extréme subtilité. Certains d’entre eux ne manquaient pas
non plus 4 Poccasion de se fonder sur leur réflexion personnelle, tel le géographe
al-Makdis qui était resté fidéle au systéme de lecturé.coranique utilisé en Syrie,
son pays, mais qui avait adopté en matiére de droit Pécole d’Abtt Hanifa,
école des Irakiens. Méme si certaines écoles de‘pensée dominaient plus spécia-
lement en diverses villes ou régions, il existait toujours des esprits assez indé-
pendants pour s’en écarter €t adhérer volontairement a un systéme différent.

Hommes de religion tenant une place de premier plan dans la ville, sinon
spécialistes en sciences religieuses, tels €taient aussi les cadis qui représentaient,
on I’a vu, appareil judiciaire de PEtat et avaient donc, eux, une fonction offi-
cielle. Leur tiche d’arbitre ‘etigeant valeur humaine et sens de I’équité plutdi
que compétence juridique, proprement dite était peu appréciée des juristes
de formation qui en refusérent bien souvent, d’apres les sources anciennes, la
responsabilité. Ainsidurait agi Abf Hanifa que ce refus, peut-étre légendaire,
aurait fait jeter en{prison. On sait en outre de fagon certaine que des juristes
shafiites, en Irak au x© sitcle, considéraient comme indigne d’eux une charge
qui n’exigeait point expressément de connaissances techniques et dont, 4
|’occasion, avaient bénéficié des hommes peu instruits. N’y aurait-il pas eu au
dire des chroniqueurs un marchand d’étoffes ainsi récompensé par Ibn al-Fu-
rit pour avoir protégé le vizir lors d’une précédente disgrice? Cette nomi-
nation aurait marqué, pour la fonction de cadi, le début de la décadence, mais
ce ne dut étre ]a qu'un phénomeéne passager car les postes de cadis allaient étre
au contraire occupés, 2 une époque légérement postérieure, par de véritables
hommes de science, parfois juristes renommeés, parfois encore choisis dans les
rangs des prédicateurs ou des anciens « témoins professionnels ».

Le cadi percevait un salaire qui variait évidemment selon les régions et

396




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

les périodes ; il n’excéda jamais, semble-t-il, deux cents dinars par mois, mais
il est difficile de savoir ce qui revenait au magistrat lui-méme car il devait, sur
la somme qui lui était allouge, rétribuer ses divers auxiliaires, plus ou moins
pombreux selon les cas. On a vu qu’autour de lui gravitait le monde des « té-
moins professionnels », ces notables qui I’assistaient dans les audiences, ainsi
que celui des avocats qui pouvaient intervenir au cours des procés. En tout cas
la doctrine exprimée par certains juristes, selon laquelle la fonction de cadi
devait étre exercée de facon bénévole, ne fut apparemment jamais appliquée.
Le cadi érait payé, quoiqu’il touchit une somme minime et que ce salaire
insuffisant expliquit en partie la corruption régnant dans ce milieu.

A cbté de ses responsabilités judiciaires déjd examinées, les fonctions plus
spécialement « urbaines » du cadi variérent de fagon notable selon les lieux et
les périodes sans qu’on puisse établir de régles précises. S’il arrivait par exem-
ple que le cadi s’occupit lui-méme de 'organisation intéricure de la cité,
charge qui ailleurs pouvait €tre confiée au muhtasib, il{ arrivait aussi qu’il
fit fonction d’imim et dirigeat la Priére. Mais dans les Jocalités importantes

* il existait un personnage spécialisé dans ce réle et rétribué pour assurer I’exer-
cice du culte, sans doute aprés désignation par le cadi. Le cadi exergait en effet
dans les villes une sorte de contrdle sur les « ministres du culte » tels. que muez-
zins et prédicateurs venus finalement prendre place, aprés avoir été d’abord
indépendants, dans une sorte de hiérarchie wrbaine.

La fonction de muezzin par exemple-était réguliérement et personnelle-
ment attribuée, d’autant qu’elle exigeait-des aptitudes particuliéres. Celui qui
Pobtenait percevait un salaire modique mais constant. Chargé de proclamer
cing fois par jour Pappel qui avertissait les fidéles de ’heure de la Priére et qui
rythmait en quelque sorte la.vie'quotidienne de la cité, il devait savoir moduler,
d’une voix claire et bien timbrée, les formules répondant & des options reli-
gieuses précises. Mais il-était également tenu d’observer des usages réglésavec
minutie dans les ouvrages de droit, ot ’on voit par exemple figurer des recom-
mandations de ce genre : « Est répréhensible la pratique des muezzins qui se
renvoient mutuellement ’appel A la Priére. Le sont encore ’allongement exces-
sif qu’ils donnent aux mots de ce texte, le fait qu’ils se détournent de la direc-
tion de la Mekke de toute leur poitrine dans la déclamation de la formule :
«Venez 3 la Priére! » et « Venez au succeés! », le fait que chacun d’eux lance son
appel & la Priére pour lui seul et sans attendre que ’autre ait terminé, si bien que
les assistants sont troublés pour répondre correctement a cet appel parce que
les voix s’entremélent. Tous ces procédés sont des actes repréhensxblm et dont
il faut avertir les intéressés. »

397



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sermonnaires et les ascétes, sans que nous sachions d’ailleurs trés exactement
comment étaient choisis les représentants de ces deux derniéres catégorics.
Les soufis et les mystiques se distinguaient & ’époque par leur costume,
1a fameuse robe de laine, ainsi que par un mode de vie qui s’accommodait tantét
de la solitude dans laguelle certains d’entre eux pérégrinaient d’un lieu a un
autre, tantdt de Pexistence dans une communauté régie par des régles plus ou
moins strictes et groupée surtout autour de la personnalité révérée d’un maitre.
Mais leurs meeurs n’étaient pas toujours sans reproche. Certains prétendus
ascétes, exploitant la crédulité de leurs admirateurs, ne méprisaient point la
bonne chére et « Pappétit des soufis » passera en proverbe. On leur reprochait
aussi de pratiquer la magie et d’abuser le peuple par leur charlatanisme. Du
fait qu'ils vivaient en groupe, ils étaient également accusés souvent de pédérastie
et on ne manque pas, dans les anthologies, d’historicttes portant sur ce théme,
qui montrent le dévot résistant héroiquement 2 la tentation ou plus générale-
ment y succombant ; quelques-uns d’entre eux, particuliérement ignorants,
auraient méme vu, dit-on, dans cette pratique uné régle religieuse. Au xi®siécle
toutefois, au temps du mystique al-Hudjwiri, Pidée se répandit que la véritable
dévotion exigeait la continence, rarement respectée dans les premiers siécles
ot les soufis étaient le plus souvent mariés, et certains d’entre eux resteront
alors célibataires ou se contenteront de contracter des mariages de pure forme.
Ce fut dans ce milieu qu’apparurent des personnages auxquels on conféra
la qualité de saints en raison des prodiges qui leur étaient attribués et du pou-
voir que, disait-on, ils possédaient de faire exaucer les pricres. Dés le x1¢ siécle
plusieurs degrés existaient dans la « sainteté » ainsi reconnue, depuis le rang
des « meilleurs » et des « substituts » jusqu’a celui du personnage qu’on appelait
le « pdle » et qui était censé gouverner le monde et le soutenir avec P’aide des
autres saints. Mais-on'touchait Ia & des spéculations cosmologiques qui n’avaient
guere d’effet dans'la'réalité. S’il reste certain que nombre de dévots jouissaient
d'un respect unanime et que leurs tombes, notamment celles des fondateurs
d’ordre, étaient réguliérement visitées, nous manquons de détails sur la maniére
dont on observait 4 ’époque les pratiques de ce « culte des saints » qui s’adres-
sait d’ailleurs aussi & des docteurs réputés ou méme 2 des souverains s’étant
signalés par leur ardeur 3 défendre militairement le domaine de I'Islam.

®
De ces hommes de religion, essentiellement imprégnés de culture juridique

ou théologique, méme s’ils étaient les uns portés vers la réflexion, les autres

400



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

vers Papplication pratique ou encore vers I'ascétisme - sans que d’ailleurs
ces tendances différentes se sojent jamais exclues —, se distinguaient dans la
ville les secrétaires et les marchands, c’est-3-dire les hommes formés aux diver-
ses techniques de ’administration et du commerce et aux sciences profanes
que celles-ci supposaient. C’étaient 13 dansleur ensemble des gensriches, influents
et cultivés, qui avaient vu leur importance grandir 2 mesure que le phénoméne
urbain connaissait dans I’Empire abbasside une ampleur croissante, 3 mesure
aussi que s’étaient effacées les premiéres barriéres existant entre conquérants
musulmans et non-Arabes. On pourrait A certains égards les ranger sous I’éti-
quette de « bourgeois ». Mais ce terme impliquerait une participation active
aux affaires de la ville, qui se manifesta seulement en pays d’Islam dans quelques
cas bien déterminés, lorsque des périodes d’anarchie permirent 4 des milices
locales de substituer pratiquement leur pouvoir A celui de Ia force émirale contrd-
lée ou non par le pouvoir central. De plus cette appellation risquerait d’intro-
duire une notion étrangére aux catégories d’ordre proprement islamique exis-
tant dans la société de I’époque.

Il ne faudrait pas non plus exagérer Ioriginalité en tant que classe urbaine
de ces administrateurs et grands marchands qui(avaient généralement regu,
en sus de leur éducation spécialisée, une formationjjuridico-théologique compa-
rable 4 celle des hommes de religion. Non seulement ils manifestaient souvent
le golit, commun & 1’époque, des discussions religieuses, mais leurs divertisse-
ments profanes étaient également partagés-par des docteurs qui se targuaient
eux aussi d’étre de beaux esprits. A partir du x1¢siécle enfin un rapprochement
encore plus net se fit sentir entre administrateurs et docteurs, solidaires dans
leur opposition 4 une classe militaire étrangére et non arabophone, celle des
« hommes de sabre » qui était\désormais juxtaposée dans la ville & celle des
«enturbannés ».

Néanmoins, au x¢ siécle’encore les secrétaires, dont nous avons déja évoqué
la place dans I’entourage du souverain ainsi que les activités professionnelles
fondées sur un type irano-mésopotamien de culture, formaient, au sein des
milieux cultivés, un groupe conscient de ses traits distinctifs qu’il soulignait
par certains détails de costume, comme le port de la longue tunique. A ce groupe
appartenaient aussi bien de simples employés aux écritures que les scribes atti-
trés de tel puissant personnage ou bien les responsables des grands services

. de Padministration centrale et provinciale. Des liens étroits existaient en outre

entre ces derniers personnages et leur clientele particuliére delettrés A 1a recher-
che de mécénes, sinon d’emplois dans les bureaux de I’Etat, ainsi que les divers
trafiquants, marchands et changeurs * de plus ou moins grande envergure, qui

. 401



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

essayaient grice 4 eux de réaliser de fructueuses opérations commerciales ou
bancaires avec I'appui direct ou détourné des services officiels.

Moins bien connus, les négociants, qui différaient essentiellement des bou-
tiquiers et des artisans vendant eux-mémes les produits de leur travail, jouaient
un réle essentiel dans la ville en se livrant au commerce interurbain et parfois
méme international dont on a vuplus haut 'importance,dés uneépoqueancienne,
dans les pays d’Islam. Le développement constant de leurs affaires nous est
attesté par les traités que les juristes devaient consacrer, dés la fin du vt siécle,
aux problémes du gain et aux conditions de sa licéité, méme si 'organisation
interne de leur commerce, 4 I’époque classique, nous est en fait encore mal
connue.

Parmi ces négociants figuraient  la fois de grands commergants, qui avaient
évidemment besoin de capitaux importants et devaient non seulement s’associer
selon des formules diverses, mais encore faire  ’occasiond’importants emprunts,
et des banquiers professionnels qui avaient pour tiche essenticlle de bailler
aux premiers les fonds nécessaires. Les grands commercants eux-mémes pré-
sentaient plusieurs types qu’un récent ouvrage sur le capitalisme en pays d’Islam
distingue, d’aprés un manuel de commercedu x1e siécle, en énumérant succes-
sivement « le marchand entrepositaire qui(achéte a bon prix etrevend en conjonc-
ture de hausse, qui doit savoir prévoir la conjoncture et espacer ses achats
conformément 2 celle-ci [...]J le commergant voyageur et exportateur qui doit
disposer d’une documentation & jour sur les prix dans les pays d’écoulement
de ses marchandises et les droits.de douane de fagon & pouvoir calculer correc-
tement ses prix et son bénéfice en prenant en considération les frais de trans-
port, qui doit aussi avoir un agent siir dans le pays en question ainsi qu*un maga-
sin ol il puisse décharger ses marchandises sans crainte[...] enfin le commergant
commanditaire qui-doit se choisir un agent siir » Il s’y ajoutait les marchands
étrangers, le plus\souvent occidentaux et spécialement italiens, qui pour la
plupart ne pénétraient pas profondément dans les régions musulmanes. Se
contentant en effet de prendre livraison, non loin des cbtes, des produits appor-
tés de Pintérieur par le trafic caravanier, ils fréquentaient néanmoins, 4 partir
du xre siécle, les ports égyptiens et & partir du x11® siécle les grandes villes
d’Egypte et de Syrie o ils avaient obtenu de disposer d’entrepdts autonomes
appelés funduks. ’

Dans ces milieux urbains commergants tenaient également leur place,
mais depuis beaucoup plus longtemps, des Orientaux chrétiens et juifs dont
on parvient difficilement 4 évaluer I'importance selon les époques en raison
des lacunes de la documentation actuelle, En pleine époque abbasside les négo-

402




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ciants et banquiers juifs auraient été particuliérement actifs, on 1’a souvent
souligné, et il est exact que les documents provenant de la Geniza du Caire nous
montrent le bien-fondé de cette affirmation. Un peu plus tard au contraire les
traités fiscaux qui nous sont parvenus ne mentionnent plus explicitement aucune
activité juive. Mais il serait dangereux, comme I’a montré C. Cahen, de tirer
de ce dernier indice des généralisations trop héitives. En dépit des mesures
prises par Saladin, les juifs continuaient certainement de son temps & commer-
cer dans les villes, tandis que les chrétiens, plus discrets, occupaient surtout le
réle d’intermédiaires entre les Européens et les musulmans. Encore faut-il
noter que les marchands appelés du nom énigmatique de Karimis, qui déte-
najent pendant la période ayyoubide et mamlouke le monopole de fait du trafic
de la mer Rouge, cC’est-3-dire notamment du transit des épices dans le Proche-
Orient, étaient au x1ve siécle, au moment de leur pleine prospérité, uniquement
des musulmans. Mais on ne saurait affirmer que leur association, qui opérait
dans une zone interdite pendant les croisades aux tributaires, avait son pendant
ailleurs dans le monde musulman.

A c0té des négociants figuraient les changeurs, ou plus particuliérement
les personnages chargés dans les divers chefs-lieux;d’évaluer la valeur exacte
des piéces que les contribuables apportaient pour se libérer de leurs dettes
envers le Trésor. Ces djahbadh, comme on les;appelle, qui assumaient une fonc-
tion officielle et constituaient d’indispensables auxiliaires des agents de I’autorité,
étaient aussi des hommes d’affaires, souvent chargés également de la ferme des
impdts. Ce fut & des changeurs de cette espéce, devenus en quelque sorte les
banquiers attitrés de la Cour, que le califat dut s’adresser au début du x®siécle
pour obtenir des préts nécessaires d I’équilibre du budget.

De leur coté les artisans.ou les marchands étrangers a4 une ville avaient de
tout temps recours 3 des ifitermédiaires, les crieurs publics, qui écoulaient leurs
produits auprés des cli¢nts et leur fournissaient le cas échéant les marchandises
dont ils pouvaient eux-mémes avoir besoin. Il est difficile de dire si ces courtiers
intervenaient dans toutes les branches du commerce ou seulement dans le com-
merce des vétements et des étoffes A propos duquel ils sont généralement signa-
lés. Les quelques textes qui les évoquent indiquent en tout cas qu’ils étaient fort
entreprenants, cherchant 3 s’assurer le monopole de la vente de certains pro-
duits fabriqués ou importés. Les manuels de ’#isba réagissaient contre cette
tendance en affirmant Ja liberté pour chaque marchand de choisir le courtier
qu’il désirait sans étre obligé de s’attacher un intermédiaire attitré, Mais les
clients, de leur cété, semblent s’tre fiés volontiers & ces courtiers qui consti-
tuajent un élément essentiel de la vie marchande et dont le nombre ne fit sans

403



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

doute que croitre avec le temps, méme si leur statut ne fut jamais nettement
défini. Leur activité donnait du reste lieu 4 quantité de contestations et litiges,
d’opérations frauduleuses aussi qui étaient plus ou moins liées aux manceuvres
d’accaparement ou de vente forcée pratiquées par certains détenteurs du pou-
voir, et la responsabilité des parties en présence devait étre fixée par les juris-
consultes dans des consultations dont le texte nous est parfois parvenu.

Le commerce était en tout cas 4 Porigine des grosses fortunes quise consti-
tuérent dans I’Irak abbasside dés la fin du 1xe siécle et tinrent souvent le calife
lui-méme 2 leur merci. Les hommes d’affaires ainsi en rapport avec les autorités
gouvernementales constituaient d’importants ¢ groupes de pression », comme
on dirait maintenant, qui étaient liés & divers milieux politiques ou sectaires.
Pour conserver leur fortune, ils la plagaient pour une bonne part en objets de
valeur ou en terres. Les domaines soumis 3 la dime constituaient en effet au
xe siecle une excellente source de revenus, A condition gue les services adminis-
tratifs ne se montrassent pas trop pointilleux dans.Je calcul ou le contrdle des
contributions versées. Ces domaines pouvaient én ‘outre étre confiés temporai-
rement 2 des représentants, de méme que les bijoux ou autres matiéres pré-
cieuses pouvaient étre déposés chez des amis stirs pour éviter les prélevements
et confiscations qui survenaient 3 tout moment et menacaient des richesses amas-
sées le plus souvent avec une rapidité surprenante.

Le type parfait des hommes d’argent de cette époque fut le fameux joaillier
Ibn al-Djassds dont les chroniqueurs nous rapportent comment il réussit 2
s’attribuer des pierres préciéuses-faisant partie du trousseau donné par le Tou-
lounide Khumarawayh 4 safille lorsqu’elle fut demandée en mariage par le calife
al-Mu‘tadid : chargé d’escorter la fiancée d’Egypte en Irak, il réussit a la persua-
der de lui confier ces pierres qui pourraient lui étre utiles en cas de revers de
fortune et, la princesse étant morte la premiére, il conserva le riche dépdt. On
nous rapporte aussi les mesures de confiscation dont il fut 4 deux reprises ’objet
et surtout la maniére dont il sut se défendre contre son plus redoutable ennemi,
le vizir Ibn al-Furat. « Ce dernier, raconte-t-il, m’avait fait subir un traitement
odieux et m’avait insulté d’une fagon scandaleuse et humiliante, ordonnant a
ses agents de placer mes propriétés sous séquestre et d’entraver mes transactions
commerciales, de sorte que mon chiffre d’affaires tomba & un niveau trés bas et
que ma fortune fut menacée. Je lui dépéchai quelques amis pour trouver un
terrain d’entente et lui fis offrir une somme dont le montant suffit habituelle-
ment & apaiser les rancunes. Les choses en restérent 13 quelque temps et je pris
patience jusqu’au moment ol le danger devint pressant. » I1 réussit alors 2 forcer
de nuit la porte du vizir et eut avec lui une explication franche : « Agis avec moi,

404



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

lui dit-il, selon les principes que te dicteront la générosité et la grandeur d’dme,
sinon, je vais de ce pas chez le calife et je lui remets un billet 4 ordre de deux
millions de dinars payable en or, 4 valoir sur ma caisse. A peine cette somme
sera-t-elle en sa possession que tu pourras mesurer ma puissance, car je lui
aurai certainement dit : « Prends cet argent, nomme un tel premier ministre
» et livre-lui Ibn al-Furdt. »

Les mémes riches citadins, qui ne manquaient pas d’influence sur les
cercles gouvernementaux et qui commandaient bien souvent par leurs cons-
tructions la physionomie architecturale de la cité, exercaient encore leur
emprise sur la vie intellectuelle. Nombre de lettrés en effet, sinon parmi les
hommes de religion qui réussissaient généralement 4 se procurer grce a leur
science un gagne-pain, du moins parmi les essayistes, grammairiens ou poétes
qui éprouvaient des difficultés matérielles beaucoup plus grandes, en étaient
réduits pour vivre  quéter les largesses de tels personnages.Il n’était pas rare
qu’on les vit errer de ville en ville jusqu’au moment od ils trouvaient I’occasion
de faire « subventionner » leurs ceuvres. Une sorte de-mécénat exercé par I’oli-
garchie urbaine existait ainsi 4 c6té du mécénat souvérain. On en trouve aisé-
ment trace dans certains volumes littéraires qui>ne font par exemple que
rapporter les discussions ayant eu lieu, sur les sujets les plus variés et de la
part de commensaux visiblement stipendiés, en présence de vizirs ou de
hauts secrétaires recevant dans leurs hotels-particuliers. Un célebre ouvrage
d’al-Tawhidi, le Livre du plaisir et de I'intimité, rend ainsi compte d’une série de
causeries qui auraient été suscitées au X¢ siécle par un vizir bouyide, lequel ne
faisait en cela que suivre P'exemple donné, 4 la fin du vine siécle, par les
fastueux « protecteurs des lettres et des arts » que furent les Barmakides.

La vie intellectuelle de la cité n’était pas seulement dominée par P'acti-
vité des cercles religieux traditionnels d’une part et par celle des mécénes
influents et fortunés d’autre part. C’était encore dans la ville que travaillaient
nombre de spécialistes des sciences profanes, qui pouvaient appartenir 4 des
milieux différents. Parmi eux figuraient ces grammairiens, tels al-Khalil et Siba-
wayh *, qui commencérent  poser les bases de leur science et 4 dresser en de
volumineux dictionnaires les premiers inventaires de la langue arabe. Parmi
eux figuraient aussi ces traducteurs, le plus souvent chrétiens, tel Hunayn
ibn Ishak *, qui furent A certaines époques, notamment au temps du calife

.al~-Ma’min, favorisés par le pouvoir et qui mirenta la portée des penseurs musul-

405



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mans toute une séric d’ouvrages philosophiques ou scientifiques grecs, parfois
déja traduits en syriaque *. Certains furent attachés aux bibliothéques des
califes et des souverains, mais il existait en dehors du palais, entre Je 1% et le
x1¢ siécle, diverses catégories de bibliothéques constituées par de grands per-
sonnages ou par les tenants de divers mouvements religieux et qui profitaient
aussi de l'actif commerce de librairie, employant copistes et enlumineurs,
pratiqué dans des métropoles comme Bagdad et le Caire. Les principales de
ces fondations furent des centres de diffusion de la pensée shi‘ite, comme la
Maison de la Sagesse instituée au Caire en 1005 par al-Hékim ou la Maison de
1a Science créée 3 Bagdad en 991 par le vizir bouyide Sdblr, mais d’autres avaient
été organisées par des lettrés sunnites. Peu 2 peu cet effort de documentation,
qui s*était d’abord poursuivi dans une atmosphére de relative liberté, devait
étre assumé par les madrasas post-saldjoukides et tomber alors sous 'emprise
des maitres &s sciences juridiques et religieuses. '

Auparavant bien des traducteurs avaient été ‘aussi des savants au sens
étroit du terme. Ces spécialistes de disciplines diverses, partagés le plus souvent
entre des spéculations abstraites et la réalisation d’applications pratiques sus-
ceptibles de les faire apprécier de leurs contémporains, jouissaient souvent de la
protection des princes, méme lorsqu’ils(travaillaient, comme les chirurgiens
et médecins par exemple, dans des organes fondamentaux de la cité. Si I’astro-
nomie se développa en Irak au 1x®'siécle, ce fut grice au secours du calife
al-Ma’mfn qui fonda un observatoire 2 Bagdad, en méme temps qu’il en créait
un autre 3 Damas, tandis que bien plus tard une nouvelle impulsion devait étre
donnée 2 de telles recherches par les souverains mongols.

Mais il ne faut pas méconnaitre Pinfluence profonde qu’exerca la vie cul-
tuelle ou sociale islamique sur orientation des curiosités de tous ces savants.
L’arithmétique et Ialgébre profitérent ainsi dans leur développement des néces-
sités de calculs souvent compliqués demandés soit par le réglement des succes-
sions selon les systémes prévus par le droit, soit par I’établissement de certains
imp6ts. La géométrie était indispensable aux agents de P’Etat chargés d’évaluer
Ia surface des terres soumises aux diverses taxes fiscales. L’étude des cycles astro-
nomiques était encouragée par le calcul des heures de la Priére ou des mois de
Jefine, méme si 'on préférait, dans la plupart des régions, I'observation directe
du ciel aux prévisions théoriques, tandis que Pusage fort répandu des horos-
copes invitait 4 des recherches sur les conjonctions d’astres.

Ainsi s’explique en partie le juste renom des physiciens et mathématiciens
que l'on trouvait en pleine époque classique dans les villes abbassides d’Irak
et qui se confondaient parfois avec ces ingénieurs, « mécaniciens » et fabricants

406




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

spécialisés d’instruments de mesure dont on a vu les ceuvres tenir une place
importante parmi les productions du monde islamique médiéval.

Aux X° et XI® sicles, leurs sciences favorites étaient également pratiquées
dans 'Egypte fatimide, au Maghreb et en Iran, selon une mentalité et des
méthodes qu’illustra la personnalité d’un des meilleurs savants de cette époque,
le grand al-Biruni * qui s’intéressa 4 1’astronomie indienne, &.la culture des
peuples « anciens » et aux sciences naturelles sans oublier la pharmacologie.
De leur cété I’alchimie et la médecine rencontraient une constante faveur.
Si l'alchimie, & laquelle est attaché le nom de Djibir, ne réussit jamais a
se hausser au niveau d’une science véritable, la médecine comptait depuis une
époque ancienne des praticiens attentifs. Il existait, avant la conquéte musul-
mane, une école 4 Djundishdpir en Iran, 3 laquelle appartenaient les fameux
médecins des premiers califes abbassides, membres de la famille des Bakhti-
sh’. Par la suite de nombreux savants, parmi lesquels le (grand Avicenne,
devaient exercer cet art, quoique de fagon généralement empirique et en cher-
chant la meilleure maniére d’agir sur les tempéraments individuels. Dés la
fin du vire siécle, un hopital était créé 4 Bagdad sur/le modéle de celui qui
devait avoir existé trés anciennement 4 Djundishépfir et au début du xe siécle,
on comptait dans la ville cinq nouvelles fondations de ce genre, qui bénéficiaient
de dotations faites par de riches personnages. Ces établissements se multi-
pliérent bientdt dans les autres grandes yilles du monde islamique et on en
trouvait au X11¢ siécle aussi bien au Caire et' 4 Alexandrie, odt Ibn Djubayr les
visita, qu’a Alep ou Damas oul les_constructions monumentales qui les abri-
taient nous ont été conservées, sans oublier leur existence dans des villes ira-
niennes comme Rayy ou anatoliennes comme Divrigi.

Toujours dans les milieux urbains instruits écrivaient la plupart des auteurs
de livres « profanes » destinés.& assurer ensuite le renom de la prose littéraire
arabe. Certes leurs ceuvres.ne manquaient point de lien avec la science religieuse
traditionnelle. Des chroniques historiques furent ainsi rédigées en appendice
a de véritables traités de théologie, soit qu’elles eussent été congues comme des
¢ histoires universelles » remontant & la création avec un évident présupposé
religieux, soit qu’elles apparussent plutdt comme des récits isolés composés a
la gloire des martyrs d’un parti religieux sectaire. De méme un collectionneur
d’anecdotes ou de maximes portant sur des sujets trés divers pouvait-il se
montrer dans ses écrits, comme le fit Ibn Kutayba, un théologien de formation.
De mérae découvre-t-on un cadi de métier dans tel conteur narrant comme
al-Tandikhi * des scénes de Ia vie sociale qui avaient été empruntées 4 des époques
différentes et qui lui permettaient de vanter & chaque occasion le théme de la

407




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

« conflance en Dieu ». De méme enfin voit-on dans un géographe comme
al-Makdisi se révéler non seulement un observateur des meeurs, des coutumes et
des faits économiques, mais aussi un homme de religion soucieux de relever
dans ses écrits les divergences doctrinales locales qu’il avait pu remarquer.

Toutefois la principale production des lettrés de ce genre, si 'on en écarte
les écrits des penseurs imprégnés de philosophie hellénistique — que ce fussent
des philosophes véritables ou des adeptes de mouvements sectaires —, ressor-
tissait d’une maniére générale au genre désigné sous le vocable assez large
dadab *, cest-a-dire d’écrits destinés 3 former un type d’honnéte homme
essentiellement citadin, appelé adib, se caractérisant par ses bonnes maniéres,
son langage raffiné et ses qualités mondaines. Si Padab, ou s’illustrérent des
littérateurs tels qu’al-Djahiz et al-Tawhidi, comprenait des ouvrages qui em-
brassaient la somme des connaissances nécessaires dans un métier déterminé,
celui de secrétaire ou de cadi par exemple, il était le(plus souvent représenté
par des recueils d’histoires amusantes ou émouvantes groupées autour d’un
théme. Ces histoires pouvaient avoir été rassemblées par exemple pour vanter
une classe sociale ou en faire un objet de satiré, pour discuter des mérites de
catégories telles que celles des Arabes et des'non-Arabes, pour blamer un dé-
faut comme P’avarice ou illustrer un sujet(tel 'que celui des « fausses angoisses »
pour enfin relater des traits d’esprit et,des reparties humoristiques prises par-
fois sur le vif. On y ajoutera les textes‘moralisateurs dont le type reste le Livre
de Kalila et Dimna avec ses nombreuses fables et surtout les séries de contes
plus ou moins merveilleux dont.certains sont A l'origine des fameuses Mille et
une nuits. Aux IX® et X© siécles remontent notamment des récits romanesques
qui avaient pour théme les souvenirs d’expéditions maritimes aventureuses
dues a Pessor contemporain du grand commerce. Tels sont les récits apparte-
nant au cycle de Sindbdd le Marin ou les histoires anonymes colportées sur la
Chine ou I’Inde, $ans’ compter maintes relations qui ont pris place le plus sou-
vent dans la littérature géographique postérieure. Mais d’autres contes mettaient
en scéne la population islamique urbaine proprement dite, que dépeignirent
d’autre part, A partir du x° siécle, ces exercices de virtuosité littéraire 4 inten-
tions polémiques connus sous le nom de « séances », La méme littérature comp-
tait encore de nombreux « romans d’amour » qui pour la plupart ne nous ont
pas été conservés, mais dont on sait au moins la faveur qu’ils rencontraient
dans les milieux bagdadiens de ’époque et dont on peut trouver les titres dans
la précieuse momenclature laissée au x¢ siécle par le libraire-bibliothécaire
Ibn al-Nadim *.

A ces recueils et romans venaient se joindre des anthologies poétiques éga-

408



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

lement pleines d’anecdotes, qui sont pour nous aujourd’hui autant de documents
d’histoire sociale quand elles rassemblent, comme le fameux Livre des chansons
d’al-Isfahini, les vers les plus célébres mis en musique au x® siécle ou quand
elles traitent, comme cela arrivait également, d’un sujet aussi délicat que la
nature et les manifestations de la passion amoureuse, objet de tant de poémes.
De la masse de telles anthologies poétiques se dégage, au XI© siécle en Espagne,
le fameux Collier de la colombe ot le théologien Ibn Hazm réunit de précises

descriptions des états amoureux, des historiettes vivantes et des vers de I'au-

teur lui-méme, réalisant un livre rare dans la littérature arabe par I'exactitude

de ’analyse psychologique, la netteté des jugements portés et le caractére émou-

vant de maints récits retracant des expériences personnelles. Le souci d’ana-

lyser le comportement humain, pour instruire et distraire gréce 3 Putilisation

d’un mélange de prose et de vers susceptible de séduire le lecteur — souci

qui caractérise essentiellement la littérature d’adab —, trouve sans doute 13-
une de ses expressions les plus réussies, que rehaussaient €ncore un remarqua-

ble esprit de logique et une préoccupation réelle d’édification morale.

A ce moment, peut-on dire, parvenait i son‘apogée avant de sombrer
dans le maniérisme une prose élégante qui avait profité de I'éducation progres-
sive des milieux urbains et notamment du rdle qu’y avaient & cet égard et des
Porigine joué les scribes cultivés. Les plus-anciens monuments de la prose
arabe littéraire remontent en effet, on ne'saurait Poublier, aux secrétaires ira-
niens arabophones de la fin de 'époque ‘umayyade et du début de I'époque
abbasside que furent par exemple ‘Abd al-Hamid et Ibn al-Mukaffa‘. A eux
revint Pinitiative de rédiger les premiéres épitres « composées » qui rem-
placérent alors avantageusement les collections décousues de discours, prover-
bes, sentences et récits isolés_que P'on connaissait seules auparavant. A Ibn
al-Mukaffa‘ surtout revint le mérite d’avoir traduit et adapté un recueil d’origine
indo-iranienne, le fameux-Livre de Kalila et Dimna déja cité, qui introduisit
dans la littérature arabe le genre du conte  intention didactique. En méme
temps s’exergait influence d’autres secrétaires, auteurs de manuels techniques
ou de libres chroniques historiques telle cetle d’al-Sili *, chargés aussi de rédiger
des lettres -circulaires de caractére politique ol ils rivalisaient dans I'art de
s'exprimer avec élégance, concourant tous au développement d’une prose raffinée
qui apprenait 4 véhiculer les connaissances les plus diverses tout en restant
volontairement amusante et primesautitre.

Dans la ville encore s’était assouplie, au sein des milieux lettrés, une langue
poétique que l’on a vue abandonner peu a peu, sauf dans le panégyrique de cour
et la satire officielle, les thémes de la vie bédouine pour ceux de la vie raffinée

409



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

des sédentaires et surtout les charmes de la nature cultivée. Certes les antho-
logues continuaient de recueillir et commenter les vestiges des anciens po¢mes,
révérés pour Paspect pré-coranique de leur langue comme pour la fixité des
figures de rhétorique que la critique littéraire ne cessait de cataloguer. Mais les
incidences de Pexistence quotidienne et les aspects du monde ambiant péné-
traient peu & peu un domaine tout d’abord réservé au culte des grandeurs pas-
sées. L’ode fit place A des ceuvres plus courtes et de genres plus différenciés,
consacrées les unes & Pexaltation de P’ascétisme comme chez Abi 1-‘Atahiya *,
les autres 4 la description de scénes de chasse ou de scénes de beuverie
comme chez Ab&t Nuwis, tandis que d’autres enfin se confondaient avec de
petites épigrammes d’inspiration amoureuse comme celles que composa Ibn
al-Ahnaf. Une poésie moderniste vit ainsi le jour, au temps de Hértn al-Rashid,
qui se développa au cours du Ix® siécle pour revenir ensuite & un cadre plus
conventionnel — sorte de néo-classicisme illustré surtotit,par les panégyriques
du grand al-Mutanabbi —; tandis qu’une poésie 4 tendance philosophique et
moraliste était cultivée en Syrie par I’aveugle.al‘Ma‘arri dont on a déja évo-
qué la tendance sceptique, et que les luttes politico-religieuses alimentaient la
verve ou au contraire la nostalgie de podtes de tendance shi‘ite tels que
Di‘'bil au temps d’al-Ma’mén ou al-Sharif al-Murtadd deux siecles plus
tard.

La diversité des genres allait ainsi'de pair avec 'expression de sentiments
non moins variés et, parmi les thémes choisis, I'évocation de I'amour et des
divertissements qui ’accompagnaient tenait la premiére place. En dehors,
pourrait-on dire, d’un Islam dont les prescriptions étaient en ce cas volonters
ignorées, se trouvait donc affirmée, dans la cité comme dans le palais, 'impor-
tance d’une vie de plaisirs’modelée alors pour une bonne part par les meeurs
apparemment dissolues-de la société : aventures scabreuses des débauchés
en quéte de femmes-ou de mignons, intrigues qui se poursuivaient dans le
secret des demeures privées, scénes plus grossiéres des tavernes, chantées par
les poémes bachiques, et des maisons de prostitution dont le fisc, 2 défaut de
la Loi, n’ignorait pas I’existence,

La vie ne réside que dans le vin et les baisers,
Dans la poursuite d’une gazelle novice ¢ qus I’on demande
ce qui west pas licite

trouve-t-on alors répété A satiété dans les vers de bien des poétes.
A la peinture de ces distractions faciles ne se limitait cependant pas une

410




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

poésie qu’animaient aussi, on vient de le voir, des sentiments religieux teintés
de renoncement mystique ou d’attachement partisan & certaines sectes. Surtout,
la description méme de la passion amoureuse, considérée comme fatale, s’y
nuangait non seulement de réactions personnelles parfois délicates, comme la
mélancolie résignée de Bashshir * ou les plaintes d’Ibn al-Ahnaf, mais encore
du reflet de certaines discussions 3 la mode dans les cercles cultivés de la
société, s’interrogeant sur la nature de Pamour et sur son caractére louable
ou blimable. Le but supréme en était-il la « fusion des dmes » défendue par
certains et s’agissait-il 13 d’une passion asservissante et humiliante ou d’'un
sentiment doué de valeur morale? Les réponses différentes proposées selon
les milieux se retrouvent derriére les €lans de poétes essentiellement perméables
aux questions philosophico-religieuses que I'on se posait alors et le fait
mérite qu’on 8’y arréte dans la mesure ol il trouve des paraliéles ou des prolon-
gements dans la société médiévale d’Occident.

Si en effet les penseurs arabes imprégnés d’hellénisme étaient portés &
voir dans ’amour un élan animant la création entiére-et permettant d’atteindre
PAme universelle, les hommes de religion étaient beaucoup plus réticents 3
Pendroit d’une passion qu’ils appréciaierit seulement si elle était permise par
la Loi. Leur position, souvent ambigué, reposait.en réalité sur cette idée qui
sera exprimée nettement au Xr¢ siécle par I’Andalou Ibn Hazm : « L’amour est
un don de Dieu quand il est licite, mais c’est-une épreuve quand il est illicite »,
épreuve qui, selon certains, pouvait valoir le martyre. Le juriste bagdadien
Tbn Dawiid n’avait-il pas en effet, vers\9oo, découvert cette parole du Prophéte :
« Quiconque, étant tombé amoureux.€t ayant renoncé a sa passion, sut la taire
et en périr, doit &tre considéré ‘comme un martyr. » Par 13 il encourageait ses
contemporains au refus de toute passion illicite, aprés avoir donné I'exemple,
mais il accordait aussi &-1a-passion amoureuse une place toute particuliére.
Nen était-il pas venu; pour défendre sa conception d’amour platonique, &
recommander le renoncement comme le seul moyen « d’éterniser le désir de
celui qui le posséde avec le désir de celui qui en est Pobjet » ? Il avait méme entre-
pris d’attribuer pareille attitude & des poétes bédouins archaiques, ceux qui,
disait-on, avaient pratiqué I’amour udhrite *, quoique son interprétation se
trouvdt contredite par tous les textes évoquant la situation de ces amants de
Pancien temps, non pas adeptes volontaires du renoncement, mais victimes
de leur constance en des situations désespérées, tel Madjnin, le « fou » de Layl4.

L’attitude d’Ibn Daw(id ne semble avoir d’ailleurs rencontré qu’un succés
limité chez les « raffinés » du xe© siécle qui, tout en rejetant un libertinage exces-
sif, ne répugnaient nullement aux satisfactions sensuelles qui ne sont enta-

411



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

chées, en milieu islamique, d’aucun préjugé moral défavorable. Aussi bien
I’ « affleurement courtois » dont parlent certains spécialistes occidentaux, et
qui n’est certes pas contestable, ne fut-il tout au mieux qu’un phénomene
limité, ne reflétant point la mentalité courante et ne préservant pas la poésie
plus que la prose de 'usage d’accents réalistes et de formules triviales qui défient
volontiers la décence.

L J

En face des milieux urbains instruits qui ont laissé tant de témoignages
divers de leurs préoccupations, les artisans et ouvriers vivant dans leur voisi-
nage constituaient une population humble, au mode de vie simple, sur laquelle
nous sommes mal renseignés. Certains d’entre eux certes nous sont copnus par
leurs ceuvres. Des recueils de signatures dressés ces derniéres années ont méme
pu faire sortir de anonymat des fabricants d’astrolabgs, qui étaient d’ailleurs
aussi des savants, des armuriers, des sculpteurs sur‘bois, des artisans du métal
ou méme des magons. Sans oublier ces verriers, ‘céramistes ou autres artistes,
dont les noms attendent encore d’étre relevés'et classés  leur tour systémati-
quement.

Mais P’organisation des ateliers et d’une maniére générale celle du travail
restent trés imprécises 4 nos yeux et sans doute la faute n’en revient-elle pas moins
a la réalité elle-méme qu’a la rareté'des documents conservés. Il semble seule-
ment établi de maniére 3 peu prés stire que cette organisation était rudimen-
taire. L’artisan était un « maitre» qui avait tout juste auprés de lui quelques
ouvriers et quelques apprentis. Les manufactures d’Erat, celles qui étaient notam-
ment chargées de la conféction des tissus de soie brochés d’or, présentaient vrai-
semblablement des capacités plus importantes. Mais dans I’ensemble les établis-
sements spécialisésstels que sucreries, poteries, verreries ou tanneries, restaient
de dimensions_modestes et n’utilisaient qu’un outillage grossier. Celui-ci était
demeuré 3 peu'prés stationnaire depuis P’Antiquité quoique I'abondance de
la main-d’ceuvre et son excellente qualité eussent permis un niveau de produc-
tion dont on & plus haut passé en revue la richesse et la variété. Seuls Pemploi
de matériaux précieux et la minutie du travail conféraient aux objets fabriqués
leur valeur, tandis que les rares progrés techniques accomplis, comme on I'a vu,
dans le domaine des installations mécaniques et hydrauliques aidaient 4 la réali-
sation de quelques objets de luxe sans étre mis pour autant au service des tra-
vailleurs eux-mémes.

Les petites gens qui ceuvraient dans ces conditions pénibles, artisans et
boutiquiers, car Pun n’allait pas sans I'autre et chacun vendait en général les

412



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

produits de son industrie, constituaient un monde pittoresque et varié, avec
une volontaire diversification des métiers. De ces derniers, les listes anciennes
qui nous sont parvenues, concernant des villes et des époques différentes, concor-
dent toutes sur ce point. Et & c6té de ce qu'on peut appeler les métiers de base,
correspondant 4 des industries spécialisées, existaient nombre d’activités
secondaires touchant principalement le domaine du vétement ainsi que celui
de I’alimentation *. Si ’on en croit en effet des traités de kisba du xne siccle,
renforcés par le témoignage des contes et historiettes évoquant la vie quotidienne,
il existait partout, non seulement des fourniers, bouchers, épiciers, marchands
de légumes et autres détaillants peuplant les rues passantes, mais aussi quantité
de porteurs d’eau, de marchands de boissons et surtout de « traiteurs », rotis-
seurs, patissiers et « gargotiers » proposant aux clients des aliments tout préparés
et des plats typiques, parmi lesquels cette fameuse bouillie de céréales, la
harissa, qui se trouvait 4 la base de la nourriture populaire;

De tous ces métiers de plus ou moins bon rapport,(dont certains étaient
liés au commerce ‘de luxe tandis que d’autres concouraient i faire du souk un
lieu bruyant et animé ou se pressait la foule, certains’se distinguaient en outre
parce qu'on les considérait traditionnellement comme « vils » : c’étaient ceux
de tisserands, de ventouseurs ou barbiers, et de tanneurs. Il a été récemment
montré qu’on ne pouvait donner de raison précise 4 ce dédain dont on trouve
pourtant le reflet dans la Tradition et dans'désproverbes qui nous sont parvenus.
Hérité sans doute de conceptions depuis-longtemps répandues dans I’Orient
ancien, et contraire en principe 3 J’égalitarisme musulman, il n’en cherchait
pas moins sa justification dans des vérsets coraniques établissant une hiérarchie
parmi les croyants. On arriva ainsi, en milicu sunnite du moins car les shi‘ites
avaient pris le contrepied ‘de.ces mesures discriminatoires, 4 rejeter dans une
classe inférieure tous ceux ‘qui pratiquaient ce genre de métiers, ce qui condui-
sait pratiquement & récuser leur témoignage en justice et 4 leur interdire d’épou-
ser les femmes appartenant 3 un autre milieu. Ainsi se trouvaient-ils rangés au
cbté de ceux qui violaient les interdits légaux d’ordre social ou sexuel, usuriers,
accapareurs ou prostituées par exemple, sans compter les diverses espéces de
malandrins que recherchait la police et qui appartenaient parfois 4 de véri-
tables groupements organisés.

D’une maniére générale, le monde des artisans était d’ailleurs méprisé
des autres éléments citadins, notamment par des hommes de religion de tendance
intellectualiste, tels les mu‘tazilites, qui les accusaient d’étre, dans leur igno-
rance, une proie facile pour les partisans des doctrines les plus simplistes, y
compris I’anthropomorphisme. La réaction prouve a quel point le peuple subis-

413




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

sait alors Pinfluence des divisions religieuses, tandis que recherchaient avec
insistance son approbation des jurisconsultes et surtout des sermonnaires qui
parfois se mélaient aux conteurs, jongleurs et autres baladins pour se découvrir
aux carrefours et dans les marchés quelque auditoire complaisant. Les propa-
gandistes du mouvement shi‘ite sembleraient notamment avoir voulu se gagner
de tels soutiens en donnant au monde du travail une dignité qu’il ne possédait
pas auparavant, raison pour laquelle on a parfois 1ié Porigine des corporations
en pays d’Islam 2 la diffusion des idées défendues par les Karmates et les Fati-
mides. Le probléme est en réalité beaucoup plus complexe et reste encore aujour-
d’hui mal éclairci & partir d’observations de caractére surtout négatif.

59. LE COMPLEXE COMMERCIAL D’ALEP A LA FIN DU MOYEN AGE
(D’aprés §. Sauvaget, ibid.)

a. Souk aux toiles d’emballage..— b. Souk des
brocanteurs. — c. Souk du khdn de la douane.
— d. Souk aux cordes-.— e. Souk vieux.
— f. Souk aux basanes, — g. Souk de Damas,
—h. Souk du khdn deschaudronniers. —i. Souk
des cordonniers. — j. Souk aux chaudrons.
—— k. Souk des droguistes. — 1. Souk vieux
d’Istanbul. — m. Souk aux draps. — n. Souk
neuf d’lstanbul. — o. Souk aux foulards.
— p. Souk des orfévres. — q. Souk des bro-
canteurs. — r. Souk des marchands de bonnets.
— 5. Souk de la coudée. — t. Souk du bain.
—— u, Souk aux enchéres. — v. Souk au savon.
— w, Souk aux manteaux.

1. Souk du khén des pelletiers. — 2. Le khdn
aux soies. — 3. Le khdn neuf. — 4. Le khdn des
Vénitiens. — 5. Le khan des fabricants de fil
d’or. — 6. Le khén aux cordes. — 7. Le khan

de la douane. — 8. Le khén des chaudronniers.
— 9. Le khdn des fabricants de vases & traire.
—— 70. Le khén au burghul. — 11. La kaysariya
des graveurs de cachets. — 12. Le khdn au
savon. — I3. La kaysariya des pelletiers.
— 14. Le khan des pelletiers.
Le centre ctal et arti 1 d&’Alep, tel
gu'il apparaissait a la fin du Moyen Age, ne se
constitua que Progresst par adjoncti
aux souks exi: s d’imp s car a
urbains construits aux épogues mamlouke et
ottomane. Dans les temps plus anciens, les
marchés étaient seull disposés le long des
rues paralleles voitées qui avaient pris la place
de P ique @ coll des et dont la
construction s’était faite par ajouts successifs tou
au long du Mayen Age.

414




-::..”..“, W ..-; i aineing ---“—W%/:-.. ///,
e et R ,m_ﬁnn.”._.”.....m...u...... ....... %//

g 33

Hine [k

% Prop M m--_ -ulu_.- Bireant ‘
M4 (TR SR LT ERL ___-—-_.-:—_

e )




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

11 semble par exemple que vers le xvie siécle les divers travailleurs étaient
groupés en corporations leur ienposant de respecter dans leurs modes de fabri-
cation un certain nombre de régles et de n’étre admis dans un corps de métiers
qu’a la suite d’une initiation. Mais, de pareilles initiations on ne trouve aucune
trace aux époques antérieures, méme s’il existait anciennement des personnages
chargés, dans ’Orient comme dans I’Occident islamiques, soit de « surveiller »
les souks et d’y réprimer les éventuelles pratiques répréhensibles, soit d’y avoir
plus spécialement la responsabilité, vis-3-vis de I’Etat, d’une catégorie donnée
de marchands ou d’artisans dont ils faisaient eux-mémes partie. On ne sait rien
non plus des réglements qui pesaient 3 I’époque classique sur les métiers et on
igoore par exemple de quelle maniére artisans et commergants pouvaient obte-
nir la disposition d’une boutique dans des ensembles commerciaux nouvellement
organisés sous contrdle officiel comme ceux dela Ville ronde d’al-Manstr. Certes
les régles suivies dans la répression des fraudes ou le contrdle de la fabrication
pouvaient avoir été directement empruntées a des codes byzantins qui existaient
dans les villes de Syrie et qui continuérent 3 étre’en vigueur dans les pays restés
hors du monde islamique ; mais la preuve d’un‘emprunt direct reste encore 4
établir. La fonction de syndic elle-méme, dont, on vient de faire état, ne se rat-
tache 3 aucune tradition ancienne précise.(De méme ne possédons-nous aucune
trace 4 I’époque classique des associations de fraternité qui semblent avoir existé
ensuite mais qu’il est, en tout état de, cause, difficile d’identifier avec de véri-
tables « corporations » au sens médiéval du terme en Occident. Sans doute peut-
on admettre que la liberté du travail ne fut pas compléte dans les premiers temps
de I'Islam, mais il est vraisemblable que les limites auxquelles elle se heurtait
€taient définies directement” par Pautorité gouvernementale qui intervenait
dans le choix du personnage chargé de représenter tel ou tel corps de mé-
tiers. Les travailleurs.eux-mémes ne semblent jamais avoir eu 'occasion de se
grouper pour déféndre leurs intéréts.

Dans une société urbaine aussi différenciée, les niveaux de vie étaient éga-
lement marqués par de profonds contrastes opposant les classes inférieures 4
des privilégiés pourvus d’immenses richesses. Certes celles-ci se montraient
fragiles et les « revers de fortune » qu’évoquérent A I’envi poétes et littérateurs
n’étaient point un vain mot lorsque aux effets de calamités diverses — pillages
et destructions guerriéres, épidémies fort fréquentes sil’on en croit les annalis-
tes, famines dues le plus souvent a Pirrégularité du climat — venaient s’ajouter

416




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ceux de Parbitraire princier. Il suffisait par exemple qu’un personnage devint
vizir pour que tous ses collaborateurs et tous ses obligés — y compris d’obscurs
artisans qui avaient pu lui rendre service auparavant — fussent promus a des
fonctions rémunératrices ou eussent leur part de certains profits plus ou moins
licites ; mais la réciproque était vraie lors de la disgrice du méme vizir. Il suffi-
sait qu'un poéme pliit & quelque mécéne pour que son auteur fiit, pour un temps,
délivré de tout souci matériel, mais la ruine pouvait ensuite lui venir aussi sou-
dainement que la prospérité, Il suffisait aussi d’un bouleversement politique,
d’une révolte militaire, d’un de ces changements de dynastie si fréquents &
certaines époques, pour que souffrit toute la population active d’une ville, etla
vindicte souveraine s’abattant sur quelques grands, avec son cortége de confis-
cations, d’emprisonnements et méme d’exécutions capitales, entrainait de sem-
blables catastrophes pour toute la clientéle des personnages visés.

Mais quelles que fussent les causes d’instabilité dans la structure des diver-
ses classes de la société, leurs pouvoirs d’achat demeuraient essentiellement
divers et ’on peut essayer de se représenter, en pleine €époque classique, ce
qu'était Péventail des gains. Certes, il ne faut pas'se dissimuler que pareille
détermination demeure approximative, méme, dans le cas des fonctionnaires
dont les salaires sont souvent évoqués par les chroniqueurs, car les dignitaires
de la Cour recevaient ou acquéraient des congessions fonciéres dont les revenus
s’ajoutaient & leurs salaires normaux. Nous”savons du moins qu’au haut de
Péchelle le vizir, 4 la fin du 1x® siécle, disposait de quelque deux cent mille dinars
par an, qu’au début du xe¢ siécle un Ibn al-Furat ajoutait aux huit cent mille di-
nars fournis par ses domaines .personnels environ cent mille dinars corres-
pondant 3 un traitement qu’il ‘touchait partie en espéces et partic en nature,
tandis qu’on évaluait le revenu-d’autres vizirs 4 environ cent mille dinars. Le
contraste était patent avec le salaire des simples secrétaires du service central,
qui se contentaient de.Cing cents dinars, et celui des « directeurs de divans », qui
ne dépassait pas, semble-t-il, cinq mille dinars. Au contraire les préfets fiscaux
de province devaient fréquemment recevoir des sommes presque comparables,
puisque les textes anciens nous parlent 4 leur sujet de revenus de quatre cent
ou cinq cent mille dinars.

Les hommes de religion touchaient de leur cdté des sommes trés inférieures
et le grand cadi de Bagdad recevait seulement six mille dinars par an, avec les-
quels il devait rétribuer lui-méme son suppléant et les dix jurisconsultes qui
Passistaient. Quant aux hommes de la garde califienne, leur solde variait entre
cent et cinq cents dinars environ, selon leur catégorie. Mais les soldes des mili-
taires augmentérent au cours du x¢ siécle, tandis que les traitements des secré-

417



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

taires et des cadis tendirent plutét 2 diminuer, et il ne faut pas oublier que les
hauts fonctionnaires et dignitaires entretenaient chacun une Maison et parfois
une garde importante dont ils assuraient le salaire sur leurs propres revenus.

Pour apprécier d’autre part la valeur de ces revenus, il suffira de savoir
que cent vingt dinars par an étaient considérés  la fin du 1x® siécle comme suffi-
sants pour assurer la subsistance d’un homme seul et trois cent soixante pour
assurer la subsistance d’une famille. Les simples ouvriers ou employés en tout
cas étaient loin de toucher toujours pareilles sommes : on cite le cas d’un homme
qui fut embauché par un boutiquier pour tenir les comptes et qui, nourri et
habillé, recevait un dinar et demi par mois, ainsi que le cas d’un médecin qui
visitait des malades pour un quart de dirham par consultation.

Aussi bien ces énormes écarts de gains et de fortunes expliquent-ils I’exis-
tence, au sein des grandes villes islamiques, d’une population pauvre et remuante,
comparable dans son mode de vie A celle qui peuplait-misérablement les cam-
pagnes, mais beaucoup plus efficace sur le plan politique aussi bien que reli-
gieux. Cette plébe, faite surtout d’individus sans travail ou de gens pratiquant
des métiers inférieurs décriés, se manifestait‘en certaines occasions avec vio-
lence. Ce fut elle par exemple qui, lors du)si¢ge de Bagdad par al-Ma’mdn,
en 812-813, entreprit de combattre aux edtés des soldats réguliers du calife
al-Amin : des bandes de jeunes gens décidés a tout, avec un équipement rudi-
mentaire — on les appela «les nus # -, attaquérent farouchement les assaillants
surpris par leur réaction soudaine:. Ces volontaires, qui se jetaient avec énergic
dans Ia lutte contre un princé dont ils blimaient sans doute les idées politico-
religieuses, professaient en méme temps le plus grand mépris pour les riches
marchands qui, de leur c6té, redoutaient leur turbulence et étaient préts 4 pac-
tiser avec Passaillant-dans le désir de sauvegarder leurs biens. Ils n’étaient en
fait que les premiérs) représentants historiquement connus de ces « errants »
les ‘ayydriin, qui & 'partir du X1° siécle entreprirent en Irak et en Iran de régner
en maitres dans des villes ol le pouvoir central ne faisait plus sentir son autorité
et qui en fait aboutirent 3 accroitre ’anarchie en se heurtant & opposition des
éléments aristocratiques. Ces « errants », proches des petits artisans, formaient
cependant 4 cdté d’eux des groupements distincts, animés par un idéal de soli-
darité qui semble avoir été A crigine dela furuwwa, sorte de chevalerieislamique
qui se développa 2 partir du x11¢ siécle en liaison avec les confréries mystiques.
Parfois, et notamment en Iran, ils en arrivérent a former de véritables milices
locales et & s’entendre avec les notables pour résister 3 des atteintes extérieures
qu’ils rejetaient; on peut déja penser qu'au Ix® siécle une organisation de ce
genre avait donné naissance 4 la petite dynastie des Saffarides du Sistin. Mais

418



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

ces ‘ayydrin ne se manifestérent pas sculement dans la résistance  des assail-
lants étrangers ou dans le soutien accordé & certaines révoltes locales et provin-
ciales; ils participaient aussi aux dissensions politico-religieuses qui déchirérent
nombre de villes d’Irak et d’Iran entre le x1¢ et le x11° siécle et qui avaient com-
mencé 4 se manifester bien plus tdt dans une métropole aussi peuplée et aussi sen-
sibilisée que Bagdad aux effets des discussions théologiques. En Syrie, en revan-
che, ils étaient pratiquement remplacés par des éléments plus pacifiques, les
«jeunes » ou aghddth, qui se substituaient eux aussi 4 ’autorité quand celle-ci
devenait déficiente, mais qui n’occasionnérent jamais dans le pays de troubles
aussi sérieux que ceux qui sévissaient plus a I’est. '

Ces éléments plébéiens actifs permirent aux villes d’Orient, durant une épo-
que limitée, de manifester une relative autonomie que I’on a récemment voulu
rapprocher de la situation urbaine existant au méme moment dans certaines
régions de P'Italie méridionale. De tels rapprochements, justifiés par des évo-
lutions politiques analogues, ne sauraient malgré tout faire oublier les condi-
tions différentes existant i cet égard dans la cité médiévale d’Occident et dans
une cité islamique dont les habitants surent & I'occasion profiter des circons-
tances favorables 3 leur effort d’indépendance, mais ne disposérent jamais
d’aucun moyen légal d’exprimer leurs aspirations-ni de définir leurs intéréts
communs.

Aussi bien en période de calme, lorsque P'autorité centrale faisait sentir
son poids, peu de problémes se posaient. Dans la ville, la défense était assurée
par le gouverneur, la justice par le cadi; le maintien de I'ordre par le préfet de
police; enfin, I’entretien des organes essentiels était confié au muhtasib qui
s'occupait par ailleurs de fairerespecter les prescriptions religieuses, morales
et sociales. Seuls des troubles'politiques et religieux ou des difficultés économi-
ques permettaient de sentir'les inconvénients d’un systéme ol nul n’était qua-
lifi¢ pour prendre des initiatives et o des efforts individuels devaient pallier cette
carence. Parfois le mécontentement de la population aboutissait seulement a des
luttes de factions et & des divisions stériles. Parfois un cadi ou, au contraire, un
chef de milice populaire prenait la direction et assurait la défense de la cité,
comme dans la Syrie du x11® siécle. A toutes les époques les milieux urbains, ol
la plébe était parfois excitée par les notables eux-mémes et notamment par les
hommes de religion, se montrérent remuants pour des causes qu’il convient
d’analyser en évitant toute généralisation hétive, mais en gardant présents 3
Pesprit les problémes propres 4 une ville dont la coloration religieuse consti-
tuait le trait dominant.
: ®

419



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Cette coloration religieuse primordiale, qui faisait & ’époque classique
Poriginalité d’une ville de croyants peuplée par définition d’hommes libres
appartenant 3 la méme communauté, n’y empéchait cependant pas la présence
de quelques éléments au statut particulier : esclaves d’une part et tributaires de
Iautre.

Les esclaves, fort nombreux, étaient en grande partie islamisés et de toute
fagon intégrés au milieu social. Il ne semble pas qu’ils aient jamais jou¢ le role
de fomenteurs de troubles. S’il y eut dans Phistoire islamique de cél€bres et
dures révoltes serviles, celles-ci se produisirent toujours dans les campagnes,
sur de grands domaines ot travaillait péniblement une main-d’ceuvre maltrai-
tée. Dans les villes, au contraire, les esclaves étaient au service du prince, des
grands et des notables. Tandis que les hommes étaient utilisés comme servi-
teurs, parfois de trés haut rang comme on P’a vu dans le milieu palatin, ou encore
comme soldats 4 qui tous les grades de I’armée étaient €nsuite ouverts, les fem-
mes fournissaient habituellement des cuisiniéres, nourrices, gouvernantes et
surtout chanteuses, musiciennes ou danseuses,-sans/compter les innombrables
concubines que possédait tout maitre de maison fortuné et qui pouvaient parvenir
A une situation enviée. Hommes et femmes provenaient de pays et de peuples
variés, Byzance, pays slaves, Turkestan,(Nubie; chaque région avait, si 'on
peut dire, sa spécialité et si les soldats-étaient de préférence turcs, les nourrices
étaient plutdt nubiennes et les intendants grecs.

La présence de ces esclaves, et surtout de ces concubines, contribua pour
une bonne part 3 altérer considérablement les caractéres ethniques des conqué-
rants et méme des autochtones.islamisés. 11 suffit de rappeler que presque tous
les califes abbassides furent fils d’esclaves pour comprendre 4 quel point les
populations se trouvérent fondues, aux xe et XI¢ siécles, au cceur de PEmpire
islamique. Mais, sicces*hommes et femmes de condition servile, dont certains
d’ailleurs obtenaiént Teur affranchissement, donnaient 2 la vie urbaine par leur
présence un cardctére qu’il ne convient pas d’oublier, ils n’éprouvérent jamais
dans Pensemble de conscience de classe qui les fit se grouper et les amenatd
se dresser contre leurs maitres.

D’un autre c6té les tributaires chrétiens, juifs et zoroastriens, plus ou moins
nombreux selon les régions, prenaient part & la vie de la société musulmane
tout en constituant des communautés bien distinctes régies par leurs propres
lois et ayant des représentants officiels auprés des autorités. Parmi eux, de tout
temps les chrétiens furent des administrateurs z€Elés et loyaux, qui atteignaient
parfois aux plus hautes dignités, comme on I’a vu dans Porganisation de Padmi-
nistration centrale de Pempire, et qui se distingnaient également comme médecins.

420



LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

Si périodiquement, sous al-Mutawakkil par exemple ou sous al-Muktadir,
des mesures étaient prises pour les écarter des postes clés, elles restaient
lettre morte ou n’étaient appliquées que d’une fagon temporaire. Les juifs en
revanche étaient plus particuliérement, comme on I’a vu, négociants, banquiers
ou changeurs, mais pratiquaient aussi les métiers de tanneurs, teinturiers et
orfévres. Ces données n’ont toutefois qu'une valeur relative et des documents
récemment publiés viennent de montrer qu’en fait on rencontrait des juifs et
des chrétiens dans presque toutes les professions.

Sur la répartition méme de ces tributaires a ’intérieur du monde islamique
médiéval, les précisions font défaut. Sans doute les géographes arabes fournis-
sent-ils A ce sujet quelques indications, mais dépourvues totalement des données
quantitatives qui seraient d’abord nécessaires. Il est également difficile de
savoir dans quelle mesure ces proportions furent modifiées par des conversions
APIslam entre le x® et le x111° siécle, quoique la disparition attestée  cette époque
d’un certain nombre de couvents * irakiens puisse faire penser 3 une sérieuse
diminution du nombre des chrétiens dans cette région.

A la place occupée dans les milieux urbains actifs par les tributaires corres-
pondait le rdle important que tenaient également leurs fétes dans la vie quoti-
dienne de la cité islamique. Le fait, qui pourrait sembler assez curieux lorsqu’on
songe au cloisonnement confessionnel Jdes quartiers et des milieux sociaux,
s’explique par le besoin qu’avaient ‘alors les masses populaires de saisir toutes
les occasions de réjouissance et de les transformer en manifestations folklo-
riques d’autant plus appréciées qu’elles revenaient 4 des dates fixes de Pannée
solaire et qu’elles se combinaient & des rites saisonniers.

Certes, I’année restait-rythmée par les deux fétes musulmanes canoniques.
La Petite Féte, célébrée avec joie, comportait des distributions aux pauvres,
et les puissants se devaient & cette époque de P’année d’accueillir et de nourrir
dans leurs palais le plus grand nombre possible de nécessiteux. Quant 2 la
Grande Féte, si elle était surtout célébrée 3 la Mekke, elle n’en était pas moins
Pobjet de cérémonies dans tout le monde islamique et elle se prolongeait par
les réjouissances accompagnant dans chaque ville le retour de pélerins qui
avaient affronté tant de dangers et dont on attendait chaque fois I’arrivée avec
anxiété, A Bagdad par exemple, ces voyageurs devaient s’arréter au faubourg
de Yasiriya pour permettre 4 la population de préparer les festivités; certains
d’entre eux étaient A cette occasion admis a ’audience du calife qui profitait

421



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

de leur présence pour faire certaines proclamations solennelles. Plus tard,
au Xve siécle, on trouve chez le voyageur européen Bertrandon de La Broquiére
une description vivante des scénes dont il fut le témoin 4 Damas a I'arrivée de
la caravane : « Trois mille chameaux, nous dit-il, [...] mirent prés de deux jours
et de deux nuits & entrer 4 Damas et fut une chose de grande solennité, selon
leur fait. Car le Seigneur et tous les plus notables de la ville allérent au-devant
pour cause de leur Alkoran qu’ils portaient [...] sur un chameau vétu d’un drap

- de soie [...] Et avait devant cette chose quatre ménestriers et moult grand foison
de tambours et naquaires qui faisaient un grand bruit. Et avait devant ledit
chameau et autour de lui bien trente hommes qui portaient, les uns arbalétes
et les autres épées nues en leur main et aucuns petits canons de quoi ils tiraient
plusieurs fois. Et aprés ledit chameau, venaient huit anciens hommes qui che-
vauchaient chacun un chameau courant. Et emprés eux, ils faisaient mener leurs
chevaux bien habillés de riches selles, selon le pays. » D’autres fétes musulmanes
encore, rappelons-le, étaient célébrées moins solennellement, celles qui com-
mémoraient des épisodes de l1a vie du Prophéte, sa ‘naissance et son Voyage
nocturne, celles auxquelles étaient attachés. spécialement les shi‘ites, sans
compter les multiples rassemblements qui s’effectuaient 3 certaines dates autour
des mausolées de saints. :

Mais les musulmans ne manquaient pas non plus de participer aux mani-
festations publiques qui accompagnaiént les fétes des tributaires. Que ce fiit
dans la Bagdad abbasside ou dans le Caire fatimide par exemple, les fétes de
Piques étaient célébrées par tous)dans la cité. A la Cour de Bagdad des escla-
ves apparaissaient le dimanche-des Rameaux, portant des palmes et des bran-
ches d’olivier. A Jérusalem.le gouverneur de la ville assistait i la procession
qui se rendait & I’église‘de-la Résurrection. A Bagdad, le jour de Piques, chré-
tiens et musulmans gagnaient le couvent de Samalu situé prés d’une des portes
de la ville et s’y livraient 3 des danses éperdues. A Noél la population de Bag-
dad tout entitre allumait des feux pendant la nuit, tandis qu’en Egypte I’Epi-
phanie était considérée comme la « nuit de ’immersion », au cours de laquelle
une foule nombreuse se rassemblait & la lueur des torches sur les deux rives
du Nil pour y manger, boire et danser en musique. A ces fétes proprement
chrétiennes, mais qui étaient en fait occasion de divertissements trés profanes,
s’ajoutaient les diverses fétes du « nouvel an » marquant le début de I’année
solaire antéislamique que Ion célébrait presque partout. Les fétes anciennes
du nouvel an copte, en été, ou persan, & I'équinoxe de printemps, donnaient
notamment lieu 4 des réjouissances traditionnelles, d’une part en Egypte, d’au-
tre part en Irak, en Iran et méme dans des pays éloignés comme I’Espagne. A

422




LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS

leur occasion la coutume voulait qu’on s’aspergeit d’eau. Il arriva que ces fétes,
qui se transformaient en des manifestations de carnaval, fussent interdites,
mais les interdictions étaient généralement de courte durée.

La diversité méme de ces réjouissances, intégrées 3 un spectacle de la rue
dont la pittoresque variété n’était pas moins frappante, symbolise en fait ’hété-
rogénéité de cette ville islamique classique ol se reflétaient tant de tendances
politiques et religieuses contraires, en méme temps que s’y faisait sentir la
constante influence des milieux palatins aristocratiques. Aussi bien cette ville
rassemblait-elle toutes les forces vives de la civilisation de ’époque. Bédouins
et campagnards vivaient, on I’a vu, quelque peu en marge, bien que les premiers
fussent considérés comme les dépositaires de la pure langue arabe et que les
autres fussent A Porigine de la richesse économique del’empire. De son cbté
Pentourage du souverain était constitué en partie, depuis/le 1xe siécle, par des
étrangers mal assimilés, d’ol le prince lui-méme était parfois issu. Seuls les
hommes de la ville, docteurs, marchands et travailleurs auxquels on doit ajou-~
ter les administrateurs, assuraient la continuité ‘de'la Tradition en veillant aussi
bien & Paccomplissement des devoirs et an’respect du dépdt doctrinal qu’a
Pobservance des modes de vie proprement musulmans, Sans doute nombre de
souverains, méme non arabes, eurent-ils\eux aussi 4 cceur de défendre I’Islam
et de promouvoir cette civilisation' qu’ils s’étaient chargés de sauvegarder.
Mais leur action fut inégale et les citadins, qui furent toujours les seuls habi-
lités & maintenir les principes.et les usages caractérisant la vie urbaine isla-
mique, constituaient de toute maniére la principale justification de Paction des
princes et de leurs armées.







CONCLUSION

au sein d’une civilisation islamique trop souvent)considérée comme
intemporelle, une période « classique » dont onpeut limiter Pessor aux
si¥cles qui virent naitre et s’épanouir la premiére culture arabo-musulmane.
- Mais la diversité d’aspects de cette civilisation/ classique elle-méme nous est
ensuite apparue tout au long du tableau que-nous nous efforcions de brosser.
Méme au cceur d’un Proche-Orient considéré-de préférence aux foyers excen-
triques plus différenciés, la Syrie musulmane de ’époque des croisades ne fut
pas semblable 4 PIrak abbasside ni & YEgypte fatimide ni, 4 plus forte raison,
& la Syrie umayyade. Chaque époque eut sa couleur propre, dans ses réussites
matérielles comme dans les faits\politiques ou dans les efforts de réflexion de
Ceux qui y participérent, et Cette originalité s’affirma jusque dans la vigueur
de luttes idéologiques constantes. Tant il est vrai que les constructions des
docteurs musulmans, juristes et théologiens, loin d’avoir éié élaborées dans une
monolithique unité de pensée formelle, s’accordérent au contraire avec les effets
d’une lente évolution des conditions matérielles et des réactions des individus.
Aussi bien I’apparent paradoxe d’une société musulmane & la fois muld-
forme et commandée par les régles strictes de I'Islam se résout-il aisément
. lorsqu’on sait reconnaitre la faculté d’adaptation qui caractérisa toujours la
pensée musulmane classique et notamment sa pensée juridique. Les hommes
de loi qui en furent la vivante incarnation ne refusérent jamais d’intégrer  un
cadre pourtant présenté comme permanent les conséquences des transforma-
tions survenant dans le monde qui les entourait. Les « réévaluations » dont ils
se faisaient ainsi les défenseurs plus ou moins conscients ne contredisaient en

Novs avons, au début de cet ouvrage, justifié notre parti ‘de vouloir isoler,

425



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

rien pour eux le respect de la Loi révélée, interprétée selon cet usage moyen de
Pintelligence personnelle et du bon sens dont ils critiquaient rarement la légiti-
mité. Méme les divergences et les conflits qui ne cessérent de surgir entre eux
et qui colorérent si profondément le monde ancien de I’Islam ne firent que pro-
poser des réponses aux variations de connaissance conceptuelle et de niveau
de vie enregistrées alors par leur société : pensée et organisation primitives
d’abord, puis éclat intense de la période d’apogée qui brilla en face d’un Occident
encore barbare, alternatives enfin de moments d’éclipse et de rayonnement qui
se succédérent sans que I'Islam en tant que tel en fiit aucunement responsable.

Mais la reconnaissance de cette situation n’a pas seulement valeur de mé-
thode pour aider & mieux connaitre une civilisation médiévale disparue. Elle
conduit surtout A réviser certains jugements portés & son égard par des Occi-
dentaux qui se partagent trop souvent en simples détracteurs ou bien admira-
teurs. Détracteurs, les uns n’éprouvent en effet que dédain pour des ceuvres qui
s’écartent de P’esprit gréco-romain dans la littérature .comme dans I’art, qui ne
font qu’'une part infime au travail d’imagination & c6té de I’érudition religieuse
et philologique, qui portent les marques d’une’ mentalité volontiers encline 3
la sensualité et & la violence, & P’exercice de-J’arbitraire ’'emportant sur esprit
de méthode, au Iégalisme enfin, bien fait\pour engendrer parfois une attitude
d’bypocrisie. Admirateurs au contraire, d’autres restent d’abord séduits par
Pampleur de réalisations techniques/et économiques qui furent & certaines
époques supérieures A celles de PEurope ; ils aiment 4 y découvrir I’ceuvre de
nomades progressivement adaptés'a la vie sédentaire pour perpétuer, dans des
FEtats puissants, les traditions des plus anciens empires de I'Orient, a y déceler
surtout les effets de vertus sociales et religieuses qui furent particulicrement
exaltées et souvent effectivement pratiquées dans les pays d’Islam. Rarement
demeurent impartiales.leurs réactions, acceptant ou rejetant I’Islam tout d’un
bloc, en fonction de)son « legs » ou de ses possibilités d’adaptation aux formes
de vie moderne, en fonction surtout des différences qui opposent sa civilisation
4 la forme de civilisation occidentale méritant le mieux de lui étre comparée,
celle de I’Occident médiéval.

De fait les rapports existant entre un monothéisme islamique et les mono-
théismes chrétien ou juif, reposant sur des bases philosophiques et scientifiques
de méme origine, ont permis d’entreprendre dans le cadre des études médié-
vales, des études de « théologie comparée » ou de « mystique comparée » du
christianisme et de I'Islam, d’observer dans les deux cas la constitution de milieux
sociaux comparables ot les « clercs » jouissaient d’un prestige particulier, de
__reconnaitre enfin dans les ouvrages traduits par exemple en Espagne, 4 partir

426




CONCLUSION

du xme siécle, et destinés 4 y jouer un rédle de catalyseurs, non seulement des
textes de I’Antiquité conservés dans le monde musulman, mais aussi des études
nouvelles parmi lesquelles ces traités d’algébre, d’astronomie, d’optique, de
médecine et de philosophie qui allaient alimenter le renouveau intellectuel de
POccident roman. Ces études toutefois débouchent généralement sur la prise
de conscience d’oppositions frappantes, en ce qui concerne non seulement les
usages et les institutions, mais encore les conceptions intellectuelles profondes
et les modes de raisonnement : divergences fondamentales sur idée méme de
Dieu ; utilisation dans la société musulmane classique d’une langue de structure
sémitique, ne se prétant que difficilement A certaines articulations de la pensée;
recherche de la subtilité formelle plutét que de la rigueur, tandis que les essayis-
tes jouaient de la composition désordonnée de leurs écrits pour dissimuler leurs
idées directrices et que les docteurs défendaient leurs options religieuses par
allusions détournées plutdt que par démonstrations directes; respect de I’expres-
sion verbale dans les ceuvres littéraires et d’un ritualisme@ccentué dans les pres-
criptions cultuelles ; godt de la rhétorique et de 14’ préciosité en matiére de
poésie comme dans les manifestations d’une prose,volontiers enrichie de sen-
tences gnomiques ; recherche de compositions abstraites, savantes et indéfini-
ment recommencées ou continuées par répétition du méme modele dans des
ceuvres d’art dépourvues de tout naturalisme’et de toute spontanéité,

Or, ce sont les jugements abrupts.entrainés par la poursuite de pareilles
comparaisons qui peuvent étre nuancés)par une meilleure appréhension de la
réalité vivante de I'Islam au cours'des siécles. Considérés de plus prés, dans -
leur propre évolution historique etd Iintérieur de leur propre univers, les musul-
mans du Moyen Age, tout pénétrés qu’ils aient été de leur supériorité matérielle
et doctrinale, tout impénétrables d’apparence aux influences venues du monde
des « infidéles », apparaissent cependant plus proches de leurs contemporains
médiévaux. Inquiets et divisés, ayant cherché simplement 2 réaliser eux aussi,
au prix de titonnements successifs, leurs propres aspirations religieuses. inte)
lectuelles et artistiques, tout en améliorant leur bien-étre et en impc.aat autant
que possible leur puissance 4 leurs voisins, ils ne parvinrent qu’a des équilibres
provisoires, en dépit de leurs prétentions 4 batir leur société tout entiére sur la
base d’une Révélation. Plus on poursuit les investigations précises et plus se
révéle alors autant qu’une autre humaine et par |3 méme enrichissante, digne
donc de Pattention de I’historien aussi bien que du philosophe, une civilisation
qui se voulut A coup sir triomphante, doctrinaire et unique, qui puisa sans doute
dans cette conscience I’essentiel de son originalité, mais qui resta néanmoins
fragile et perfectible dans la lente continuité de ses efforts et de ses miutations.



- SN T ! e : -
a0 . RPN : i ; #
5 . )
AN e ! RS RN . . B
CLe - - A . T R
3
: . , ' .




INDEX

A
AL-‘ABBAS

Oncle de Muhammad, appartenant comme lui
au clan des Bani Hishim ou HASHIMIDES et
ancétre des ABBASSIDES. De condition modeste,
il était, avant I'Islam, chargé d’alimenter en eau
les pélerins venant a la MEKKE et se convertit
tardivement.

ABBASSIDES

Deuxiéme dynastie califienne de I'Islam,. qui
régna de 750, date du renversement des
UMAYYADES, 2 1258, date de la prise de BAGDAD
par les MONGOLS, de son sac et de la mise 3 mort
du dernier calife régnant. Pendant la ‘grande
époque de la dynastie, le pouvoir'de ‘ses divers
représentants fut néanmoins variable. Résidant
toujours en IRAK dont ils, avaient fait ]a PrRO-
VINCE centrale de I’empire;.lés CALIFES virent
leur autorité réelle se restreindre peu a peu,
tandis qu’ils reconnaissaient i certains gouver-
neurs de province investis par eux une relative
indépendance (AGHLABIDES, TAHIRIDES, SAF-
FARIDES, SAMANIDES, TOULOUNIDES, IKHSHI-
DIDES) et assistaient, impuissants, 2 la séces-
sion d'autres provinces (ANDALUS, MAGHREB,
IRAN des GHAZNAWIDES, EGYPTE des FATIMI-
DES, etc.), tandis qu’ils abandonnaient enfin, 2
partir du milieu du x¢ siécle, I’essentiel de leur
prérogatives a des EMIRS, les BOUYIDES, ou i des
SULTANS, les SALDJOUKIDEs d’Iran, exercant

- également leur autorité 4 Bagdad.

‘ABD AL-DJABBAR
Théologien mu‘tazilite, né a
exerca les foncCtions“de cadi a
BOUYIDES et mourut en 1025.

‘ABD AL-HAMID .

Lettré et.administrateur de la fin de ’époque
UMAYYADE, d’origine irakienne, qui fut secré-
taire'du calife MARWAN II et mourut aux cotés
de son maitre en 750. Il est considéré comme le
fondateur du genre épistolaire arabe,

‘ABD AL-MALIK IBN MARWAN

Calife umaYYADE d’Orient (685-705), qui fut le
véritable fondateur de la branche marwanide de
la dynastie et profita du concours de I’énergique
AL-HADJDJAD] pour affermir son pouvoir.
Il réprima les révoltes d’Arabie et d'IRAK, réta-
blit I’'unité de I’empire, en arabisa I’ApDMI-
NISTRATION et inaugura la politique architec-
turale qui allait faire la célébrité de son fils AL-
WALID I, g

‘ABD AL-RAHMAN III

Premier calife uMAYYADE d’Espagne, dont le
régne, exceptionnellement long (912-961), fut
tres brillant, marqué d’abord par I’ccuvre de
pacification intérieure, ensuite par des entre-
prises belliqueuses contre les rois chrétiens et
par une lutte d’influence avec le régime FATI-
MIDE. Ses goits de mécéne se manifestérent
surtout dans sa ville royale de MADINAT AL-
ZAHRA'. ) .

BAGDAD, qui
RAYY sous les

429




LA CIVILISATION DE

‘ABD SHAMS
Nom du clan auquel appartenaient
UMAYYADES.

ABRAHAM

PROPHETE biblique mentionné par le Coran et
les auteurs musulmans sous le nom d’Ibrahim
al-Khalil ou « ’ami de Dieu ». Ancétre des Ara-
bes par son fils Ismaél et bitisseur de la KA'BA de
la MEKKE, il apparait dans les récits coraniques
comme le plus parfait représentant de la reli-
gion monothéiste naturelle qui aurait été altérée
par les JUIFS et les CHRETIENS avant d’étre réta-
blie dans son intégrité par Muhammad. D’otl
son qualificatif habituel de HANIF.

ABU L- ‘ATAHIYA
Poéte d’origine arabe, mort en 828, et surtout
connu pour sa POESIE d’inspiration ascétique,
qui fut accusé 1 la fin de sa vie de professer des
doctrines hétérodoxes.

ABU BAKR

Surnommé al-Siddik ou «le véridique », COM-
PAGNON, ami et beau-pére du Prophéte, qui
était né a la MEKKE et fut le premier des califes
rdshidiin. 1l régna aprés la mort de Muham?
mad, de 632 A 634. 1l fut considéré par la tradi-
tion SUNNITE comme le plus ancien converti-a
I’Islam, mais critiqué par les SHI'ITES pour's étre
emparé du pouvoir en écartant "ALL Son-tegne
fut surtout consacré i réprimer,Ja révolte des
tribus d’Arabie et 4 consoliderlexnouvel Etat
musulman. ’

ABU FIRAS

Podte de la famille HAMDANIDE, cousin de SAYF
AL-DAWLA et hommeé de ‘guerre. Fait prisonnier
par les Byzantins, ilpassa plusieurs années a
CONSTANTINOPLE et composa alors des élégies.
Ayant tenté de se révolter contre le fils de Sayf
al-Dawla, il fut tué en 948.

ABU HANIFA

Juriconsulte et théologien, fondateur de I’école
HANAFITE, mort en prison et enterré 2 BAGDAD
en 767. 1l passa la plus grande partie de sa vie a
enseigner et 2 discuter la théologie et le droit a
KUFA et refusa toujours d’exercer les fonctions
de cadi. Abd Hanifa a été souvent accusé d’opi-
‘nions théologiques hétérodoxes mal définies
et ‘parfois contradictoires. L’orientation posté-

les

L’ISLAM CLASSIQUE

rieure de son école laisse 2 penser que ces accu-
sations n’étaient pas entiérement sans fonde-
ment.

ABU MUSLIM

Chef militaire et I'un des principaux agents de
la révolte ABBASSIDE. Ses origines sont obscu-
res ; c’est sans doute un ancien ESCLAVE d’ori-
gine iranienne que I'un des prétendants abbas-
sides attacha a son service et fit entrer, par
adoption, dans la FAMILLE DU PROPHETE. Diri-
geant le mouvement clandestin révolutionnaire
au KHURASAN, il réunit en cette région les forces
armées qui devaient permettre aux Abbassides
de renverser le régime UMAYYADE et en devint
gouverneur aprés la victoire. Il fut regardé par
le nouveau CALIFE comme un personnage dan-
gereux et c’est ce'qui explique la décision prise
par AL-MANSUK'de-se débarrasser de lui apres
’avoir attiré.seul a la Cour. Il semble qu’Abi
Muslim~avait 'abandonné depuis longtemps la
secte révolutionnaire dont il avait sans doute
fait partie dans sa jeunesse, mais qu’il avait, lors
de (son activité de PROPAGANDISTE, accepté des
adhérents de toutes origines. Rien ne permet de
croire qu’il ne se soit pas rallié sincérement aux
califes abbassides.

ABU NUWAS

Célebre poéte de I’époque ABBASSIDE, origi-
naire d’une famille modeste arabo-iranienne du
KHUZISTAN, mort 3 BAGDAD vers 8I0. Apres
avoir étudié 2 BASRA et 3 KUFA, il devint 'un des
intimes du calife Harin AL-RASHID. I! est sur-
tout connu par ses poésies amoureuses et bachi-
ques, écrites dans un style moderniste.

ABU SUFYAN

L’un des Mekkois les plus hostiles 3 Muham-
mad en méme temps que I’un dés plus habiles
politiques de la cité. Chef du clan des uMAYYA-
pEs et pére du futur calife MU'AWIYA, il ne s
rallia & I’Islam qu’in extremis.

ABU TALIB
Oncle du Prophéte, qui s’occupa de son éduca-
tion, et pére QC ¢ALI.

ABU YUSUF )
Jurisconsulte de 1’école HANAFITE, de pure orl-
gine arabe et disciple d’ABU HANIFA, qui fut
grand cadi de BAGDAD jusqu’a sa mort en 798.

430




INDEX

Trés écouté du calife Hariin AL-RASHID, il rédi-
gea a son intention un traité des finances publi-
ques.

ABUS (juridiction des)

L’un des priviléges du souverain qui pouvait,
soit assumer lui-méme cette fonction, soit délé-
guer une autre personne pour I’assumer. Cette
juridiction, dont I’organisation reste mal con-
nue, donna naissance, 3 BAGDAD, 2 une justice
d’Erat.

‘AD

Tribu légendaire de I’Antiquité, mentionnée
par le Coran comme ayant existé aprés I’époque
de Noé et ayant repoussé le PROPHETE, appelé
Hid, qui lui avait été envoyé. Elle fait par-
tie de ces nations orgueilleuses qui auraient
refusé d’écouter les prophétes et furent en con-
séquence chitiées.

ADAB

Terme qui signifiait 3 I'origine «habitude
ancienne considérée comme exemple a suivre,
comportement louable, savoir-vivre » et qui en
vint & désigner d’une fagon générale la litté-
rature arabe en prose destinée i la distraction,
a Pédification et a Pinstruction de I’honnéte
homme, illustrée notamment par AL-DJAHIZ,
AL-TANUKHI et AL-TAWHIDI.

ADAM

Le premier homme, mentionné par le Coran
qui raconte sa création en un récit qui dérive des
traditions bibliques, a la fois juives‘et jchré-
tiennes. Adam est aussi considéré parla TRADI-
TION musulmane comme le premier, PROPHETE.
A ce titre les sHI'ITES font de Iui“in étre béné-
ficiant de la lumiére divine; voire méme une
incarnation de I'Intellect, origine de I’émana-
tion cosmique.

ADHARBAYDJAN

Région d’1raN située 2 I'ouest de la mer Cas-
Dienne au sud du Caucase, qui fut conguise en
639 et 643. La se révolta en 816, sous le califat
d’AL-MA’MUN, un rebelle nommé Bibak qui se
disait prophéte et qui réussit a tenir en échec les
troupes califiennes pendant vingt ans.

ADHRUH

Localité située dans P’actuelle Jordanie entre

Ma'in et Petra, conquise par Muhammad lui-
méme en 631. Clest 1a que MUAWIYA regut
I’hommage d’AL-HasaN. Clest la surtout que
se tint la réunion destinée 3 arbitrer, aprés la
bataille de sIFFIN, le conflit entre ‘aLI et Mu'a-
wiya et qui aboutit i la destitution de ‘Alf.

ADJNADAYN

Site de la bataille au cours de laquelle les musul-
mans vainquirent, en juillet 634, les armées
grecques défendant la Palestine et commandées
par le frére de I'empereur Héraclius. Ce site a
été localisé entre RAMLA et Bayt Djibrin.

ADMINISTRATION

Tres complexe 3 I’époque de la domination des
califes ABBASSIDES et divisée alors en services
centraux et administrations propres a chaque
PROVINCE, elle obligea les_souverains 2 s’ap-
puyer sur le corps des secrétaires. Avec le mor-
cellement de I’empire; les services administra-
tifs eurent un rdle moins important.

‘ADNAN

Ancétre éponyme des Arabes du Nord parmi
lesquels on distingue deux grands groupes : les
Rahi‘a et.les Mudar.

‘ADUD AL-DAWLA

Emir BOUYIDE, né a ISFAHAN en 936, mort a
BAGDAD en 983. D’abord gouverneur du FARS
dés 944, il requt du CALIFE en 962 le surnom
honorifique sous lequel il est connu. Ayant
ensuite réussi a étendre sa domination sur le
KIRMAN et le SISTAN, il devint, aprés cinq ans de
luttes et d’intrigues, maitre de I'IRAK, grand
EMIR (979) et, pendant quatre ans, réunit sous
sa domination I’ensemble des territoires con-
trélés par la famille bouyide, non sans exercer
une étroite tutelle sur le calife. Prince tolérant
qui s’efforca de calmer les passions religieu-
ses, fort excitées de son temps en Irak, en
méme temps que soucieux du bien-&tre public,
il assura la sécurité dans les régions dont il
contrdlait I’ADMINISTRATION, fit restaurer les
canaux détériorés par les guerres et édifier de
nouveaux hopitaux.

AFFRANCHIS

Ils jouerent un trés grand rdle dans la
société islamique médiévale et le gouverne-
ment, surout 2 partir du moment oil PARMEE fut

431



LA CIVILISATION DE

composée d'ESCLAVES progressivement affran-
chis selon les diverses formes prévues par la
Lot. Une simple parole suffit pour que Ies-
clave soit affranchi. L’affranchissement peut
étre conditionnel en prenant effet plus tard. Il
peut aussi résulter d’un CONTRAT spécial (dit
mukdtaba) selon lequel 'esclave doit se rache-
ter par des paiements successifs. La concubine
mére (umm walad) doit étre affranchie a la
mort de son maitre et ne peut plus de ce fait étre
vendue. V. CLIENTS.

AFGHANISTAN .
Ce pays moderne correspond a lextrémité
orientale du KHURASAN et 2 une partie du SIs-
TAN ainsi qu’au Kibulistdn, région dont le
prince s’était soumis a I’Islam sous AL-MA’MUN,
mais qui ne fut véritablement islamisée que
sous les GHAZNAWIDES.

AGHLABIDES

Dynastie de gouverneurs autonomes qui régna
en IFRIKIYA de 800 2 909. Fondée par le fils d’un
officier iranien de 1’armée ABBASSIDE, elle eut
pour capitale KAIROUAN, conquit la SICILE sur
les Byzantins ainsi que I’fle de Malte, et s’assura
la suprématie maritime en Méditerranée cen-
trale. Elle fut renversée par les FATIMIDES:

AHWAZ

Ville du KHUZISTAN en IRAN, devant son, nom
aux tribus guerriéres de la région. 'Prospére au
début de I’époque ABBASSIDE grice a la culture
de la canne a sucre, elle fut trés.touchée par la
révolte des ZANDJ au Ix® siécle,

‘A’ISHA

Fille d’aBU BAKR et femme du Prophéte, épou-
sée par lui toute jeune; qui aurait eu sur lui
beaucoup d’influence et fait I'objet d’aprés
la TRADITION d’épisodes qui auraient méme
motivé la révélation de certains versets du
Coran. Elle voulut jouer un rdle politique parmi
les COMPAGNONS. Vénérée des SUNNITES, elle
est violemment critiquée des SHI'ITES, notam-
ment pour la part qu’elle prit a la bataille du
CHAMEAU en y soutenant les ennemis de ‘Ali.

‘AKABA

Nom d’une passe située entre Mind et la
MEKKE, oii Muhammad, & deux reprises, en
621 et 622, rencontra les habitants de la future

L’ISLAM CLASSIQUE

MEDINE avec lesquels il conclut un accord en
vue de son expatriation.

AL-AKHTAL

Sobriquet d’un poéte arabe CHRETIEN qui fut
«le chantre» et le commensal des premiers
UMAYYADES et de leurs auxiliaires et mourut au
début du virre siécle. Panégyriste des souve-
rains, il exerca d’autre part son talent satirique
en se répandant en invectives contre son rival
DJARIR.

ALCHIMIE

En arabe al-kimiyd’ (mot d’origine grecque
transmis par le SYRIAQUE). Etude des minéraux
et des procédés permettant de les transformer.
Cette science i présupposés philosophiques prit
le plus souvent I’aspect d’une doctrine ésoté-
rique. Toutefois“certains savants tels qu’Abi
Bakr AL-RAZI, AL-BIRUNI et IBN SINA tentérent
d’élaborer, a partir de ces recherches et en utili-
sant d’autres méthodes, une ébauche de chimie.
V. DJABIR.

ALEP

Ville'de SYRIE septentrionale conquise par les
musulmans en 637. Ville hellénistique nom-
mée Bérée, puis romaine et byzantine, elle con-
serva pendant longtemps une population CHRE-
TIENNE assez importante. Délaissée dans les
premiers temps de la période ABBASSIDE, elle
devint au milieu du x siécle la capitale du petit
Etat des HAMDANIDES, mais fut en 962 assié-
gée, prise et dévastée par les Byzantins. Elie
retrouva une ére de prospérité sous les ZaN-
KIDES et les AYYOUBIDES @ qui sont dues la
construction ou la reconstruction de nombreux
monuments encore conservés, sans compter 12
fameuse citadelle. Devenue centre commercial
trés actif 3 partir de la fin du x1re siécle, mais
dévastée par Pinvasion MONGOLE de 1260, elle
retrouva sa prospérité économique au Xve sié-
cle.

ALEXANDRIE

Principal port maritime de I’6GYPTE, célebre
dans ’Antiquité par son phare qui ne s’écroula
qu'au xive siécle, par sa bibliothéque dont
incendie par les conquérants arabes est du
domaine de la légende et par son école philoso-
phique et scientifique. Elle devint a I’époque
islamique une base navale et le siége d’un ARSE-

432



INDEX

NAL. I1 reste trés peu de vestiges de la ville
médiévale. On sait qu’une grande MOSQUEE y
fut édifiée par le conquérant ‘AMR IBN AL-‘AS,
une autre a I’époque FATIMIDE par ’émir BADR
AL-DJAMALI en 1804, et que les murailles de
la ville furent construites sur ’ordre du calife
abbasside AL-MUTAWAKKIL en 858.

ALGEBRE

Le mot frangais dérive du titre de I'ouvrage
d’al-Khwérizmi : Hisdb al-Djabr wa-I-mukd-
bala, qui désigne en fait deux méthodes de
transformation de I’équation et qui fut ensuite
donné 2 la théorie générale de I'algebre. Il est
maintenant avéré que furent utilisés, pour défi-
nir ces méthodes, des ouvrages grecs et indiens
qui ont fait I'objet de recherches récentes. L’al-
geébre fut d’autre part appliquée a la solution
des problémes de géométrie, permettant 2 Abi
1-Wafa’ de fonder la trigonométrie.

ALGER

En arabe al-Djazd’ir, «les ilots », nom qui fut
appliqué 2 la ville fondée au x* siécle sur ’ac-
tuelle baie d’Alger, face aux ilots qui la bor-
dent. Alger ne fut au Moyen Age qu’un port de
médiocre importance, le trafic commercial du
MAGHREB passant a I’époque par les routes cara-
vaniéres intérieures, mais les ALMORAVIDES y
édifitrent une belle MOSQUEE au X siécle.

‘ALI

Cousin et gendre du Prophéte, époux de sa fille
FATIMA et COMPAGNON de la premiére heure
qui fut aussi le quatriéme des CALIFES rdshidiin,
Sa personnalité, médiocre selon la Tradition
SUNNITE, inlassablement louée ‘par ses défen-
seurs, fut 2 I'origine de la plus profonde rupture
de la COMMUNAUTE musulmane er de la nais-
sance du SHI'ISME.

‘ALI IBN ‘ISA

Célebre vizir qui dirigea le gouvernement a plu-
sieurs reprises sous le régne d’AL-MUKTADIR.
Expert en finances, bon rédacteur, administra-
teur honnéte et scrupuleux i réussit a se rendre
md_ispensable au CALIFE, mais ne sut jamais lui
plaire et se rendit impopulaire 2 tous par sa
politique d’économie.

‘ALI AL-RIDA
Descendant de ‘ALI et vii* IMAM des DUODE-

CIMAINS, choisi comme héritier par le calife
abbasside AL-MA’MUN puis mort et enterré en
818 a Tis, localité devenue ensuite MESHHED.

ALIDES

Descendants de ‘ALI et de FATIMA, compre-
nant deux branches, celles des Husaynides ou
descendants d’AL-HUSAYN et des Hasanides ou
descendants d’AL-HAsAN. Ils ne cessérent, avec
une vigueur variable, de revendiquer le pouvoir
et les IMAMS des trois grands mouvements SHI‘I-
TES sont des leurs. Les Alides vivant 3 BAGDAD
au x* siecle éraient représentés par un syndic,
alors qu’auparavant ils éraient fondus dans la
masse des HASHIMIDES. Ils regurent a partir de
cette époque la qualification de sharif, « noble »,
qui continua jusqu’a ’époque moderne i dési-
gner les descendants du Prophéte dont certains
fondérent des dynasties, locales.

ALIMENTATION

Dans les pays‘conquis par P’Islam, I’alimenta-
tion ne fut pas fonciérement transformée, mais
la constitution, de ’empire permit ’expansion
de produits ‘qui n’étaient jusqu’alors connus
ou cultivés’ que localement. Les faits les plus
importants a signaler sont la diffusion de la
culture du riz et de la canne a sucre, ainsi que
I"importation de produits étrangers en prove-
nance de I’Extréme-Orient, des pays slaves et
byzantins. La religion créait des barriéres net-
tes, le musulman ne pouvant par exemple con-
sommer la viande préparée par un CHRETIEN
et provenant d’un animal non égorgé rituelle-
ment.

ALMOHADES

En arabe al-Muwahhidiin, «les partisans de
I'unicité divine». Dynastie qui régna au
MAGHREB et en Espagne de 1130 a 1269 aprés
étre née d’un mouvement religieux réformiste,
qui eut pour capitale MARRAKECH et qui laissa
ensuite la place aux MERINIDES, HAFSIDES et
NASRIDES.

ALMORAVIDES

Dynastie qui régna au MAGHREB occidental et
en Espagne entre 1056 et 1147 et céda ensuite la
place aux ALMOHADES. Elle eut pour origine
le triomphe de guerriers- berbéres Sanhidja
installés dans un RIBAT, sans doute 3 I'’embou-
chure du Sénégal dans le sOUDAN occidental

433



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

(d’oi leur nom arabe al-Murdbitin, dont on fit
Almoravides d’aprés la forme espagnole),
qui conquirent le Maghreb et se choisirent
pour capitale la nouvelle ville de MARRA-
KECH.

ALP ARSLAN

Le deuxitme des grands sultans SALDJOU-
KIDES, qui régna de 1063 a 1073 et fut surtout
un chef de guerre.

ALVEOLES

Les alvéoles droits ou sphériques utilisés en
encorbellement constituent un des €léments
caractéristiques du DECOR architectural islami-
que 3 partir du Xr¢ siécle, désigné par le terme
arabe mugarnas. Le procédé naquit de la multi-
plication des trompes ou niches d’angle permet-
tant, selon la tradition de ’ARCHITECTURE ira-
nienne, le passage du carré au cercle dans
la couverture des salles 3 coupoLE. Il perdit
ensuite son role fonctionnel, 3 mesure qu’il con-
naissait une vogue croissante dans les couron-
nements de portails comme dans les plafonds 2
multiples facettes. Ce procédé décoratif finit
par devenir un motif détaché de tout lien avec
la structure des monuments et exécuté a par-
tir d’épures constructives extrémement complis
quées.

AMAN

Sauf-conduit et promesse de sauvegarde que le
CALIFE, ou son représentant, délivrait soit a
d’anciens rebelles, soit 3 dés étrangers venant
d’un territoire non islamique. Des lettres
d’amén furent ainsi périodiquement accordées
a des ambassadeurs, adescommergants ou i des
pelerins et le respect de ces documents permit le
développement des relations entre pays musul-
mans et non musulmans.

‘AMR IBN AL-‘AS

COMPAGNON du Prophéte, & qui revint I’hon-
neur de la conquéte de ’EGYPTE. Il fut le fon-
dateur de FUSTAT, seconda ensuite MUAWIYA
dans sa lutte contre ‘ALI et joua un réle détermi-
nant lors de ’arbitrage d’ADHRUH.

AMULETTES

Constamment utilisées par le peuple, tolérées
par 4certains DOCTEURS, mais condamnées par
d’autres plus rigoristes.

ANALOGIE (principe d’)

En arabe kiyds. L’un des procédés utilisés par
les juristes pour compléter les prescriptions
coraniques et les enseignements de la TRADI-
TION. Il fut surtout défini par ALSHAFI1 qui
s’efforga de réduire a cette seule forme de rai-
sonnement les EFFORTS DE REFLEXION person-
nelle des jurisconsultes et qui en fit le quatrieme
fondement du droit, apreés le Coran, la Tradi-
tion et le coNsensus. Il fut aussi appliqué en
théologie, notamment par AL-ASH'ARI qui éta-
blissait une sorte d’analogie entre le monde
divin et la création. En revanche il fut toujours
considéré avec méfiance par les HANBALITES,
tant dans le droit que dans la théologie, et fut
rejeté par les ZAHIRITES.

ANATOLIE

Qu Asie Mineure.“Nom, d’origine grecque, de
la péninsule'montagneuse asiatique faisant face
aux Balkans{ Cette région qui, au sens étroit, ne
comprenait ni "ARMENIE ni ]a HAUTE-MESOPO-
TAMIE, résta 2 I’abri des premiéres conquétes
bien’qu’elle fiir 'objet de constantes razzias,
poussées parfois jusqu’a CONSTANTINOPLE, et
ce” furent seulement les TURCS, lors de I'es-
sor des SALDJOUKIDES, qui y pénétrérent et
en modifierent le peuplement. Elle fut alors le
siege des souverains de RUM.

ANDALUS

Terme d’origine obscure qui désignait dans le
monde islamique médiéval la partie musulmane
de la péninsule Ibérique, quelle que fit son
extension. La population était fort composite.
Elle comprenait, a cdté des autochtones
convertis ou non 2 I’Islam, divers éléments allo-
génes : Arabes musulmans, BERBERES musul-
mans, ESCLAVES négres et slaves, et fut le siége
de diverses dynasties locales, parmi lesquelles
celle des umaYyaDpEs d’Occident.

‘ANDJAR

Important site UMAYYADE de larriére-pays
libanais. Une installation agricole, dans une
haute plaine au sol fertile moyennant certains
travaux de drainage et d’adduction d’eau, sy
doublait de la présence d’une ville fondée de
toutes piéces par le calife AL-WALID I* entre 705
et 715. Des influences antiques et byzantines y
sont particuliérement nettes dans le mode de
construction et le style du DECOR.

434




INDEX

ANTEISLAM

En arabe djdhiliya, ou période de I’ignorance et
de la barbarie, par opposition a I’époque isla-
mique. Cette période comprend le temps qui
s’écoula depuis la «création» jusqu’a la prédi-
cation de Muhammad.

APPARTEMENT

Enarabe bayt. Groupe de plusieurs piéces cons-
tituant a D'intérieur d'une MAISON ou d’un
PALAIS un ensemble indépendant comprenant
parfois une petite cour. On distingue ancien-
nement les appartements de type syrien et
de type irakien représentés dans I'architecture
UMAYYADE et ABBASSIDE. Ensuite se manifes-
terent les étapes d’une évolution répondant a la
diversité des foyers régionaux ou dynastiques,
mais insuffisamment étudiée jusqu’a ce jour.

APPEL A LA PRIERE

En arabe adhdn, d’ot le nom du personnage
chargé de cet appel, mu’adhdhin, francisé en
muezzin. Destiné a avertir les croyants que
I'heure de la PRIERE approche, cet appel aurait
eu son usage fixé par Muhammad a MEDINE,
aprés consultation des COMPAGNONS, et le
premier muezzin aurait été un Noir abyssin
nommé Bilil.

ARABE (langue)
Appartient a la branche méridionale du sémiti-
que commun, mais présente certains traits ana-
logues a ceux du sémitique nord-ouest (hébreu,
araméen). L’arabe classique, langue du Ceran,
parait s’étre constitué en Arabie avant le Vi€ sié-
cle. Une certaine obscurité régne. sur.le pro-
bléme de son origine car on ne posséde pas
de document attestant son utilisation avant le
témoignage du Coran lui-mérme. L ’arabe devint
le moyen d’expression de la‘culture islamique
gians tout I’empire, méme dans les régions ol
il ne s’érait pas répandu comme langue parlée.
Il subsista également comme véhicule de la
science religieuse, aprés le xr¢ siécle, dans les
. Pays ol se développérent de nouvelles littéra-
tures nationales. A coté de I’arabe classique,
dont la structure fut fixée aux vIIr et Ix siécles
par des philologues qui prenaient pour modéle
la langue en usage de leur temps chez certaines
tribus d’Arabie, se développérent des parlers
vulgaires, souvent fort éloignés de la langue
chitiée que les milieux intellectuels et aristocra-

tiques s’efforgaient dans les premiers temps de
maintenir. L’accession aux plus hautes charges
de I’Etat de CLIENTS et de militaires d’origine
non arabe ne fit qu’accentuer cette évolution.

ARABESQUE

L’emploi de ce terme, désignant un type d’or-
nementation spécifiquement islamique, doit
étre restreint aux stylisations d’origine végétale
animées d’un mouvement rythmique et visant
a recouvrir entiérement la surface a orner,
a lexclusion des ENTRELACS GEOMETRIQUES,
des décors calligraphiques, et des REPRESENTA-
TIONS FIGUREES. L’arabesque, apparue sous
sa forme classique dans I’art ABBASSIDE, aprés
les premiers titonnements de I’art UMAYYADE,
connut 2 partir du x® siécle une période de
pleine maturité pour se scléroser ensuite dés le
X111 siécle, plus ou moins.vite selon les régions,
mais toujours par usage des mémes poncifs et
répétition des mémes\motifs indifféremment
transposés dans.n’importe quel matériau.

‘ARAFA

Eminence située a 20 km environ de la MEKKE,
ou 2 lieu Ja'plus importante cérémonie du PELE-
RINAGE.

ARCHITECTURE

Manifestation essentielle de I’art islamique qui
fut d’abord un art de batisseurs sachant répon-
dre, par des programmes nouveaux, 2 la situa-
tion résultant de I’originalité de I'Islam et des
conditions de son développement. C’est en ce
sens que les divers monuments typiques de la
civilisation musulmane doivent étre considé-
rés comme des structures éminemment vivan-
tes dont I’agencement répondait «a certai-
nes nécessités d’ordre pratique lies au mode
de fonctionnement des institutions du temps »
(J. Sauvaget).

ARCHIVES (documents d’) )
Parvenus jusqu’a nous en petit nombre bién
que les archives tinssent, d’aprés les CHRONI-
QUES, une place importante dans les bureaux de
I’ADMINISTRATION califienne, ils commencent
maintenant a étre recherchés et exploités systé-
matiquement. Pendant longtemps la « diploma-
tique » s’est réduite a la papyrologie, les PAPY-
Rus étant parmi les principaux documents qui
nous aient été conservés. Depuis quelque temps

435




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

on s’intéresse davantage aux documents moins
anciens, sur PARCHEMIN Ou sur PAPIER, qui
sont découverts ¢z et 1a. Des formules d’actes,
de diplémes, de CONTRATS nous sont four-
nies d’autre part par des traités théoriques
(manuels a Pusage des secrétaires de chancelle-
rie et ouvrages de droit), mais ces renseigne-
ments, utiles, ne peuvent pallier le manque de
docurnents originaux. Quelques textes, appa-
remment authentiques, sont également repro-
duits par les chroniqueurs.

ARGENT

La monNale d’ argent était surtout répandue
dans les anciens territoires de I’Empire sassa-
nide qui possédaient des mines importantes,
mais demeura ensuite I’'une des bases du sys-
téme monétaire (V. DIRHAM). Le métal lui-
méme comptait parmi les productions de I’em-
pire et était utilisé pour de nombreuses piéces
d’orfévrerie.

ARISTOTE

Les principales ceuvres d’Aristote furent con-
nues et traduites dans le monde musulman ou
elles exercérent une influence sur le dévelop-
pement de la pensée philosophique.

ARMEE

D’abord composée de volontaires arabes;elie se
transforma progressivement en une armée de
professionnels d’origine servile. Le, caractére
étranger des chefs militaires accédant'au pou-
voir marqua profondément les‘régimes poli-
tiques des pays islamiques.

ARMEMENT

L’arme pnncnpale des-troupes en mouvement
était Parc, manié par.des cavaliers. Parmi les
autres armes on comptait le sabre, les arbalétes,
la lance, le bouclier, les cuirasses, les masses
d’armes les appareils tels que balistes et béliers,
auxquels s’ajoutérent des procédés d’attaque ou
de défense tels que le naphte ou feu grégeois, les
«miroirs ardents» et les chausse-trappes. La
fabrication des armes comptait parmi les acti-
vités artisanales importantes.

ARMENIE

Région située entre I’Asie Mineure, le Caucase,
PADHARBAYDJAN et la HAUTE-MESOPOTAMIE.
L’Arménie, conquise vers 645, mais évacuée

Jors de la guerre entre ‘ALI et MUAWTYA, accepla
de payer aux UMAYYADES un tribut que ver-
saient ses princes. En dépit de la grave révolte
qui éclata au milieu du 1xe siécle et qui fut répri-
mée par le calife AL-MUTAWAKKIL, les princes
d’Arménie conservérent a I'époque ABBASSIDE
une relative autonomie. Le pays connut ensuite
une période troublée jusqu’au moment oil il fut
conquis par les SALDJOUKIDES.

ARSENAL

Permettant le développement des flottes que
certaines dynasties islamiques essayérent de
constituer, des arsenaux existérent par exem-
ple & Acre, Tarsus, ALEXANDRIE, Kulzum et
Aydhab sur la mer Rouge, Rawda prés de Fus-
TAT, MAHDIYA, Almeria, Alanya dans la Tur-
quie saldjoukide, Tunis, Ceuta et Tanger. Leur
activité correspondait a celle des principaux
ports militairés et éuait liée aux possibilités
d’importation\des bois nécessaires a la cons-
truction des navires.

ARTUKIDES

Dynastie d’EMiIrs turcs, d’abord au service
des»grands SALDJOUKIDES, puis autonomes,
qui domina en plusieurs branches aux destins
divers (Amida, Harput, Mardin) la région du
DYAR BAKR de 1102 i 1408.

AL-ASHARI

Théologien (873-935) considéré généralement
comme le fondatedr de la théologie dogmatique
ou KALAM. II fut en fait a I'origine de ’école dite
ASH'ARITE Qui fut 'une des écoles théologiques
les plus répandues dans le monde musulman
médiéval.

ASSASSINS

Nom donné par les Occidentaux aux mem-
bres de I'une des SECTES de I'ISMAILISME, celle
des nizaris «mangeurs de hashish ». L’activité
terroriste a laquelle se livraient les membres de
cette secte explique le sens donné au mot fran-
cais qui dérive de I’arabe hashshdsin.

ASTROLABE

Instrument ASTRONOMIQUE portatif aux usages
variés, servant en particulier 3 déterminer la
hauteur des astres et les heures, ainsi qu’a éta-
blir des horoscopes. Seuls ont été conservés des
astrolabes plats composés de disques superpo-

436




INDEX

sés et d’une plaque ajourée, appelée araignée,
qui représentait la voite des étoiles fixes. La
conception en remontait aux savants de I’Anti-
quité. Ils furent perfectionnés durant tout le
Moyen Age islamique, puis imités en Occident
vers 1200, ol ils furent utilisés jusqu’a I’inven-
tion du télescope.

ASTRONOMIE

Science héritée des Grecs qui connut un grand
succeés dans le monde islamique. Elle fut encou-
ragée par le calife AL-MA’MUN ainsi que par
d’autres souverains. Les astronomes les plus
remarquables furent AL-KHWARIZMI, les
fréres Band Mis, qui avaient leur propre
observatoire 4 BAGDAD au IX® siécle, Abii
Ma’shar (m. 886), al-Battini (m. 929 2
HARRAN), Abii 1-Wafa’ (m. 997), inventeur de la
trigonométrie, Nisir al-Din al-Tasi (m. 1274),
qui travailla & Marigha sous les MONGOLS,
sans compter les savants andalous tels qu’al-
Madjriti (m. 1077).

ATABEG

Dignitaire qui, chez les SALDJOUKIDES et leurs
épigones, exergait la fonction de tuteur d’un
jeune prince. Les atabegs, qui étaient généra-
lement des chefs militaires, profitérent souvent
de la situation pour s’emparer eux-mémes du
pouvoir. Ainsi se constituérent plusieurs petites
dynasties d’atabegs, notamment & MOSSOUL et 3
DAMAS (V. BOURIDES).

ATTRIBUT DIVINS

Le probléme de leur existence 2 partir.des NOMs
DE DIEU Qui les présupposeraient.est.I'un des
plus importants de la théologie musulmane.

AUMONE LEGALE

En arabe zakdt, mot d’origine araméenne signi-
fiant « purification ». L’auméne légale frappait
aPorigine les divers biens des musuimans, sans
distinction nette entre capital et revenus.

AUMONE VOLONTAIRE

Appelée généralement en arabe sadaka, par
opposition 2 ’AUMONE LEGALE ou zakdr. II
s’agit d’un acte recommandé surtout dans cer-
taines circonstances, par exemple 2 la fin du
JEONE de ramadan, et prescrit parfois 2 titre de
lrépamtion (dans le cas d’inobservation d’un rite

AUTOMATES

Trés appréciés des milieux aristocratiques et
constamment perfectionnés par les savants.
Firent Pobjet de traités techniques déraillés.

AUXILIAIRES
En arabe ansdr. Nom donné aux habitants de
Yathrib qui soutinrent la cause de Muhammad.

AL-AWZA‘I

Jurisconsulte mort & Beyrouth en 774, fonda-
teur d’une école juridique qui disparut aprés
avoir conservé des adeptes jusqu’au x¢ siecle.

‘AYN DJALUT

Village de Pzlestine ol se situa, en septembre
1260, la bartaille pdr laquelle les MAMLOUKS
d’EGYPYE repoussérent les MONGOLS.

AYYOUBIDES

Dynastie de souverains indépendants investis
par le calife ABBASSIDE, qui fut fondée par Salih
al-Din ou SALADIN et qui régna en EGYPTE,
SYRIE et HAUTE-MESOPOTAMIE, de 1171 & 1260.
Une branche secondaire domina le YEMEN entre
1174 et 1229, tandis qu’une autre réussissait
a se maintenir dans la région du DIYAR BAKR
jusg’en 1462 environ.

AL-AZHAR

«La brillante ». Nom de la grande MOSQUEE
fondée au CAIRE par le conquérant FATIMIDE
Dijawhar. Inaugurée en 972 et située a proxi-
mité du PALATS, elle fut le centre religieux de la
nouvelle agglomération, joua un rdle important
dans la politique de propagande fatimide, mais
subit ensuite les conséquences de la réaction
SUNNITE des AYYOUBIDES. Ayant perdu en effet
pour un temps son privilége de grande mos-
quée, elle redevint un centre d’enseignement
sous les MAMLOUKS qui la dotérent de diverses
fondations pieuses.

B

BADR

Bourgade située au sud-ouest de MEDINE sur la
route qu'empruntaient les caravanes qui se ren-
daient de la MERKE en SYRIE. C’est Ja qu’en

437



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

mars 624 les musulmans, interceptant un
convoi de Mekkois, remportérent sur ces
derniers leur premiére victoire, qu’ils con-
sidérérent comme une justification de leur
foi.

BADR AL-DJAMALI

Général et vizir du calife FATIMIDE al-Mus-
tansir. Ancien ESCLAVE arménien d’un EMIR
syrien, il était devenu gouverneur de DAMAS et
disposait d’un corps important de mercenaires
arméniens. Le CALIFE fit appel a lui pour résis-
ter aux exigences de sa GARDE turque et fit de lui
son commandant en chef et son vizir (1073).
Badr rérablit I’ordre en EGYPTE, mais ne put
empécher les SALDJOUKIDES de s’emparer de
Damas (1076). Il mourut en 1094, peu avant le
calife.

BAGDAD

Ville d’1RAK sur les bords du Tigre, capitale de
PEmpire ABBASSIDE de 752 & 836 et de 892 a
1258, qui fut fondée par le calife AL-MANSUR
dans un site qui n’avait encore accueilli aucune
ville importante durant les époques antérieures,
mais qui correspondait a un nceud de communi-
cations. A partir de la premiére ville royale for-
tifiée, communément appelée Ville ronde, I’ag-
glomération bagdadienne connut rapidement
un développement prodigieux. Mais elle fut
éprouvée par des siéges dévastateurs, en 813
puis én 865, ainsi que par des inondations a
partir de Ia fin du 1x* siécle, puis déclina a
mesure que ’empire se démembrait. Son cen-
tre se déplaga peu 2 peu du nord au sud sur la
rive est, tandis que la rive ouest était progressi-
vement abandonnée, et la ville qui fut entou-
rée de murs 2 la fin du xr¢_siécle par le calife
al-Mustazhir ne correspondait plus qu’a une
petite partie de ’ancienne cité. L’ensemble fut
dévasté par I’invasion MONGOLE en 1258. Il ne
reste que peu de chose des PALAIS, MOSQUEES,
MADRASAS qui ornaient Bagdad avant cet évé-
nement. Seule la madrasa Mustansiriya, restau-
rée, est encore visible, ainsi qu’un MINARET qui
gut celui de la grande mosquée du palais cali-

en.

BAHRAYN

Archipel du golfe Persique, face 2 la cote orien-
tale de I’ Arabie, oti s’établit, aux x° et XI¢ siécles,
I’Etat communautaire des KARMATES.

N

BAIN |

En arabe hammdm. Edifice typique de la ville
islamique correspondant aux nécessités de la
PURETE RITUELLE comme aux habitudes héri-
tées de ’Antiquité et mises d’abord en ceuvre
dans les réalisations princiéres. Qu’il soit public
ou privé, le bain devait toujours comporter une
étuve, alimentée en vapeur par un sytéme de
chaufferie, des salles tiedes ou chaudes plus ou
moins nombreuses ainsi qu'une premiére saile
de déshabillage.

AL-BAKILLANI

Théologien ASH'ARITE et juriste MALIKITE,
mort en 1013, qui passa une partie de sa vie 2
BAGDAD, mais exerca aussi quelque temps la
fonction de cadi hors de la capitale et fréquenta
la Cour du Bouyide ‘ADUD AL-DAWLA i SHIRAZ.
Il fit beaucoup pour préciser et répandre la
doctrine ash‘arite.

AL-BALADHURI

Historien_d’origine IRANIENNE, mort en 892,
qui, sous le,régne du calife abbasside AL-MUTA-
WAKKIL; défendit P'ceuvre et la mémoire des
califes'uMAYYADES. ]l fut surtout ’auteur d’un
Livre des conquétes et d’un grand ouvrage sur les
Généalogies des nobles (arabes) qui constitue une
importante CHRONIQUE de I’époque umayyade.

BALANCE

En arabe mizdn. Instrument dont le perfection-
nement profita de I’attention portée a la régle-
mentation du commerce dans le monde isla-
mique. V. MUHTASIB.

BALIS

Ancienne ville de SYRIE septentrionale détruite
par l'invasion MONGOLE et qui n’est plus
aujourd’hui qu’un champ de ruines.

BALKH

Ville d’IraN oriental, correspondant a I’an-
cienne Bactres, qui fut un centre bouddhiste
avant d’étre conquise par les musulmans en
663. Sa prospérité déclina tardivement au profit
de Mazir-I-sharif.

BARMAKIDES
Célébres ministres de Harin . AL-RASHID,
dont la brutale disgrice en 803, apparemment

438




INDEX

inexplicable, frappa les esprits des contempo-
rains et posa longtemps une énigme aux histo-
riens.

BARRAGES

Utilisés dés I’époque UMAYYADE parmi les
moyens de captation de I’eau pour Iirrigation
selon des techniques héritées de la trés haute
Antiquité.

BASHSHAR IBN BURD

Poéte arabe, mort en 783, d’origine iranienne.
Aveugle de naissance, il composa surtout des
poésies amoureuses ainsi que des satires qui
furent sans doute a I’origine de la haine que lui
voua le vizir du calife AL-MAHDI et qui explique
sa mort violente.

BASRA
Ville d’1raK et port du golfe Persique, située
dans une riche région de palmiers-dattiers, mais
aussi de marais et de roseaux, qui fut d’abord un
camp temporaire de la conquéte fondé entre
635 et 638. Centre économique, ce fut aussi
trés tot un centre intellectuel, oti ’on discutait
notamment théologie et grammaire. Nombre
_ de MU‘TAZILITES en étaient origjnaires, ainsi
que I’ascéte AL-HASAN AL-BASRI. Eprouvée par
les révoltes des Zutt, des ZAND] et des KARMA-
TES & ’époque ABBASSIDE, Basra fut en grande
partie ruinée par I’invasion MONGOLE.

BIBLIOTHEQUES

Nombreuses dans I’Orient islamique médiéval,
elles éraient généralement li€es a_des.mouve-
ments intellectuels ou religieux dontelles facili-
taient la diffusion. A partir des.XI< et X11° siécles,
elles furent intégrées aux MADRASAS.

BIOGRAPHIQUE (science)

Discipline trés développée dans le monde isla-
mique en raison de I'importance de I’enseigne-
ment autoritatif dans les diverses sciences. De
nombreuses biographies touchent a la SIRA et
des dictionnaires biographiques sont consacrés,
les uns aux comPAGNONS du Prophéte, déten-
teurs de la TRADITION authentique, les autres
aux TRADITIONNISTES, lecteurs du Coran,
juristes des diverses écoles, d’autres encore
aux grammairiens, MEDECINS et PHILOSOPHES.
Dans ces recueils, les biographies sont classées
par générations ou fabakdt.

AL-BIRUNI

L'un des plus grands savants et écrivains du
monde musulman, originaire du KHWARIZM, né
en 973 et moOrt 3 GHAZNA en 1050, qui s’inté-
ressa a I'histoire, aux mathématiques, & I'As-
TRONOMIE et aux sciences physiques et naturel-
les. Auteur d’une Chronologie des peuples anciens
écrite vers 1000 et traitant des problémes de
CALENDRIERS, de météorologie et d’astrono-
mie ainsi que d’une Description de I’Inde et du
Kaniin Mas*idi.

BISMILLAH

« Au nom de Dieu». Formule empruntée a la
sourate liminaire du Coran, qu’il est recom-
mandé aux musulmans de répéter en de nom-
breuses circonstances de la vie et par laquelle
débutaient généralement- tous documents et
textes écrits.

AL-BISTAMI

Célébre mystique iranien qui vécut a Bistdim
dans la PROVINCEde Kéimis et y mourut en 874.
On lui doit des;maximes qui furent recueillies et
commentées-par ses disciples et qui dépeignent
les ¢tapes-de son itinéraire vers ’union mys-
tique, obtenue grice 2 un total dépouillement
desof

BOURIDES

Dynastie qui régna a DAMAS de 1104 2 II54.
Elle fut fondée par ’ATABEG turc Tughtakin
qui, 2 la mort de son maitre le SALDJOUKIDE
Dukik, s’empara du pouvoir qu’il transmit a
son propre fils Biri.

BOUYIDES

Dynastie d’émirs SHI'ITES originaires du DAY-
LAM, qui obtinrent, 4 partir de 932, des gouver-
nements dans les PROVINCES orientales des Djl-
BAL, du FARS, du KIRMAN, puis occupérent a
BAGDAD, de 945 2 1055, la charge de grand
EMIR.

AL-BUHTURI

Poéte de Pépoque ABBASSIDE, d’origine
bédouine, qui devint panégyriste officiel a la
Cour des CALIFES et mourut en 897.

BUKHARA
Ville de TRANSOXIANE, conquise par les Arabes
a la fin du vir siécle, puis secouée par des

439



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

révoltes au début du viir siécle. Elle fut parti-
culiérement prospére a I’époque de la domina-
tion des SAMANIDES et devint un centre trés
actif de culture islamique. Elle fut conquise en
1220 par 'armée de Gengis Khan.

AL-BUKHARI

TRADITIONNISTE né 3 BUKHARA et mort prés de
SAMARKAND en 870, qui voyagea plusieurs
années dans ’Orient islamique pour écouter les
maitres de son temps. Il composa le Sahih (le
Véritable ), qui est considéré comme le meilleur
des six grands recueils consacrés i la TRADI-
TION.

BUTIN
Les quatre cinquiémes du butin doivent étre,

selon les prescriptions coraniques, distribués-

entre les combattants, tandis que le dernier cin-
quiéme revient a Dieu, c’est-a-dire 2 son apétre,
a la famille de ce dernier, aux orphelins, aux
nécessiteux et aux voyageurs (Coran, VIII, 41).
Le cALIFE était ainsi libre de disposer de ce
cinquiéme pour I'intérét de la COMMUNAUTE.

BYZANCE :
Les relations entre Byzance et le monde musul-
man connurent des périodes de tension particu-
liere alternant avec des périodes de calme rela-
tif. L’époque UMAYYADE et le début de I’épo-
que ABBASSIDE furent caractérisés par une série
de tentatives manquées d’expéditions-contre
CONSTANTINOPLE. Le milieu du 1x< siécle mar-
qua un renversement de situation;” I'Empire
byzantin se renforgant tandis que le califat
déclinait et se morcelait. Les principales offen-
sives byzantines se situent.auxe siécle : reprise
de 1a Créte, attaques de"Nicéphore Phocas con-
tre le royaume HAMDANIDE d’Alep, campagne
du méme Nicéphore en SYRIE qui aboutit en
969 a I'annexion d’Antioche et a ’établissement
de la suzeraineté byzantine sur ALEP, campagne
de Jean Tzimiscés en Syrie et Palestine contre
la nouvelle puissance FATIMIDE. L’arrivée des
Turcs et des croisés mit fin aux entreprises des
Byzantins contre le monde arabe.

C

CAIRE (le)
En arabe al-Kdhira, du nom de la planéte Mars

qui présida, selon I"horoscope, i la fondation de
Ia ville. Ville d’EGYPTE fondée en 969 sur les
bords du Nil immédiatement au nord de Fus-
TAT, aprés la conquéte de cette derniére par
les FATIMIDES. Résidence princiére, groupant
autour de deux grands PALAIS des quartiers ol
étaient installés les mercenaires et leurs offi-
ciers, ¢’était aussi une ville fortifiée. La grande
mosquée AL-AZHAR Yy fut construite aussitét, et
bient6t suivit I’érection de la grandiose mos-
quée d’al-Hakim ainsi que celle de quelques
autres sanctuaires fatimides. A la fin du x1r sié-
cle, SALADIN, qui avait congu le projet de réunir
par une nouvelle enceinte le Caire et Fustir,
édifia la citadelle ot devait s’installer en 1207
son neveu al-Malik al-Kimil. La ville con-
nut ensuite une nouvelle prospérité a 1’époque
MAMLOUKE ol y furent édifiés nombre de Mos-
QUEES, MADRASAS ‘et /MAUSOLEES, groupés sou-
vent en ensembles:architecturaux d’une remar-
quable ampleur.

CALENDRIER

Non~seulement I'Islam utilisa une nouvelle
ére, Lére hégirienne (v. HEGIRE), mais aussi
un_calendrier purement lunaire différent des
calendriers en usage jusque-la en Arabie et dans
les territoires voisins. Le Prophéte interdit en
effet, peu avant sa mort, ’'usage des mois inter-
calaires et décida de revenir aux mois lunaires.
De la sorte, ’année hégirienne comporte seu-
lement trois cent cinquante-quatre jours. On
notera aussi que le jour de vingt-quatre heures
commence, non au lever du soleil, mais a son
coucher.

CALIFE
Successeur du Prophéte et chef de la coMmu-
NAUTE.

CALLIGRAPHIE

Jouissant a chaque époque d’un remarquable
prestige, I’art de la calligraphie au calame fut
pratiqué tout au long de Uhistoire islamique par
des copistes réputés que I’on classa tradition-
nellement en diverses catégories ou «écoles»,
correspondant chacune a I'apparition d’un nou-
veau style. Son véritable essor, aprés les pre-
miéres réalisations du COUFIQUE simple puis
brisé, fut marqué par la fixation d’un canon
précis pour les formes cursives de I’ECRITURE
arabe (dans laquelle la « ligne de base » du cou-

440




INDEX

fique se disloque en menus éléments incurvés).
La hardiesse et la régularité du trait s’accom-
pagnaient, dans les plus beaux manuscrits, de
décors annexes sous forme d’ENLUMINURES et
de MINIATURES qui éraient souvent exécutées
par le méme artiste. La calligraphie resta tou-
jours un art éminemment personnel, parfois
méme «inspiré » au sens mystique du terme.

CANALISATIONS

De nombreux types de canalisations, depuis les
galeries souterraines jusqu’aux canaux a ciel
ouvert traversant les vallées au moyen d’aque-
ducs, éraient utilisés pour I'adduction de I'eau
en pays islamique. Ces organes de transfert et
de drainage, exécutés parfois de maniére monu-
mentale, complétaient les systémes de captation
représentés par les BARRAGES et les appareils
€élévatoires du type noria.

CARAVANSERAILS

Gites d’étape pour les caravanes et centres d’ac-
cueil pour les négociants et leurs marchandises
établis, les uns en pleine campagne ol ils étzient
utilement fortifiés, les autres dans les villes ot
ils pouvaient étre réservés a certains trafics ou a
certains corps de marchands.

CAVERNE

Grotte ot Muhammad, quittant la MEKKE pour
MEDINE au moment de I’HEGIRE et poursuivi
par les Mekkois, se réfugia temporairement;en
compagnie d’ABU BAKR. L’épisode, bien'connu
des Vies du Prophéte, fut abondamment, célé-
bré par Ia TRADITION sunnite.

CENOTAPHES

Des cénotaphes, habituellement” exécutés en
bois sculpté, accompagnérent. les MAUSOLEES a
partir de 1'époque SALDJOUKIDE. Servant par-

fois de lieux de SEPULTURE, ils pouvaient ou -

non se confondre avec les tombes proprement
dites. Ils étaient tout spécialement I'objet de la
vénération populaire dans les lieux de VISITES
PIEUSES.

CERAMIQUE

L’essor pris dés une époque ancienne par I’art
de la céramique en pays d’Islam aboutit d’abord
4 une production abondante d’objets de pre-
miére qualité. Il devait ensuite se combiner
i un goiit tout particulier de l]a POLYCHROMIE

pour motiver I’utlisation de faience, a partir du
x11e siécle, dans la décoration intérieure et exté-
rieure des munuments.

CHAMEAU (bataille du)

Batraille qui opposa, en 656, prés de BASRA, ‘ALI
et un groupe de coMpaGNONs. Elle doit son
nom au fait que I’engagement le plus violent
se produisit autour du chameau qui portait la
litiere de ‘A’ISHA.

CHANGEURS

Jouent un réle important dans la société isla-
mique en raison du bimérallisme de la monnaie
et du fait que les MONNAIES devaient étre pesées
et non comptées.

CHANT ET MUSIQUE

Font partie des divertissements princiers
et aristocratiques, mais sont généralement
réprouvés par les’ DOCTEURS, du moins par
les plus rigoristes, en particulier les HANBALI-
TES qui s’appuient sur des paroles des COMPA-

. GNONS, donCrsur la SUNNA.

CHATEAUX

Jougrent un grand rdle, a c6té des PALATS, dans
le'monde islamique ancien. On distingue parmi
eux les résidences princiéres ou aristocratiques
liées a ’existence de grands DOMAINES d’exploi-
tation et les chiteaux forts de caractére d’abord
militaire ou stratégique, non sans qu’il y ait eu
d’ailleurs de fréquentes interpénétrations entre
les deux types d’édifices. A la premiére caté-
gorie appartiennent notamment les chiteaux
UMAYYADES €levés au VI siécle dans le terri-
toire syro-palestinien. A la deuxiéme catégo-
rie appartiennent les puissantes constructions
militaires qui furent surtout élevées a certaines
époques dans des zones troublées telles que
I'IRAN, ’AFGHANISTAN, I’ANATOLIE, la SYRIE, le
MAROC ou méme I’ANDPALUS. Ces chiteaux sont
parfois a rapprocher de certaines citadelles
de ville, qui servirent elles aussi de résidences
3 de petites Cours souveraines pendant les
époques de troubles et de morcellements terri-
toriaux.

CHRETIENS

Les chrétiens vivant dans les territoires isla-
miques se répartissaient en diverses commu-
nautés qui se caractérisaient & la fois par la

441




LA CIVILISATION DE

langue, la liturgie et la doctrine et qui avaient
. chacune un chef nommé tantét patriarche, tan-
tot catholicos. Ces chefs, élus par les évéques,
étaient reconnus et investis par le CALIFE ou son
représentant. IIs n’étaient pas seulement des
chefs religieux, mais aussi des juges, remplis-
sant en gros dans leur communauté les mémes
fonctions que les califes et ayant aussi dans
certaines occasions des responsabilités finan-
ciéres. C’est par leur intermédiaire que le calife
faisait observer le statut propre aux tributaires.

CHRONIQUES

Trés nombreuses dans la littérature arabe, elles
énumeérent généralement les événements ayant
eu lieu chaque année, parfois en juxtaposant des
versions des faits différentes, et quelque peu
contradictoires, sans que I'auteur prenne parti
entre elles. Elles revétent souvent la forme
d’histoires universelles débutant 2 la création.
Mais d’autres se limitent 3 Pévocation d’épi-
sodes marquants ; il s’agit alors le plus souvent
de chroniques SHI1TES rappelant les malheurs
subis par les membres de la FAMILLE DU PRO-
PHETE.

CHYPRE

Conquise par le futur calife MU‘AWIYA en 649,
Pile fut reprise par les Byzantins 2 la fin'du
x¢ siecle. Elle devait étre reconquise par.les
MAMLOUKS, aprés avoir constitué un(royaume
latin pendant les croisades.

CIRCONCISION

Non mentionnée par le Coran,recommandée
seulement par la TRADITION qui attribue cette
pratique d’une part 3 ABRAHAM, d’autre part
aux Arabes de I'époque, antéislamique. Parmi
les écoles juridiques;,seul le SHAFI'ISME la consi-
dére comme obligatoire.

CLIENTS

En arabe mawdli hommes libres .ou AFFRAN-
cHis. Ils jouérent un réle de plus en plus impor-
tant dans la société a partir du v siécle.
La majorité d’entre eux éraient d’origine IRA-
NIENNE, mais la méme appellation fut appli-
quée aux affranchis d’origine TURQUE consti-
tuant les officiers de la GARDE califienne. En
Orient, au Ix* siécle, les clients iraniens adhé-
rérent trés souvent a un mouvement 2 la fois
littéraire et politico-social qui avait pour but de

L’ISLAM CLASSIQUE

combattre la prééminence des Arabes et de la
culture arabe dans le monde islamique.

COMMUNAUTE DES CROYANTS
Ensemble des musulmans. Le réle de la Com-
munauté dans ’élaboration doctrinale et dans le
domaine politique varia selon les mouvements
politico-religieux.

COMPAGNONS

Compagnons de Muhammad et les premiers
convertis a I'Islam. Hs comprennent les Expa-
TRIES mekkois et les AUXILIAIRES de MEDINE.
Une hi€rarchie entre les Compagnons a été éta-
blie par les diverses écoles politico-religeuses.
Pour les SUNNITES, les meilleurs sont les quatre
premiers CALIFES, qui font eux-mémes partie
des « Dix Elus » qui entreront certainement au
paradis. Pour_les SHI‘ITES, le seul Compagnon
qui fiit digne\de succéder 3 Muhammad est
‘ALI; les.autres ne méritent que I'insulte. La
vénération des Compagnons est I’un des aspects
fondamentaux de la mentalité sunnite. D’ou les
nombreux dictionnaires biographiques qui feur
ont été consacrés dans la littérature arabe (en
particulier celui d’Ibn Sa‘d, TRADITIONNISTE
mort en 844) et 'abondance des lieux de vISITES
PIEUSES qui, a4 partir d’une certaine époque,
furent liés a leur souvenir.

CONCESSION FONCIERE

En arabe iktd‘ ou kati ‘a, «territoire séparé».
Domaine remis par le chef de la COMMUNAUTE,
en principe 2 titre temporaire, 2 un grand
personnage, membre de la famille régnante
ou dignitaire. Il s’agissait en général d’anciens
domaines d’Etat abandonnés lors de Ia con-
quéte, mais certaines terres qui n’avaient pas
cette origine purent aussi, notamment en IRAK,
faire I’objet de concessions. Ces concessions
étaient astreintes au paiement de la dime et
suivaient donc le méme régime que les terres
possédées par les musulmans en Arabie. A par-
tir du milieu du x° siécle, I'tktd* changea de
caractére, car I’Etat prit ’habitude de distri-
buer des terres dites de KHARAD) en concession
?iux chefs militaires pour leur assurer un revenu

xe.

CONFRERIE )
Groupe de sourrs utilisant, pour parvenir 2
P’extase et atteindre a la Réalité divine, les

442




INDEX

méthodes définies par un maitre fondateur et se
pliant a une régle de vie commune. On pénétre
dans une confrérie par initiation et on gravit
progressivernent les degrés menant i la dignité
supréme.

CONSENSUS

En arabe idjmd. Terme technique juridico-
théologique désignant I’accord unanime des
DOCTEURS d’une époque ou d’une région déter-
minées, ou méme I’accord de la COMMUNAUTE
en général. Le consensus est considéré par tou-
tes les écoles juridiques comme une des sources
du droit.

CONSTANTINOPLE

Capitale de ’Empire byzantin que les géo-
graphes arabes appelérent dés le xie siécle
Istanbul, d’un nom dérivé du grec Eis tén polin,
et que conserveront les oTToMaNs. Constanti-
nople fut I'objet d’expéditions - répétées de
la part des Arabes : en 655, victoire navale
des Arabes, non exploitée ; en 664, expédition
terrestre qui atteignit Pergame ; en 668-669,
expéditions maritimes continuelles, mais qui
se terminérent par la destruction de la flotte
arabe; en 716-717, expédition de Maslama,
ordonnée par le calife Sulaymain et si¢ge de la
ville; en 782, arrivée de Harun AL-RASHID en
face de Constantinople et signature d’un traité
de paix avec I'impératrice Iréne. V. BIZANCE.

CONTRATS

Le droit musulman reconnait Pexistence d’un
certain nombre d’actes et de contrats.qui créent
des obligations précises : la reconnaissance
écrite (en arabe ikrdr) par laquelle Paccusé
reconnait le bon droit de son adversaire et qui
constitue une preuve légale; I'acte de vente (en
arabe bay‘) qui, pour étre valable, doit com-
porter une série de clauses précises, respecter
les principes du droit et porter la signature de
témoins ; le contrat de louage ou de location
(en arabe idjdra) qui peut étre conclu soit pour
une période déterminée, soit pour une certaine
tiche et qui concerne en particulier diverses
formes de métayage ; le contrat d’association
entre marchands, congu comme une procura-
tion et qui peut revétir des formes diverses ; le
contrat de dépdt (enarabe amdna) ; le contrat de
prét sans intérét (en arabe ‘driya); I'acte de
donation (en arabe hiba) ; le contrat de garantie

(en arabe kafdla) accordé a un débiteur ; le SER-
MENT (en arabe yamin); enfin le contrat de
MARIAGE.

CORDOUE

Ville d’Espagne située au cceur de I’ Andalousie,
capitale de I’émirat, puis du califat UMAYYADE
d’Occident. Conquise en 711 elle fut dés 719
adoptée comme résidence par les EMIRS qui
s’étaient d’abord installés 3 SEVILLE.

COSTUME

Les piéces fondamentales de I’habillement
étaient la chemise, le pantalon, les bottes ou les
sandales ainsi qu’une coiffure de type variable.
La tenue militaire était caractérisée par le man-
teau court, dit kabd’, qui devint la tenue
officielle d’audience. Les secrétaires portaient
une robe longue boutonnée par-devant appelée
durrda. Le vétement ordinaire était Ia robe lon-
gue dite djubba. En.ce qui concerne la coif-
fure, les courtisans portaient le haut bonnet dit
kalansuwa, sur'lequel pouvait étre enroulé un
turban. A I’époque ABBASSIDE, le turban ne
parait avoir_ eu aucune signification précise.
C’est seulement vers le XIIr siécle que les
hommes de religion furent qualifiés d’«en-
turbannés» par opposition aux hommes
de-sabre. Auparavant les cadis se distinguaient
par.le port du voile de téte triangulaire dit
taylasdn. j

COUFIQUE

Nom impropre, quoique couramment utilisé,
de PECRITURE arabe anguleuse dont les auteurs
arabes anciens mettaient le développement en
rapport avec la ville de KUFA et dont les pre-
miers spécimens, aux lettres réguliéres et bien
formées, apparaissent en fait dans les textes
lapidaires de la Syrie UMAYYADE (milliaires de
‘ABD AL-MALIK en 70§ par exemple).

COUPOLE DU ROCHER .. .
Monument érigé en 691 sur l'ordre du calife
umayyade ‘ABD AL-MALIK sur l’esplanade de
P’ancien temple de JERUSALEM.

COUVENTS CHRETIENS =

En arabe dayr, mot d’origine SYRIAQUE. Les
couvents chrétiens étaient trés nombreux a
une époque ancienne, surtout en IRAK, HAUTE-
MESOPOTAMIE, SYRIE et EGYPTE..

443




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

COUVENTS MUSULMANS

Couvents ol vivaient et se réunissaient, a partir
du xr* siécle environ, les membres des CONFRE-
RIES soufies. IlIs portent, en arabe, des noms
divers, mais présentaient peu d’originalité dans
leur type architectural, li€ 4 celui de la MADRASA
et destiné 3 donner naissance, a la suite de fré-
quentes collusions avec le MAUSOLEE, aux com-
plexes architecturaux qui prédominérent dans
Part islamique a partir de I’époque postsald-
joukide.

CTESIPHON

Ancienne capitale des Sassanides, ruinée par la
conquéte arabe. Il ne reste de ’ancien PaLAIS
que son aile méridionale et le grand 1WAN dit
iwan de Chosroés.

D

DAMAS

Ville de SYRIE, située au pied de I’Anti-Liban, 2
708 m d’altitude et au milieu d’une oasis de
montagne appelé la Ghita, qui fut conquise par
les musulmans dés 635. Ville hellénistique, puis
romaine et byzantine, dont P'existence remon-
tait 2 un lointain passé, elle devint la capitale de
IEmpire arabo-islamique sous la dynastie des
UMAYYADES. Le calife AL-WALID 1=, aprés avoir
consfisqué et démoli ’église qui avdit 'succédé
au grand temple de Zeus damascénien, fit édi-
fier sur cet emplacement I'une des premiéres
grandes MosQUEEs du monde islamique dont
Pordonnance générale ,subsiste et qui est

connue encore sous le.nom de mosquée des

Umayyades. En décadence a I'époque ABBAS-
SIDE, Damas ne«redevint une ville prospére
qu’au temps des BOURIDES, des ZANKIDES et
des AYYOUBIDES, Aprés avoir souffert de I'inva-
sion MONGOLE de 1260, elle retomba a I’époque
MAMLOUKE 2u rang de ville provinciale.

DAWUD AL-ISFAHANI

Fondateur de I’école juridique appelée zaHI-
RISME. Né 2 KUFA vers 815, il s’établit 4 BAGDAD
ol il mourut en 884.

DAYLAM
Région d’iraN, située en bordure de la mer
Caspienne et correspondant aux hautes terres

du DJILAN, habitée par une peuplade robuste
qui joua un rdle important dans le monde isla-
mique. A une époque ancienne, le Daylam ser-
vit de refuge aux prétendants ‘ALIDES, notam-
ment sous Hariin AL-RASHID. A Ia fin du 1x sié-
cle il fut dominé par les imdms zZAYDITES du
TABARISTAN. C’est du Daylam que vinrent les
BOUYIDES qui, soutenus par une armée dayla-
mite, réussirent 2 s’emparer du pouvoir a BAG-
DAD au milieu du x* siécle.

DELHI

Ou Dihli. Ville de 'INDE qui fut la capitale des
premiers souverains musulmans de ce pays, en
1211, et resta par la suite la capitale des dynas-
ties du Nord. Elle fut le foyer de ’art musulman
de P’Inde et conserve encore de fort imposants
témoignages de activité constructrice des sou-
verains, notamment le fameux Kutb Minar,
MINARET de Ja, premiére grande MOSQUEE de
P’Inde, la mosquée Kuwwat al-Islam, érigée par
Kutb al-Din'Aybak et complétée par son suc-
cesseury et le tombeau de ’empereur MOGHOL
Humayiin (1568-1569).

DINAR

‘Mot arabe venant du grec denarion (latin dena-
rius) et désignant P'unité monétaire d’or. Les
premiers dinars frappés par les califes UMAYYA-
DES a la fin du vire siécle furent imités des piéces
byzantines portant Ieffigie d’Héraclius, avec
suppression de tout symbole chrétien et adjonc-
tion d’une légende musulmane en arabe. Mais
vers 696 le calife ‘ABD AL-MALIK fit frapper des
piéces d’un nouveau style, dépourvues de toute
représentation figurée et portant seulement des
légendes arabes. Au MAGHREB, les premiers
dinars imitaient les piéces byzantines 2 1égende
latine. Leur titre (a I’origine de 96 3 98 %) fut
modifié par certains souverains en fonction de
la situation économique. Les BOUYIDES, ainsi
que SALADIN, eurent ainsi recours a des déva-
luations plus ou moins sensibles, mais les
dynasties iraniennes, a partir des GHAZNA-
WIDES, devaient également frapper des dinars
dont le titre était peu élevé. Les dinars portaient
a Porigine la formule de la PROFESSION DE FOI,
les versets de la sourate CXII, ainsi que la for-
mule dite de la « mission prophétique » (Coran,
IX, 33). Ce n'est qu'a I'époque ABBASSIDE
qu’apparurent les noms des CALIFEs et par-
fois ceux des gouverneurs ou des fonctionnaires

444




INDEX

chargés de la frappe, et ensuite les noms des
ateliers.

DIRHAM

Mot arabe venant du grec drachmé et désignant
P'unité monétaire d’ARGENT en méme temps
qu'une unité de poids. Les plus anciens dir-
hams frappés par les califes UMAYYADES le
furent a I'imitation des drachmes sassanides,
mais avec adjonction de quelques mots ara-
bes. Iis furent ensuite modifiés par la réforme
de ‘ABD AL-MALIK en 696. Les piéces d’argent
furent frappées en Iran, pays abondamment
pourvu de ce métal, ainsi qu’en IRAK (WASIT),
en SYRIE (DAMAS), en EGYPTE, au MAGHREB et
en Espagne.

DIWAN

Mot vraisemblablement d’origine iranienne
désignant un REGISTRE, un recueil, et employé
pour qualifier d’une part les recueils de POESIE,
d’autre part les registres administratifs et, par
extension, les bureaux employant lesdits regis-
tres. Selon les auteurs musulmans le premier
bureau, institué par le calife ‘UMAR, fut celui de
PPARMEE. A I’époque UMAYYADE furent créés les
bureaux financiers s’occupant de la collecte
des IMPOTs et de I'utilisation des revenus. A
I’époque ABBASSIDE, I’ADMINISTRATION cen-
trale comporta une série de diwdns spécialisés
dont nous connaissons les noms, mais pas tou-
jours le fonctionnement exact. C’est seulement
a Pépoque OTTOMANE que le mot diwan'en vint
a désigner de facon constante le conseil impé-
rial, organisme gouvernemental constitué de la
réunion du grand vizir et des ministres.

DIYAR BAKR

Littéralement « territoire de la tribu de Bakr ».
Nom de la partie septentrionale de la HAUTE-
MESOPOTAMIE, qui avait pour ville principale
Amida. La région releva du royaume des HAM-
DANIDES, fut ensuite dominée par les ARTU-
KIDES, mais fut en partie conquise par SALADIN
et ses successeurs. Ces derniers s’intéressaient
en effet tout particuliérement a un pays peuple
de ces Kurdes auxquels ils appartenaient et
parmi lesquels ils recrutaient leurs soldats.

‘DJABAL SAYS

Résidence UMAYYADE de la steppe syrienne,
située dans le cratére désolé d’un ancien vol-

can, 4 une centaine de kilométres au sud-est de
DAMAS. Ses ruines ont permis d’y déceler a la
fois une installation agncole et une habitation
princiére, marquée par la présence d’un BAIN et
d’un CHATEAU. L’ensemble est attribué a I'épo-
que du calife umayyade AL-WALID I¥, entre 705
et 715.

DJABIR
Alchimiste mort en 780, connu en Europe sous
le nom de Gaber. Probablement sABEEN d’ori-
gine, il se convertit 2 I'Islam et adhéra au
SHI'ISME.

DJABRITES
Partisans de la prédétermination divine. Les
TRADITIONALISTES sont de cette tendance.

AL-DJAHIZ

Célebre prosateur et essayiste arabe, né 2 BASRA
vers 776, mort en~869, auteur de traités de
polémique politico-religieuse et d’ouvrages ins-
tructifs ou récréatifs. Défenseur de Ia culture
arabe, il rassembla dans le Livre de I’exposi-
tion des‘sentences et fragments en prose divers
remontant)a I’époque archaique. L’ceuvre d’al-
Dijahiz est un remarquable reflet de la vie intel-
lectuelle, politique, religieuse et sociale dans la
premiére moitié du 1xc siécle.

DJARIR

Grand poéte satirique de I’époque UMAYYADE,
d’origine arabe, mort vers 725 et considéré
comme !'un des maitres de ’ancienne POESIE.

DJIBAL

Litteralement « montagnes», nom du plateau
montagneux qui borde I'IRAK a l'est et qui
correspond a peu prés & 'ancienne Médie. Les
principales villes sont : ISFAHAN, HAMADHAN,
KAZWIN et Muhammadiya (RAYY).

DJINNS

Etres corporels doués d’intelligence, comme les
hommes et les anges, mais créés, d’apres le
Coran (LV, I4), d’une flamme sans fumée et
destinés soit au paradis soit & I’enfer.

AL- DJUNAYD

Mystique originaire de BAGDAD, dlsclple d’al-
Muhisibi et mort en 910, qui représente le type
du sourr pondéré, évitant les extravagances et

445



LA CIVILISATION DE

les écarts de langage. Seuls quelques traités
ont été conservés de lui, qui exercérent une
influence certaine sur AL-HALLAD].

DJUND’

Terme désignant a I'origine les circonscrip-
tions militaires de SYRIE ol étaient établis les
guerriers mobilisables et qui étaient d’abord au
nombre de quatre : Homs, DAMAS, Jordanie et
Palestine. Les membres du djund, tous arabes,
recevaient une solde en sus d’une part du BUTIN
éventuel, mais aussi des CONCESSIONS FONCIE-
RES. Cette organisation fut en partie imitée en
Espagne musulmane sous les émirs UMAYYA-
pEs. Tout en conservant son sens primitif, le
terme djund en vint 3 désigner une force armée,
de quelque composition qu’elle fit.

DJUNDISHAPUR

Ville du KHUZISTAN fondée 3 I’époque sassa-
nide, qui érait et resta, apres la conquéte isla-
mique, un centre culturel important, surtout
célébre par son école de MEDECINE.

DJURDJAN

Région d’IrAN située a I’angle sud-est de la mer
Caspienne. Aprés avoir conquis définitivernent
en 716 ce pays fertile, le gouverneur UMAYYADE
y fonda une ville qui en prit le nom. La ProO-
VINCE fut au Ix* siécle travaillée par la propa-
gande des zZAYDITES du TABARISTAN voisin, et
resta un foyer d’agitation presque perrnanent.
La ville fut détruite par les MONGOLS:

AL-DJUWAYNI

Théologien ASHARITE, mort en, 1085. D’origine
iranienne, il enseigna i ‘la ‘MADRASA de NI-
SHAPUR, puis 3 la MEKKE“et 3 MEDINE ou il
acquit une grande renommée (d’ot son surnom
d’Imdm al-Haramayn,\« IMAM des deux sanc-
tuaires ») avant de retourner ensuite 3 Nisha-
pir.

DOCTEURS

En arabe ‘ulamd’, «savants». Terme général
désignant les spécialistes des sciences religieu-
ses, plus particuliérement les jurisconsultes,
interprétes de la Lol, et les théologiens.

DOMAINES FONCIERS
En arabe diyd‘ Terres données en concession
aux musulmans ou leur appartenant en propre

L’ISLAM CLASSIQUE

et soumises 2 la seule dime. V. CONCEssion
FONCIERE.

DRUZES

Adhérents d’une SECTE initiatique d’origine
isma‘lienne qui se répandit surtout en SYRIE
et dont les fondateurs affirmaient le caractére
divin du calife fatimide AL-HAKIM.

DUODECIMAINS
Terme désignant les SHI'ITES croyant i la dispa-
rition du XII* IMAM et attendant son retour.

DYNASTIQUE (principe)

Principe que la plupart des familles ayant régné
dans le monde islamique s’efforcérent d’impo-
ser, mais sans réussir a définir une régle de suc-
cession précise. Ce principe était contraire aux
habitudes tribales; non seulement des Arabes,
mais également, des Iraniens BOUYIDES, des
Turcs SALDJOUKIDES ou des Berbéres ALMO-
RAVIDES;

E

ECRITURE

L’écriture arabe, «qui s’est imposée a tous les
peuples convertis a la religion musulmane et
sert aujourd’hui a transcrire les sons, non seu-
lement de I'arabe, mais encore du persan, de
P’hindoustani, du malais, de certaines langues
de I’Afrique noire (et naguére du turc) », pre‘
sente les caractéristiques d’une écriture sémi-
tique s’écrivant de droite 4 gauche et ne notant
que les consonnes. Son évolution au cours de
treize siécles d’histoire a été dominée par son
aspect d’écriture réservée a un milieu fermé
d’érudits et de lettrés et d’écriture valorisée
aussi bien par son réle religieux — elle servait a
transcrire le texte sacré du Coran — que par les
qualités esthenques qu’on lui a toujours recon-
nues ; d’out son emploi comme motif décoratif
sur les objets et dans les inscriptions monu-
mentales.

EFFORT DE REFLEXION

En arabe idjtihdd. Expression technique dési-
gnant le travail d’interprétation de la vLor isla-
mique auquel se livrérent les chefs des grandes
écoles jundlques et qui aboutit & I’élaboration
de systémes determmes.

S us




INDEX

EGYPTE

En arabe Misr. Région conquise en 642 et ot
les musulmans fondérent, pres du site de I’an-
cienne Babylone, Ia ville-camp de FUSTAT, puis
la résidence royale du caIre. L’Egypte, PRO-
VINCE de I’Empire ABBASSIDE, obtint une semi-
indépendance sous les émirs TOULOUNIDES et
IKHSHIDIDES, puis fut le centre du califat FATI-
MIDE avant d’étre dominée par les AYYOUBIDES.

EMIR

En arabe amir, «celui qui est revétu de I'au-
torité» (amr), «commandant». Terme dési-
gnant les chefs militaires et les gouverneurs de
PROVINCE, particulierement chargés du com-
mandement des troupes ainsi que la direction
de la PRIERE.

ENCYCLOPEDIES

L’esprit encyclopédique qui se manifesta trés
16t chez les auteurs arabes les conduisit a rédi-
ger de nombreux ouvrages regroupant des
connaissances diverses, parmi lesquels appa-
rurent les manuels 3 I'usage des secrétaires
de chancellerie. Ce dernier genre aboutit 2 la
composition, 2 I’époque MAMLOUKE, de traités
comme celui d’AL-KALKASHANDI.

ENLUMINURES

Motifs décoratifs 2 base d’ARABESQUES et d’EN:
TRELACS GEOMETRIQUES rehaussés d’ors ou
d’argent qui apparaissent dés une époque
ancienne sur les manuscrits de qualité —~detrés
anciennes copies du Coran en COUFIQUE en sont
pourvues, notamment au début de‘sourates et
de versets — et s’y localisent de préférence sur
les deux premiéres pages du.volume.

ENTRELACS GEOMETRIQUES

Motifs décoratifs se distinguant de IARa-
BESQUE au sens strict dans la mesure ou ils ne
font appel 4 aucune stylisation de caractére flo-
ral. Leurs premiers spécimens apparaissent sur
des panneaux de stuc UMAYYADES et notam-
ment des claustra ajourés de cette époque.

ESCLAVES

La pratique de P’esclavage est restée trés vivace
dans le monde islamique médiéval. Les esclaves
étaient dans les premiers temps fournis par les
prisonniers infideles faits lors des conquétes;
les pays musulmans continuérent a étre appro-

visionnés en esclaves par les razzias saisonnié-
res, par les actes de piraterie en Méditerranée et
par le commerce. Les esclaves offerts sur le
marché éraient soit des Noirs ou des berbéres
d’Afrique, soit des TURCS, soit des Slaves.

EXPATRIES

Plutét qu’«émigrés». En arabe muhddjiriin,
COMPAGNONS de Muhammad qui décidérent de
quitter avec lui la MEKKE pour trouver un lieu
plus accueillant.

F

FAMILLE

La famille islamique continue la famille patriar-
cale de I'’époque antéislamique. La vie de
famille est caractérisée par linstitution de la
polygamie et durconcubinage. Les enfants sont
élevés jusqu'a Pige de sept ans environ dans le
gynécée.

FAMILLE DU PROPHETE

Considérée’ par les SHI'ITES comme méritant
seulé de régner. D’ou les innombrables mouve-
ments tévolutionnaires en faveur d’un membre,
parfois non désigné, de la famille du Prophéte
(Al Muhammad ).

AL-FARABI

PHILOSOPHE mort 2 DAMAS en 950. D’origine
turque et de conviction SHIITE, il étudia 2 BAG-
DAD et vécut longtemps 3 ALEP ol il bénéficia
d’une pension allouée par le Hamdanide saYF
AL-DAWLA. ! fut 'un des premiers et des plus
brillants penseurs islamiques qui aient puisé
dans les idées philosophiques grecques et com-
posa une épitre sur la Cité parfaite ou il expose
ses idées politiques et économiques.

AL-FARAZDAK

Grand poéte satirique de ’époque UMAYYADE,
d’origine arabe, né 4 BASRA et mort en 728, qui
passa la majeure partie de sa vie & DAMAS, a la
Cour des caLIFES. Il fut surtout célébre pour les
invectives qu’il échangea avec DJARIR.

FARGHANA
Région constituée par la vallée du Syr Darya et
les montagnes avoisinantes, a2 population ira-

447



LA

nienne, qui résista 3 I'occupation musulmane
jusqu’au début du 1x < siécle, date a laquelle elle
fut incluse dans les territoires des gouverneurs
SAMANIDES. Elle fournit a partir de ce moment
des soldats pour I’ARMEE califienne.

FARS

Région correspondant a la Perse proprement
dite, ayant pour ville principale SHIRAZ. La con-
quéte, difficile, en fut achevée en 648-649. Au
x1¢ siécle, le Firs tomba sous ['autorité des
SAFFARIDES, puis au XIi® siécle sous celle des
BOUYIDES, auxquels succédérent les SALDJOU-
KIDES.

FATIMA

Fille de Muhammad, qui épousa ‘ALI aprés
PHEGIRE et fut la mére d’AL-HASAN et d’AL-
HUSAYN, ancétres de lignées d’IMAMs shi'‘ites.
Les sHI'ITES ont pour elle une dévotion toute
particuliére et lui appliquent le qualificatif d’al-
Zahrd’, «la lumineuse », qui fait allusion aux
priviléges que les membres de la FAMILLE DU
PROPHETE ont requs de Dieu. Il semble qu’elle
ait réellement pris parti, aprés la mort de son
pére, contre les prétentions d’ABU BAKR qui lui
dénia, de son c¢6té, tout droit a héritage de
Muhammad. Elle encouragea ‘Alf 4 la résistance
et mourut environ six mois plus tard.

FATIMIDES

Dynastie califienne qui régna d’abord’en 1FRI-
KIYA, puis en EGYPTE, de 909 a 1171. Elle pré-
tendait descendre de ‘ALI et FATIMA et fut soute-
nue par un mouvement SHIITE extrémiste aux
doctrines hétérodoxes, I'ismatilisme.

FAYYUM

Nom d’origine copte.désignant une région de la
Moyenne-Egypte située a I’est de la vallée du
Nil. Son territoire, de tout temps fertile et pros-
pére, qui fut pendant quelques siécles aprés
la conquéte musulmane un centre CHRETIEN
pourvu de nombreux monastéres, est le lieu
d’origine d’un grand nombre de PAPYRUS ara-
bes d’EGYPTE.

FES

Ou Fis. Ville située au croisement des deux
grands axes de communication du MAROC, fon-
dée par les IDRISSIDES 2 la fin du vir siécle et
constituée d’abord de deux agglomérations bor-

CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

dant face a face le wadi Fis. Au xr siécle, ’AL-
MORAVIDE Yisuf ibn Tashufin réunit les deux
villes en une seule et fit agrandir la grande
MOSQUEE dite des Kairouanais ( Karawiyin).
La période almoravide fut I’'une des plus pros-
peres de Phistoire de Fés. Assiégée par les
ALMOHADES Qui détruisirent sa forteresse, mais
firent reconstruire en 1212 les murailles, la ville
tomba ensuite sous leur autorité, puis sous celle
des MERINIDES qui en firent leur capitale.

FETES

Comprenaient essentiellement les deux fétes
musulmanes canoniques, celle de la fin du
JEONE et celle du SACRIFICE du PELERINAGE,
auxquelles s’étaient ajoutées des fétes SHITTES
et SUNNITES ainsi que le MAWLID AL-NABI

FIRDAWSI

L’un des plus'anciens auteurs en langue PER-
SANE, né«en/932, mort en 1020. On lui doit
le Livre des rois, poéme épique a la gloire de
PIRAN.

FORTIFICATIONS

LBlart de la fortification atteignit dans ’aRcHI-
TECTURE islamique médiévale un remarquable
degré d’efficacité : utilisation d’entrées cou-
dées, bretéches 2 machicoulis, systémes de rem-
parts doubles avec fossés et avant-murs, etc.
Les procédés employés variérent cependant
selon les régions, les matériaux et surtout la
nature des éléments fortifiés, allant de la simple
enceinte 2 tours pleines, destinée a protéger tel
CHATEAU rural contre une artaque de pillards,
aux systémes complexes de défense des pla-
ces fortes devant étre capables de résister aux
assauts d’un siége en régle.

FOSSE (jour du)

Bataille qui se déroula en 627 entre les Mekkois
et les musulmans retranchés dans MEDINE et au
cours de laquelle les Mekkois furent repoussés.

FRESQUES

Utilisées sans doute comme une imitation 2 bon
marché (fresques de pavement) des MosAi-
QUES en pite de verre. On en connait de fort
intéressants spécimens remontant aux périodes
UMAYYADE et ABBASSIDE, avec des représenta-
tions figurées empruntées notamment aux thé-
mes de la vie princiére évoquant la majesté du

448




INDEX

souverain ou ses divertissements. Mais I’habi-
tude n’allait point s’en perdre complétement
aux époques ultérieures en dépit de la faveur
plus grande rencontrée par des revétements de
CERAMIQUE 2 la fois peu cofiteux et plus bril-
lamment colorés.

FUNDUK
Terme dérivé du grec pandocheion et désignant
les entrepdts ou CARAVANSERAILS urbains.

FUSTAT

Ville d'éGYPTE dont [I’emplacement est
aujourd’hui appelé Vieux-Caire, qui fut fondée
en 641 en un point scratégique. Comme BASRA
et KUFA, ce fut d’abord un camp dont le nom
dérivait du grec phossaton (latin fossatum) et
faisait allusion au fossé qui I’entourait. Encore
habitée aprés la fondation de la ville FaTI-
MIDE du CAIRE, non fortifiée cependant, Fus-
tit déclina peu 2 peu jusqu’a ce qu’on décidit,
en 1168, de I'incendier pour qu'elle ne risquat
point d’&tre occupée par les Francs du royaume
de JERUSALEM. Relevée et en partie reconstruite
ensuite, elle ne retrouva jamais son importance
ancienne.

G
GARDE

Tout souverain possédait sa garde personnelle
dont le chef jouait un rdle important au,Palais.
A partir du milieu du 1xc siécle le chef de
la garde califienne fut choisi parmi:les EMIRS
d’origine servile qui commandaient, "ARMEE.

GHASSANIDES

Tribu d’origine sud-arabe, 'qui émigra dans
les steppes syriennes au 1I® siécle apr. J.-C.,
embrassa le christianisme et fut employée par
les Byzantins pour défendre leur empire contre
les LAKHMIDES de HIRA entrés au service des
Sassanides.

AL-GHAZALI

Théologien connu en Occident sous le nom
d’Algazel, né en 1058, mort 2 Tis en IRAN en
1111, Il a laissé de nombreux ouvrages dont les
plus importants sont : un traité de vie reli-
gieuse, conciliant les exigences du droit et celles
du SOUFISME, qui s’intitule Revivification des

sciences de la religion ; la prétendue autobiogra-
phie appelée la Délivrance de ’erreur, ou il
situe sa position personnelle en face des mouve-
ments contemporains, notamment philosophie
et shi‘isme ismatilien ; la critique de la PHILO-
SOPHIE appelée Destruction des philosophes ; la
réfutation de I'isma‘ilisme intitulée Erreurs des
Batinites.

GHAZNA )

Ville située dans [I'actuel AFGHANISTAN, a
145 km au sud-ouest de Kaboul, et ancienne
capitale des GHAZNAWIDES. Aprés étre demeu-
rée aux premiers siecles de I'Islam entre les
mains de chefs locaux plus ou moins sournis aux
gouverneurs arabes, elle avait été occupée défi-
nitivement en 962 par un général des SAMANI-
pEs avant de devenir en 977 1a résidence du pére
de MAHMUD, fondateur de-la dynastie ghazna-
wide. La ville, mise asac en 1150 par le GHO™"-
RIDE Djahin-Siiz («incendiaire du monde »),
devint une des capitales de cette dynastie avant
de tomber entredes mains des Khwarizmshahs.
Elle fut saccagée par les MONGOLS en II2I,
mais des, fouilles archéologiques récentes s’y
sont monirées fructueuses.

GHAZNAWIDES

Dynastie de souverains indépendants d’origine
TURQUE investis par le calife ABBASSIDE, qui
régna d’abord en AFGHANISTAN et en TRAN-
SOXIANE, puis au KHURASAN oriental et en
INDE, de 998 4 1186. Sa résidence principale fut
GHAZNA. Céiébre par sa conquéte de I'Inde, elle
se heurta a la puissance SALDJOUKIDE en IRAN
et fut plus tard remplacée par les GHOURIDES
dans ses territoires de I'Inde et du Khurisin
oriental.

GHOURIDES
Dynastie de souverains indépendants inves-
tis par le calife ABBASSIDE et originaires de
la région du Ghour dans P'actuel AFGHANISTAN,
qui régna sur le KHURASAN oriental et en INDE
de 1100 2 1215.

GRENADE

Célebre par son Alhambra. C’est seulement au
xre siécle que cette localité, située dans une
haute plaine couverte de vergers et entou-
rée de montagnes, devint le centre d’un petit
royaume, celui des zIRIDEs d’Espagne. Au

449



LA CIVILISATION DE

XIII® siécle s’y installérent ensuite les NASRIDES
qui devaient s’y maintenir jusqu’en 1492, date
de la reconquéte.

GUERRE SAINTE

En arabe djihdd. Obligation collective pesant
sur la COMMUNAUTE musulmane et dont est
spécialement chargé le CALIFE ou son représen-
tant. C’est 2 MEDINE, au moment oll $’0rganisa
la lutte contre les Mekkois, que fut défini le
devoir de combattre tous ceux qui n’adhéraient
pas a I'Islam jusqu'a ce qu’ils se convertissent
ou acceptassent de payer le tribut, signe de leur
soumission.

H
AL-HADJDJADJ

Energique gouverneur UMAYYADE originaire
d’Arabie. Au service du calife ‘ABD AL-MALIK, il
fut trés jeune nommé gouverneur de I'IRAK
dont il réprima la rébellion en 691, puis envoyé
contre IBN AL-ZUBAYR dont il triompha a la
suite du siége de la MEKKE. Aprés cette victoire
qui assurait 'unité de I’Etat umayyade, il fut
nommé gouverneur des PROVINCES d’Arabie,
puis envoyé de nouveau en Irak réprimer de
nouveaux troubles. Il fonda en 702 la ville for-
tifiée de WASIT et participa activement 4 la
réforme administrative et monétaire entreprise
par ‘Abd al-Malik. Il seconda aussi trés‘efficace-
ment le calife suivant, AL-wALID 1+, surlequel il
exerca une grande influence.

HAFSIDES

Dynastie qui régna en 'IFRIKIYA ou Berbé-
rie orientale de 1228 ¥ 1574. Succédant aux
ALMOHADES dans la partie’ occidentale de leur
royaume, elle avait\été fondée par un de leurs
anciens gouverneurs. Elle repoussa ’attaque de
Louis IX en 1270, fut a plusieurs reprises en
guerre avec les MERINIDES voisins et eut a lutter
2 la fois contre les entreprises de Charles Quint
et contre celles des OTTOMANS.

AL-HAKIM

Sixiéme calife FATIMIDE, célébre par sa bizarre-
rie, ses persécutions contre les CHRETIENS et
aussi les SUNNITEs d’EGYPTE, ses actes de tyran-
nie et de cruauté qui le firent redouter de tous
ses sujets. Il accepta les théories des extrémistes

L’ISLAM CLASSIQUE

ISMA'ILIENS qui voulaient le diviniser. Il mou-
rut en 1021, aprés un régne de vingt-cing ans,
d’une facon mystérieuse.

AL-HALLAD]

Célebre mystique, né en IRAN, qui de fort bonne
heure se mit a voyager en divers pays d’Orient.
Partout ou il passait, il préchait la réforme des
ceeurs et exhortait 2 la recherche de I'amour
divin. A BAGDAD, au début du x siécle, il fut
impliqué dans la conjuration SUNNITE d’IBN
AL-MU'TAZZ, poursuivi et bientét arrété, puis
condamné et exécuté aprés un célébre proces.

HAMADHAN

Ville de I'IRAN central, située 2 1800 m d’ai-
titude, appartenant i la province des DJIBAL.
D’origine ancienne, elle érait placée sur une
importante voie de passage. Conquise définiti-
vement en 645, elle fut saccagée par les sALD-
JOUKIDES en ‘1100, puis par les MONGOLS en
1221.

HAMDANIDES

Dynastie d’EMIRs indépendants investis par le
calife ABRASSIDE, qui régna en HAUTE-MESOPO-
TAMIE et en SYRIE septentrionale de 905 a 1004.
Son principal représentant fut SAYF AL-DAWLA,
champion de la cause arabe et islamique contre
les attaques byzantines.

HAMMADIDES

‘Branche de la dynastie des 2IRIDES. Ils

régnérent au MAGHREB central entre 1015 et
1152, et eurent pour capitale, avant de se replier
sur la c6te, la KALA DES BANU HAMMAD. La
dynastie fut renversée par les ALMOHADES.

HANAFISME

Ecole juridique fondée au viir siécle par ABU
HANIFA. Le hanafisme devint I’école prédomi-
nante dans I’Empire OTTOMAN.

HANBALISME

Ecole juridique et théologique, TRADITIONA-
LISTE et fidéiste, fondée au 1x* siécle par IBN
HANBAL. Elle joua un réle important a4 BAG-
DAD, du Ix® au XI¢ siécle, dans la lutte contre le
SHI'ISME.

HANIF

Terme d’origine obscure (sans doute ara-

450




INDEX

méenne) et d’interprétation discutée apparais-
sant dans le Coran ot il désigne des personnages
qui possédaient, avant ’apparition de I’Islam,
la vraie religion monothéiste. Il est appliqué
notamment 2 ABRAHAM. Chez les auteurs posté-
rieurs, hanif est souvent utilisé dans le sens de
musulman.

HARAM

Terme arabe signifiant «interdit» ou «sacré»
et s’appliquant aux sanctuaires des villes sain-
tes de I'Islam ainsi qu’aux territoires sacrés les
entourant. Il s’applique aussi 2 la salle de priére
des mosquées, par opposition a la cour. Il est
aussi parfois synonyme de HAREM.

AL-HARAWI

Ascéte errant et pélerin qui, aprés une vie de
voyages, finit son existence a ALEP ot il mourut
en 1215. On lui doit un Guide des lieux de péleri-
nage qui énumére tous les objets de VISITES
PIEUSES fréquentés de son temps et un « manuel
du prince » destiné A un souverain AYYOUBIDE.

HAREM

En arabe harim. Terme dérivant de la méme
racine que HARAM et s’appliquant plus particu-
litrement au gynécée dont I’accés est réservé au
maitre de la maison, aux proches parents et aux
serviteurs, le plus souvent eunuques, diment
autorisés. Le mot harim désignait aussi a BAG-
DAD le domaine de la résidence califienne.

HARRAN

Ville de HAUTE-MESOPOTAMIE, habitée par les
pseudo-SABEENS qui adoraient _des “divinités
astrales. La ville conquise en 640 fut la rési-
dence de ’'Umayyade MARWAN I1. Florissante et
pourvue de beaux monuments,elle fut en partie
détruite lors de I’apparition des MONGOLS et
non reconstruite.

AL-HASAN
Fils de ‘aL1 ; abandonna ses prétentions au cali-
fat sous le régne de MU'AWIYA et mourut en 670.

AL-HASAN AL-BASRI

Ou de Basra. Ascéte, théologien et TRADITION-
NISTE, fils d’un Irakien AFFRANCHI et mort
BASRA en 728. Il composa divers ouvrages qui
ne sont pas conservés, eut de nombreux dis-
ciples et prononga des SERMONS partiellement

recueillis dans les anthologies. Son influence
s’exerca sur les premiers adeptes du SOUFISME
et, semble-t-il, sur les anciens MU‘TAZILITES.

HASHIMIDES

Descendants de Hishim, I’arriére-grand-pére
de Muhammad. Par la suite les Hashimides
comprirent a la fois les descendants d’ABU
TALIB et de ‘ALI, appelés ‘ALIDES, et ceux d’AL-
‘ABBAS, appelés ABBASSIDES.

HATTIN

Village de Palestine situé a I'ouest de Tibériade
o, le 5 juillet 1187, sALADIN fut victorieux des
Francs du royaume de Jérusalem. .

HAUTE-MESOPOTAMIE

Région appelée en arabe Djazira, «la
presqUu’ile », compris¢.entre les cours supé-
rieurs du Tigre et de'l’Euphrate et correspon-
dant 2 un territoire situé actuellement d’une
part en IRAK et en SYRIE, d’autre part en Tur-
quie. Elle comprenait trois districts, appelés
d’aprés les/noms des tribus qui s’y établirent
apreés les'conquétes : Diyar Rabi‘a (chef-lieu
MOSSOUL), DIYAR BAKR (chef-lieuw Amida) et
DiyarrMudar (chef-lieu RAKKA).

HEBRON

Ville de Palestine possédant un sanctuaire
remontant 4 ’époque hérodienne : selon une
tradition ancienne, y auraient été enterrés
ABRAHAM ainsi que d’autres patriarches. Ce lieu
de culte juif fut adopté par les musulmans.

HEGIRE

Expatriation de Muhammad et des premiers
musulmans qui partirent se réfugier 2 Yathrib.
La date qui marque le début de I’ére hégirienne
est en fait le 16 juillet 622, premier jour du
premier MoIs de I’année.

HERAT

Ville du KHURASAN conquise en 652 par les
musulmans. Elle possédait au X1 siécle une
grande MOSQUEE réputée comme [’une des plus
célébres du monde islamique. Elle fut ensuite
prospére sous les TIMOURIDES qui en firent leur
capirale.

HERITAGE
Le régime des successions est ‘caractérisé en

451



LA CIVILISATION DE

Islam par le fait que le droit de tester est limité
et qu’il ne peut exister de légataire universel,
des parts déterminées érant réservées direc-
tement a certaines catégories d’héritiers, tan-
dis que d’autres catégories, constituées par les
ESCLAVES et les tributaires, sont exclues de la
succession. Sont appelés a hériter en premier
lieu : la fille (sn elle est seul enfant), la fille du
fils, le pére ou a défaut I’afeul paternel, la mére,
la sceur et le frére utérins, I’époux ou I’épouse.
Le reste de I’héritage est remis au plus proche
des parents par les hommes dits ‘asaba. Les
biens en déshérence sont recueillis par le TRE-
SOR public.

HIDJAZ

Région d’Arabie dont le nom signifie
« barriére », située entre la cote de la mer Rouge
et le plateau désertique appelé Nedjd. Dans la
partie intérieure montagneuse se trouvent la
ville de la MEKKE, née autour d’anciens lieux
sacrés, et les oasis de Yathrib, devenue MEDINE,
et de Ta’if

HIRA

Ville de Mésopotamie qui fut d’abord un cam-
pement semi-permanent de tribus arabes et qui
devint 2 la fin du 1 siécle la résidence des
LAKHMIDES, puis le siége d’un évéché nestorien
et un centre intellectuel important. La ville fut
abandonnée a partir du vIIe siécle.

HISHAM

Calife UMAYYADE, fils de ‘ABD AL°MALIK, qui
régna de 724 a 743. Il réussit.a‘pacifier I'1RAK,
mais non a éviter effervescence des PROVINCES
iraniennes et berbéres. Il fit construire des cHaA-
TEAUX encore connus‘agjourd’hui par des rui-
nes imposantes, tels KASR AL-HAYR AL-GHARBI
et KASR AL-HAYR AL-SHARKI.

HUDAYBIYA

Vallée proche de 1a MEKKE ot Muhammad con-
clut en I"an 628 avec les Mekkois une conven-
tion qui constituait pour lui un indénijable suc-
cés diplomatique.

AL-HUDJWIRI

Mystique iranien né 2 GHAZNA, qui voyagea
dans tout le monde islamique pour rencontrer
les principaux SOUFIS de son temps. Mort 2
Lahore en 1072, il laissa un ouvrage intitulé

L’ISLAM CLASSIQUE

Kashf al-Mahdjib, qui traite de la vie et de
P’enseignement des divers maitres soufis.

HUNAYN

Vallée proche de la MEKKE, située sur la route
menant a T4'if, ot bataille fut livrée aux musul-
mans, aussitot aprés la reddition de la MEKKE,
par une coalition de bédouins.

HUNAYN IBN ISHAK

Savant CHRETIEN, qui étudia la MEDECINE i
BAGDAD, puis séjourna en Asie Mineure pour
recueillir des manuscrits grecs scientifiques,
occupa ensuite une position de premier ranga la
Maison de la Sagesse instituée par AL-MA’MUN
et avec I"aide de ses disciples effectua un grand
nombre de traductions en arabe

- AL-HUSAYN

Second fils de' ‘ALI et de FATIMA, né a3 MEDINE
vers 627, I/fut tué 3 KARBALA’ le 10 muharram
61, soit le 10'octobre 680. Le calife Yazid aurait
déploré cette mort qu’il n’avait pas ordonnée et
quilefit honnir des shi‘ites. Ceux-ci commémo-
rérent par la suite la mort d’al-Husayn par des
cérémonies de deuil célébrées le 10 muharram.

HYPOCRITES

En arabe al-Mundfikin. Nom, donné dans le
Coran a ceux des Médinois sur lesquels le Pro-
phéte ne pouvait pas compter, qui désigne plu-
6t des hésitants ou des sceptiques.

IBADITES

Secte KHARIDJITE modérée, apparue en IRAK &
la fin du vrre siécle, qui se répandit surtout
parmi les BERBERES du MAGHREB. L’adhésion
au kharidjisme fut chez ces derniers une forme
de résistance au pouvoir central et le kharid-
jisme anima les révoltes qui éclatérent dans
leurs territoires contre le califat ABBASSIDE, puis
contre le califat FATIMIDE.

IBLIS

Nom propre de Satan, probablement corrup-
tion du grec diabolos. Le terme al-shaytdn, qui
est aussi appliqué a Iblis, n’est pas un nom

\

452




INDEX

propre et peut désigner des démons. Selon le
Coran, Iblis, maudit pour avoir refusé de se
prosterner devant ADAM, vit sa peine différée
jusqu’au jour du JUGEMENT DERNIER et requt le
pouvoir d’égarer les hommes.

IBN ‘ABBAD

Vizir de deux souverains BOUYIDES, né en 938,
mort en 995, connu sous le nom de «maitre »
(al-Séhib ), lettré de ralent et protecteur des
savants MU‘TAZILITES.

IBN ABI ‘AMIR

Surnommé al-Manstr. Maire du palais sous
le calife ymAaYyvApe d’Espagne Hisham II,
homme d’Etat et chef militaire, qui mourut en
1002 et se construisit une résidence royale prés
de CORDOUE.

IBN AL-ARABI

Mystique et PHILOSOPHE andalou, né 3 Murcie
en 1165, qui s’établit 4 DAMAS ot il mourut en
1240 et ot 'on vénére son tombeau.

IBN BATTA
Docteur HANBALITE irakien, mort vers 997.

IBN DJUBAYR

Auteur né a Valence en 1145, qui servit en
qualité de secrétaire les souverains ALMOHADES
et accomplit 2 la fin du xir® siécle trois PELERI
NAGES a la MEKKE. Il mourut 3 ALEXANDRIE en
1217 au retour de son troisiéme voyage. I nous
a laissé une Relation de voyage ol non seulement
il raconte son séjour a la Mekke, mais ol
il décrit les pays qu’il eut alors 'occasion de
visiter.

IBN AL-FARID

Poéte mystique arabe (1181-1235) qui vécut au
CAIRE & I’époque AYYOUBIDE, surtout célébre
par son Hymne au vin.

IBN AL-FURAT

Célébre vizir du calife AL-MUKTADIR, homme
politique et financier de grande envergure, mais
. de convictions SHITES et peu loyal envers le
régime, ministre 2 trois reprises, et exécuté sur
Pordre du calife en 924.

IBN AL-HANAFIYA
Fils de ‘ALI et d’une femme appartenant a la

tribu des Banii Hanifa, mort en 8o1. Bien qu’il
ne fit pas un descendant du Prophéte par
FATIMA, il revendiqua, dit-on, le pouvoir et
C'est en son nom qu’AL-MUKHTAR se révolta en
IRAK 2 |’époque UMAYYADE.

IBN HANBAL

TRADITIONNISTE, juriste et théologien, mort en
855 ; fondateur d’une des quatre grandes écoles
SUNNITES, le HANBALISME.

IBN HAZM

Théologien andalou, né @ CORDOUE en 994,
mort en 1064. Penseur original, il adopta le
systéme des ZAHIRITES dont il appliqua les prin-
cipes a la théologie dogmatique. On lui doit des
ouvrages de droit, de sciences coraniques, de
morale, mais ses idées théologiques sont surtout
exposés dans son grand traité d’histoire des
religions, Kitdb al-fisal fi-l-milal, ot il attaqua
avec vigueur JUIFS, CHRETIENS et musulmans
coupables de déviationnisme, notamment les
ASHARITES. Il est, également célébre par son
petit traité sur I'amour mmule le Collier de la
colombe.

IBN(KHALDUN

Né'a Tunis en 1332 dans une famille d’origine
arabe jadis fixée en Espagne, et mort au CAIRE
en 1406, Ibn Khaldiin fut un lettré et un juriste
qui occupa de hautes fonctions. Nommé grand
cadi MALIKITE au Caire en 1384 sous les MAM-
LOUKS, il est 'auteur d’une Histoire universelle
précédée de Prolégoménes ou il définit Ihistoire
en tant que science indépendante et se livre a
des considérations générales sur les lois naturel-
les qui régissent ’évolution des sociétés humai-
nes et des dynasties.

IBN KUDAMA

Docteur HANBALITE syrien, mort 3 DAMAS en
1223, auteur d’importants ouvrages de droit et
adversaire de la théologie dogmatique. -

IBN KUTAYBA

Lettré arabe, né 2 KUFA d’une famille imnienne,
qui fut pendant quelques années cadi en IRAN, 2
Dinawar, puis s’établit 2 BAGDAD ol il bénéficia
des subsides du régent AL-MUWAFFAK €t mou-
rut en 889. On lui doit une petite ENCYCLO-
PEDIE, une anthologie de vers et d’anecdo-
tes touchant aux sujets les plus divers, ‘Uyin

453




LA CIVILISATION DE

al-Akhbdr, un traité de critique poétique, un
manue! a ’'usage des secrétaires, d’orientation
surtout philologique, un traité sur les traditions
prophétiques divergentes et un commentaire
coranique.

IBN MAS‘UD~

COMPAGNON du Prophéte et auteur d’un sys-
téme de LECTURE CORANIQUE qui fut condamné
2 BAGDAD au X siécle.

IBN AL-MUKAFFA*®

Célebre auteur arabe d’origine iranienne, exé-
cuté vers 757 par ordre du calife AL-MANSUR.
Auteur de traités éthiques inspirés des tradi-
tions iraniennes, ainsi que d’un mémorandum
a I’adresse du CALIFE et traducteur du recueil-
de fables de Kalila et Dimna, il fut considéré
comme un Crypto-MANICHEEN et aurait éga-
lement écrit une réfutation du saint livre du
Coran.

IBN AL-MU‘TAZZ

Prince ABBASSIDE, petit-fils du calife AL-MUTA-
WAKKIL et fin lettré. Hostile aux entreprises des
secrétaires SHI'ITES, il se laissa entrainer dans la
conjuration qui, en 908, voulut détréner AL
MUKTADIR, mais paya de sa vie son acceptation.
Poéte, il a traité de sujets « modernes », décrit
vant dans une langue pure et claire les divertis-
sements de la haute société. Crluque lltteralre,
il a laissé un Traité de poétique ainsi qu un Traité
du beau langage, ou il s’attacha’a définir les
différentes figures et métaphores ‘et ou, tout
en cherchant a défendre la culture proprement
arabe, il subit 'influence indéniable de la Répu-
blique d’ARISTOTE qui venait alors d’étre tra-
duite.

IBN AL-NADIM

Libraire et bibliothécaire bagdadien, mort en
995, qui dressa une liste des principaux ouvra-
ges connus et utilisés de son temps. Ce recueil
blO-blbllOgt‘aphlun, de grande valeur pour la
connaissance de la vie intellectuelle au x* siécle,
porte le nom d’Al-Fihrist,

IBN AL-RUMI

Poéte de ’époque ABBASSIDE, d’origine grecque

et de tendance SHI'ITE, mort en 895, qui fut

panégyriste du calife AL-MU‘TADID et protégé
_ par de nombreux vizirs et secrétaires.

L’ISLAM CLASSIQUE

IBN RUSHD

Juriste, théologien et PHILOSOPHE, connu en
Occident sous le nom d’Averroés, qui fut cadi
de SEVILLE, puis de CORDOUE au temps des sou-
verains ALMOHADES, mais mourut au MAROC en
1198. Sa principale ceuvre est la Destruction de la
destruction, réfutation de la critique adressée
par AL-GHAZALI aux philosophes.

IBN SINA

Le plus célébre PHILOSOPHE musulman, connu
en Occident sous le nom d’Avicenne. Né en ¢80
dans la région de BUKHARA, il fut I'intime et
P'auxiliaire de divers princes et mourut prés de
HAMADHAN en 1037.

IBN TAYMIYA

Théologien HANBALITE qui étudia et enseigna 2
DAMAS a I’époque’ des MAMLOUKS, non sans
faire quelques séjours au CAIRE. Son intransi-
geance doctrinale et la vigueur de sa personna-
lité lui valurent I’hostilité 2 la fois des SOUFIS et
des SHAFIITES. Il mourut dans la citadelle de
DAMAS en 1328. Sa doctrine est a 1’origine du
mouvement wahhabite qui se répandit en Ara-
bie au xvire siecle.

IBN AL-ZUBAYR

Fils d’al-Zubayr, cousin de Muhammad, qui
s’érait révolté contre ‘ALl a la batille du
CHAMEAU. Lui-méme refusa de reconnaitre le
second calife umayyade YAZID I+ et se proclama
CALIFE 2 ]a MEKKE ol il maintint sa domination
pendant dix ans. C’est seulement en 692 qu’AL-
HADJD}AD]J, le général du calife ‘ABD AL-MALIK,
réussit a s’emparer de la Ville sainte et qu'Ibn
al-Zubayr fut tué.

IDRISSIDES

Dynastie indépendante qui régna au MAGHREB
extréme (MAROC actuel) de 789 4 926. Fondée
par un descendant de ‘ALI, qui aurait échappé
au massacre de Fakhkh en 786 et s’enfuit du
HIDJAZ en Afrique, elle eut pour capitale la nou-
velle ville de FEs et contribua 2 répandre la cul-
ture islamique parmi les BERBERES récemment
convertis. Elle fut renversée par les FATIMIDES.

IFRIKIYA

Nom arabe de la Berbérie orientale et déforma-
tion du mot latin Africa, qui s’était d’abord
appliqué 2 la région de Carthage. Généralement

454 .




INDEX

réduit aux territoires du Constantinois et de
la Tunisie actuels, il est aussi plus rarement
‘étendu par les géographes médiévaux a I’en-
semble du MAGHREB. Sa capitale fut KAIROUAN,
éclipsée a [’époque FATIMIDE par MAHDIYA,
puis, & partir de 1159, par Tunis.

IKHSHIDIDES

Dynastie de gouverneurs autonomes qui
domina ’EGYPTE de 935 4 969. Son fondateur, le
TURC Muhammad ibn Tughdj, appartenait a
une famille qui avait servi les ABBASSIDES pen-
dant deux générations et requt du CALIFE, en
méme temps que le gouvernement d’Egypte,
le titre d’Ikhshid, porté jadis par des princes
locaux de Sogdiane. Sous son fils le pouvoir réel
fut exercé par un ESCLAVE turc, nommé KAFUR.

IMAM

Terme arabe présentant des sens trés différents
selon le contexte dans lequel il est employé.
«Guide », I'imam est d’abord celui qui dirige la
PRIERE RITUELLE de la COMMUNAUTE. L’imim
par excellence est le CALIFE chargé de gui-
der la Communauté dans ’'accomplissement de
ses divers devoirs religieux, notamment de la
Priére, du PELERINAGE et de la GUERRE SAINTE.
Le titre d’imdm, adopté et porté de fagon régu-
liére par les califes ABBASSIDES 2 partir du début
du 1x* siécle, était utilisé parallélement dans les
mouvements shiites avec une coloration parti-
culiere. D’un autre cété, le terme imim est
souvent emnployé pour désigner les fondateurs
des écoles juridiques officielles et il s’applique
aussi, d’une maniére plus générale, i tout mai-
tre dont Popinion fait autorité,” en_quelque
discipline que ce soit, sciences religieuses, phi-
lologie ou belles-lettres. Dans(ceydernier cas,
il présente une valeur nettément honorifique
attestée par exemple par son emploi dans la
titulature.

IMAMAT
Nom de linstitution du califat. Diverses condi-
tions étaient requises pour accéder a 'imamat.

INDE

Pays conquis progressivement par I'Islam. La
premiére pénétration toucha le sIND. C’est seu-
lement au xr siécle que les GHAZNAWIDES éten-
dirent la domination musulmane en occupant
d’abord la PROVINCE de Lahore. Puis le sultan

GHOURIDE Mutizz al-Din s’empara de DELHI ou
il installa P’officier Turc Kutb al-Din Aybak,
lequel érablit également sa souveraineté sur le
Bengale. Plusieurs Etats musulmans se consti-
tuérent dans I’Inde entre 1206, date de la mort
de Kutb al-Din, et 1526, date a laquelle ces
Erats furent absobés dans I’Empire MOGHOL.
Les Cours des souverains musulmans attirérent
nombre de poétes, savants et théologiens qui
s’établirent dans le pays.

INDONESIE

Pays que les marchands musulmans, persans,
indiens ou méme arabes commencérent 2
fréquenter anciennement et ol les premiéres
communautés musulmanes sont signalées au
x1re siécle. Les premiers royaumes islamiques y
datent de la fin du x11re siécle. L’islamisation de
PIndonésie est un exemple typique de pénétra-
tion pacifique.

INIMITABILITE!

Trait propre au style‘du Coran, qui constitue le
seul vérirable miracle unanimement reconnu
du Prophére:

INNOVATION

En arabe bida. Terme technique juridico-théo-
logique désignant toute pratique ou idée nou-
velle non conforme 2 I’Islam primitif considéré
comme la norme dont il ne faut point se dépar-
tir. L’accusation d’innover était une des plus
graves que I’on pouvait lancer contre un musul-
man et dés les premiers temps ce fut en tant
qu’innovations que furent condamnées certai-
nes théses théologiques.

INQUISITION

Pratiquée en diverses circonstances a I’encontre
des personnages soupgonnés d’opinions héré-
tiques ou accusés de combattre secrétement
I’Islam. La plus fameuse période d’inquisition
fut celle de la MIHNA.

IRAK

Nom-arabe de la Basse-Mésopotamie, sa fron-
tiére septentrionale étant située 2 Takrit, limite
de la culture du palmier. L’Irak comprenait a
I’époque ancienne deux régions, celle de KUFA
(ou de BAGDAD) et celle de BASRA (ou Bas-Irak).
L’Irak constitua le centre de I’Empire ABBAS-
SIDE et nombre de géographes lui réservent la

455




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

premiére place parmi les diverses régions du
monde habité qu’ils distinguent.

IRAN

Région intégrée au territoire de I'Islam dés les
premiers temps de la conquéte, a la suite de ef-
fondrement de I’Empire sassanide et qui joua
un réle important dans I"équilibre du nouvel
Empire arabo-islamique.

‘ISA

Forme arabe du nom de Jésus dans le Coran. Le
Coran n’admet pas la nature divine de ‘Isd qui
est I’esclave de Dieu, éventuellement «esprit »
(rith) procédant de Dieu, mais ne saurait étre
Dieu. Sur sa mort, le Coran adopte la thése
docétiste selon laquelle un sosie fut substitué a
Jésus et crucifié a sa place.

ISFAHAN

Ville de I'IraN occidental qui fut conquise en
640 ou 644 par les armées musulmanes et resta
le chef-lieu de la province des pjiBAL. Cen-
tre économique important au x° siécle, choi-
sie comme capitale par quelques princes BOUYI-
DES, elle servit momentanément de résidence
au Saldjoukide MALIKSHAH qui contribua i
I’embellissement de sa grande MOsQUEE. Elle
devint en 1597 la capitale des SAFAVIDES dont
les constructions font encore aujourd’hui la
célébrité de la ville.

AL-ISFAHANI

Lettré né a 1ISFAHAN, descendant des KURAYSH,
qui étudia 4 BAGDAD, puis fut attiré a ALEP 2 la
Cour de ’émir SAYF AL-DAWEA, €t mourut en
967. De conviction SHI'ITE il écrivit un ouvrage
sur le Martyrologe des Alides, mais sa renommée
est due surtout 2 sa /menumentale anthologie
poétique intitulée Livre des chansons.

IWAN A

Egalement appelé liwdn dans Egypte MAM-
LoUKkE. Cet élément structural caractéristique
de I’ancien art iranien (palais sassanide de CTE-
STPHON) fut trés vite intégré a la MAISON et 4 la
demeure princiére islamique en IRAK et trans-
porté ensuite, 4 partir de 1’époque SALDJOU-
KIDE, dans les monuments religieux.

]

JERUSALEM

En arabe Bayt al-Makdis, « demeure de la sain-
teté », et a I’époque moderne al-Kuds. Ville de
Palestine conquise par les musulmans en 638
aprés capitulation et qui fut considérée trés tot
comme la troisiéme ville sainte de 'Islam ot fut
élevée la Coupole du rocher. Enjeu, au X sié-
cle, des luttes entre Fatimides et SALDJOUKI-
DES, elle fut prise par les croisés en 1099 et
reprise en 1187 par SALADIN qui restaura la
mosquée al-Aksi et fit édifier des MADRAsAS.
En 1229, Jérusalem fut, en vertu du traité signé
par I’AYYOUBIDE al-Malik al-Kimil, restituée
aux Francs pour dix ans, mais fut au mitieu du
x11ke siécle pillée par les Khwarizmiens que les
Ayyoubides avaient-appelés a I'aide. Jérusalem
tomba ensuite aupouvoir des MAMLOUKS qui y
firent divers-travaux de restauration, puis en
1517 auw'pouvoir des OTTOMANS.

JEUNE

Les( régles du jeGine ne furent définies par
Muhammad qu’a MEDINE. Ce furent les versets
183'a 185 de la sourate II qui en établirent I’es-
sentiel. Selon les traditions adoptées par la plu-
part des auteurs musulmans, le Mois de rama-
dan fut choisi comme le mois pendant lequel
avaient été révélées les premiéres sourates du
Coran.

JUGEMENT DERNIER

Annoncé par le Coran. Les écoles théologi-
ques discutent de la réalité de certains dérails
contenus dans les descriptions traditionnelles,
notamment la balance, mais aussi de la fagon
dont les hommes seront tenus pour respon-
sables de leurs actions et de leurs croyances et
dont s’exercera I’intercession du Prophéte.

JUGEMENT PERSONNEL

En arabe ra’y. Expression désignant le raison-
nement par lequel les anciens DOCTEURS
complétaient les prescriptions du Coran et
de la TRADITION pour élaborer le droit. Les
écoles juridiques définirent divers types de
raisonnement permettant d’appliquer légiti-
mement le jugement personnel, mais le réle
de celui-ci était plus ou moins étendu selon
les écoles.

456




INDEX

JUIFS

Etient représentés en Arabie lors de I’appa-
rition de I'Islam par quelques groupes relati-
vement importants. Dans ’Empire islamique,
les juifs formaient des communautés régies de
la méme fagon que les communautés CHRE-
TIENNES.

K

KA‘BA

Pole religieux de I'Islam, vers lequel tous les
musulmans se tournent pour la PRIERE. Ce
sanctuaire qu’ABRAHAM aurait jadis fondé était
a’époque antéislamigque encombré d’idoles qui
disparurent a ’apparition de I’Islam. II fut dans
la suite ’objet de diverses reconstructions et
restaurations qui cependant s’efforcérent de
toujours respecter son ordonnance tradition-
nelle la plus ancienne. La Ka'ba, 2 I’époque
médiévale comme aujourd’hui, était normale-
ment recouverte d’un voile de soie ( kiswa ) sur
lequel était brodée une inscription reproduisant
les termes de la PROFESSION DE Fol. Ce voile
éuait renouvelé régulierement, au moins cha-
que année, par les soins du CALIFE, lorsque ce
dernier dominait réellement les villes saintes

d’Arabie.
KADARITES

Appelation des partisans d’une doctrine, théo-
logique restreignant la prédétermination. et
affirmant Pexistence d’un libre arbitre 'chez
I’homme.

AL-KADIR

Vingt-cinquiéme calife ABBASSIDE (991-1031)
et souverain qui, du temps que Pessentiel du
pouvoir califien avait été remis aux BOUYI-
DES, entreprit de restaurer son autorité en
s'appuyant sur les GHAZNAWIDES de I'IRAN
extréme. Il combattit parallélement des doc-
trines qu’il jugeait a cet égard pernicieuses en
proclamant solennellement une PROFESSION DE
Fol d’inspiration HANBALITE connue sous le
nom de Risdla Kddiriya.

KADIRIYA
Confrérie de souFrs fondée au milieu du XIr* sié-
~cle par le mystique ‘Abd al-Kidir al-Djildni,

qui instruisait ses disciples dans un collége
et dans un COUVENT de BAGDAD, édifices qui
furent rasés par I'invasion MONGOLE de 1258.
L’ordre se répandit trés 16t dans diverses
régions du monde musulman, aussi bien au
MAGHREB extréme, en EGYPTE et en Arabie
qu’en Asie Mineure ou en IRAN et dans I'INDE.
La confrérie restait toujours nominalement
dirigée par le gardien du MAUSOLEE du fonda-
teur 2 Bagdad.

KADISIYA

Localité située a quelques kilométres a I’est de
P’ancienne KUFaA, ou eut lieu, en 637, la bataille
qui permit aux armées musulmanes de conqué-
rir 'ensemble de la Mésopotamie.

KAFUR

«Camphre », nom d’un ¢élébre eunuque noir
d’origine abyssine (appelé ainsi par antiphrase),
qui fut au service des gouverneurs IKHSHIDIDES
d’EGYPTE et assuma Jui-méme le pouvoir entre
946 et 968, d’abord comme régent, puis comme
souverain investi‘par le calife de BAGDAD. Il fut
un généreux.-mécene et le poéte AL-MUTANABBI
passa quelques années a sa Cour.

KAHTAN

Amncétre éponyme des Arabes du Sud ou Yémé-
nites, parmi lesquels on distingue les Himya-
rites sédentaires et divers groupes nomades,
notamment les Azd, Tayy, Hamdin, ainsi que
les LAKHMIDES, GHASSANIDES et Kinda qui
fondérent des royaumes en Syro-Mésopotamie
avant I'Islam. ’

KA’ID

Terme arabe francisé a une époque récente en
caid, désignant 2 I'époque ABBASSIDE un chef
militaire de haut rang, subordonné au comman-
dant en chef.

KAIROUAN

Ville d’1Frix1YA qui fut d’abord un camp mili-
taire fondé par ‘UkBa en 670. Elle servit de
résidence aux gouverneurs arabes d’époques
UMAYYADE et ABBASSIDE, puis aux princes
AGHLABIDES qui habitérent le CHATEAU fortifié
de Kasr Kadim et la nouvelle résidence prin-
ciére de Rakkida, jusqu’a la prise de pouvoir
des FATIMIDES qui bitirent leur propre ville
royale, Sabra-Mansouriyya. La ruine de Kai-

457




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

rouan comme capitale économique et polmque
de la Berbérie fut définitivement provoquee,
sous la domination des ZIRIDES, par I'invasion
des Banil Hilil. A partir de cette époque, Kai-
rouan demeura partiellement étrangeére 2 la vie
du grand empire des ALMOHADES d’abord, puis
de la principauté des HAFSIDES qui avait pour
centre Tunis.

KAL‘A DES BANU HAMMAD

Résidence occupée au XI¢ siécle, dans un site
des monts du Hodna, en Algérie, par une bran-
che des zIRIDES. L’insécurité régnant dans la
région, a la suite de la progression vers 'ouest
des bandes des Banii Hildl qui avaient envahi
I’IFRIKIYA, amena au début du x11¢ siécle I'aban-
don de cette capitale pour Bougie.

KALAM

Terme arabe signifiant «discussion» et dési-
gnant la théologie dogmatique qui faisait appel,
non seulement aux données scnpturalres, mais
aussi aux arguments rationnels.

KALB

Tribu d’origine sud-arabe, descendant de
KAHTAN, sur laquelle s’appuyérent la plupart
des califes uMAYYADES d’Orient et qui eut pour,
rivale la tribu des xAvs.

AL-KALKASHANDI

Auteur d’une célébre ENCYCLOPEDIE ‘rédigée
dans Egypte MAMLOUKE, appelée, Subh al-
a‘shd, qui constitue une mine de documents sur
I’organisation administrative, politique et mili-
taire de la SYRIE et de PEGYPTE aux XIV® et
xve siécles et sur les institutions des époques
antérieures.

KARBALA’

Palmeraie située a environ 100 km au sud-ouest

de BAGDAD, 2 la limite du désert, oil le petit-fils

gu Prophéte, AL-HUSAYN, trouva la mort en
80.

KARMATES

Partisans d’un mouvement politico-religieux
d’origine ISMAILIENNE qui fondérent, au
BAHRAYN et en Arabie orientale, un Etat indé-
pendant (894-fin du xI* siécle) qui menaga le
califat ABBASSIDE pendant plusieurs décennies
au cours du x¢ siécle.

KASR AL-HAYR AL-GHARBI

Ou I’Occidental. Résidence UMAYYADE pour-
vue d’un CHATEAU et située dans la steppe
syrienne, a une centaine de kilométres au sud-
ouest de PALMYRE, au croisement de deux
grands axes de circulation (voie commerciale
pamas-Palmyre et piste nomade allant de
Homs 2 la grande dépression du Djawf dans le
nord de I’Arabie). Ces vestiges ainsi que ceux
du systéme d’irrigation montrent I'importance
d’une fondation qu’une inscription de 727 attri-
bue en majeure partie au calife HISHAM.

KASR AL-HAYR AL-SHARKI

Ou I’Oriental. Résidence UMAYYADE située
dans la steppe syrienne a une centaine de kilo-
métres au nord-est de PALMYRE dont les cons-
tructions se dressent dans un immense enclos,
aux murs de terreécroulés, ot I’on a pu retrou-
ver les traces d’un.systéme complet d’irriga-
tion. Les découvertes récentes inciteraient 2
situer bien(au:dela de I’époque umayyade la

" date d’abandon de Kasr al-Hayr al-Sharki.

KASR AL-KHARANA

CHATEAU umayyade d’attribution parfois dis-
cutée, situé dans une dépression du plateau
transjordanien, non loin de KUSAYR‘AMRA, et
présentant un extréme intérét archéologique di
a son ancienneté ainsi qu’a son bon état de
conservation.

KAYS
Tribu nord-arabe qui se signala a I’époque
UMAYYADE par sa rivalité avec les KALB.

KAYSARIYA

marché dont le nom dérive de celui du marché
d’Antioche édifié par un empereur romain et
appelé de ce fait kaysarion. Les premiéres kay-
sariyas, de type basilical, furent édifiées en
SYRIE. Le type se répandit en EGYPTE et au
MAGHREB.

KAZWIN

Ville d’IRAN appartenant aux DJIBAL, située au
pied de la chaine de I’Alburz. Place forte des
Sassanides, elle fut conquise en 644.

KHADIDJA
Premiére épouse de Muhammad, qui n’en eut
pas d’autre tant qu’elle vécut. Sa mort est

458




INDEX

située, dans les biographies de Muhammad,
trois ans avant I’HEGIRE.

KHALID IBN AL-WALID

Général arabe appartenant a la tribu des
KURAYSH, qui avait embrassé I’Islam aprés la
bataille d’uHup a laquelle il avait activement
participé dans le camp des Mekkois.

AL-KHALIL IBN AHMAD

Grammairien de BAsra, d’origine arabe, mort
en 791, célebre pour avoir élaboré la théorie de
lamétrique arabe et pour avoir, sinon rédigé, du
moins ébauché I'un des premiers dictionnaires
arabes, intitulé Livre du ‘Ayn, du nom de la
lettre de P’alphabet par laquelle il commence.

KHARAD]

Nom de I'impot foncier pesant en fait, a partir
d’une certaine époque, sur les anciennes terres
conquises et non abandonnées lors de la con-
quéte par leurs occupants. Il fut considéré
comme un loyer dii pour I’exploitation des
terres devenues propriété de la COMMUNAUTE
et assimilées au BUTIN.

KHARIDJITES

Anciens partisans de ‘ALI qui I'abandonnérent
apres la bataille de SIFFIN et adoptérent une
doctrine rigoriste et égalitariste.

AL-KHATIB AL-BAGHDADI
TRADITIONNISTE, auteur d’un monumental
dictionnaire biographique des traditionnistes et
hommes célébres qui vécurent ou séjournérent
2 BAGDAD, intitulé Histoire de Bagdad: 1l mou-
rut en 1071.

KHIRBAT AL-MAFDJAR

Résidence umAYYADE pourvue d’un CHATEAU
et située dans la fertile et chaude vallée du
Jourdain 2 quelques kilométres de Jéricho et a
300 m environ au-dessous du niveau de la mer.
Divers indices autorisent a dater sa fondation
du régne du calife HISHAM, sans cependant per-
mettre d'y voir un domaine possédé par le calife
lui-méme.

KHIRBAT AL-MINYA

Résidence UMAYYADE pourvue d’un CHATEAU
et située dans la fertile plaine palestinienne, au
nord-ouest du lac de Tibériade et prés de la ville

du méme nom. Une inscription met cetie fon-
dation en rapport avec le calife AL-wALID I°7,
entre 705 et 715, mais d’autres travaux y date-
raient du régne de HISHAM.

KHURASAN

Région d’IRAN oriental comprise entre le FARSs,
a I'est, ’Amou Darya, au nord, le s1sTaAN, au
sud, et le Kabulistan, a Pest, ayant pour villes
principales NISHAPUR, MARW, HERAT, BALKH et
Tis. Elle fut envahie et conquise dés 651, mais
pacifiée définitivement en 708. C'est I3 qu’aBU
MUSLIM recruta les partisans du mouvement
ABBASSIDE. La PROVINCE devint pratiquement
autonome sous les TAHIRIDES (820) et passa
ensuite sous la domination successive des SAF-
FARIDES, des SAMANIDES (900), des GHAZNA-
WIDES (994), des SALDJOUKIDES (1037) et enfin
des Khwarizm-shahs qu’éliminérent les MON-
GOLS (1220). Cérait-ld\une des régions les plus
riches et les plus\petplées de I'Iran, dont I’im-
portance au sein de I"Empire abbasside ne cessa
de se faire sentir et dont Ia prospérité ancienne a
la fois agricole; artisanale et commerciale trans-
parait encore’dans les vestiges archéologiques
nombreux-qui la parsément.

KHUZISTAN

Région d’1raN occidental correspondant a I’an-
cienne Susiane, conquise en 646 et ayant pour
villes principales AHWAZ, Tustar, DJUNDISHA-
PUR et Rim-Hormuz dans un pays malsain au
climat chaud, mais a la terre fertile.

KHWARIZM

Région fertile constituée par le cours inférieur
de ’Amou Darya et par son delta. Sa prospérité
tenait a ’existence d’un intense réseau d’irriga-
tion qui fut abandonné vers la fin du Moyen
Age. Peuplée surtout, au débur de I’époque
islamique, par des ZOROASTRIENS et des CHRE-
TIENS qui parlaient un dialecte iranien, le
Khwirizm constituait un petit royaume indé-
pendant dont les chefs furent maintenus, aprés
Ia conquéte; avec le titre de Khwarizmshahs
et des pouvoirs diminués. Le SULTAN Sandjar
confia ensuite 4 nouveau, vers la fin du Xr* sié-
cle, le gouvernement de la PROVINCE a des gou-
verneurs qui réussirent, eux, a faire de leur
royaume une grande puissance, étendirent leur
domination sur I'IRAN jusqu’a la vallée du Tigre
et mirent fin 4 la dynastie saldjoukide de I’Iran.

459




LA CIVILISATION DE

Les relations commerciales qui avaient assuré la
puissance du Khwirizm et concouru a sa pros-
périté amenérent aussi la guerre avec Gengis
Khan et I'invasion MONGOLE qui mit fin au
régne de ces sultans,

AL-KHWARIZMI

Mathématicien et ASTRONOME originaire du
KHWARIZM (780-850), qui fut un des savants
appelés a BAGDAD par le calife AL-MA’MUN.
Auteur de Tables astronomiques qui furent tra-
duites en latin, il est surtout connu comme
théoricien de I’ALGEBRE.

KIBLA .

Direction de la MEKKE, ou plus exactement de
la KA'BA, indiquée dans une MOSQUEE par le
mur de fond ou mur kibli auquel doivent
faire face les rangées d’assistants. L’expression
«gens de la kibla» désigne les musulmans.

AL-KINDI

PHILOSOPHE né a KUFA vers 796 d’une grande
famille arabe, qui bénéficia de la protection des
califes AL-MA’MUN et AL-MU‘TASIM et mourut a
BAGDAD vers 873. Il favorisa le mouvement de
traduction des ceuvres laissées par la pensée
grecque et peut étre considéré comme le plus
ancien philosophe musulman.

KIRMAN

Région d’IRAN bordant le golfe Persique et
située a ’est du FARs d’une part, au sud-ouest
du grand désert central d’autre part~Conquise
entre 640 et 650, la région fut'difficile 2 pacifier
et resta pendant longtemps_ un foyer de rébel-
lion, ou grandirent par exemple les SAFFARIDES
en attendant qu’elle abritat-plus tard une bran-
che de la dynastie SALDJOUKIDE.

KONYA

Ville d’ANATOLIE correspondant a P’ancienne
Iconium et située dans la haute plaine intérieure
que la chaine taurique sépare de la mer. Elle fut
conquise par-les SALDJOUKIDES DE RUM qui
en firent leur capitale et y édifierent nom-
bre de monuments partiellement’ conservés
aujourd’hui. La fut enterré le fondateur de Por-
dre SOUFI des MAWLAWIYA.

KUFA
Ville d’IRAK ayant succédé au camp militaire

L’ISLAM CLASSIQUE

fondé vers 640 sur ’Euphrate. Kiifa fut tou-
jours réputée a juste titre comme un centre de
propagande du SHISME : c’est la que vécut et
fut tué ‘ALl et c’est de 1a que les propagandistes
ABBASSIDES menérent leur «révolution» avant
qu’y fit finalement proclamé le premier CALIFE
de la dynastie, AL-SAFFAH. Elle fut d’autre part
connue comme le siége d’une école grammati-
cale. Kifa déclina rapidement aprés la fonda-
tion de BAGDAD tandis que restait seule fré-
quentée ’agglomération voisine de Nadjaf, qui
contenait le MAUSOLEE de ‘Ali, encore vénéré
aujourd’hui.

AL-KULAYNI

Théologien shi‘ite DPUODECIMAIN mort vers 941,
auteur d’un monumental traité de théologie et
de droit imamites dntitulé Al-Kdfi.

KUMM .

Ville d’1raN, de-la province des DJIBAL, con-
quise en 644, dont la population se révolta a
deux reprises au Ixc siécle contre les califes
ABBASSIDES. Centre SHIMTE, elle contenait de
nombreux MAUSOLEES de SAINTS, parmi les-
quels'le plus important était celui d’une cer-
taine Fitima, fille du vIIr® 1MAM.

KURAYSH

Tribu faisant partie du groupe des Arabes du
Nord ou ‘ADNAN, qui dominait 2 MEKKE au
début du vire siécle et comprenait plusieurs
clans d’inégale puissance. A cette tribu appar-
tinrent Muhammad, les quatre premiers CA-
LIFES, les UMAYYADES, les ABBASSIDES et les
ALIDES.

KUSAYR AMRA

Petit BAIN umayyade ruiné s’élevant au sud-est
de I’actuelle ville de ‘Amman. Sa découverte a la
fin du siecle dernier par Aloys Musil lui valut
une notoriété justifiée par ses qualités architec-
turales (le bain dit Hammam al-Sarakhs dans la
méme région mérite seul de lui étre comparé) et
surtout la présence, 2 I’'intérieur de la construc-
tion, d’un abondant groupe de FRESQUES.

AL-KUSHAYRI

Célébre mystique et théologien ASH'ARITE,
mort en 1073. I est également 'auteur d’une
Epitre qui tend a concilier SOUFISME et théolo-
gie orthodoxe.

460




INDEX

L

LAKHMIDES .

Tribu sud-arabe qui s’était infiltrée en Syro-
Mésopotamie deux siécles avant I'HEGIRE et qui
constitua autour de HIRA un royaume allié aux
Sassanides. Les Lakhmides étaient convertis au
christianisme et c’est sans doute sur leur terri-
toire qu’apparut I’ECRITURE arabe.

LASHKARI BAZAR

Ensemble de cHATEAUX édifiés par les souve-
rains GHAZNAWIDES et GHOURIDES sur les bords
de PHilmend au SISTAN, prés de la ville de Bust,
et destinés a servir de résidences d’hiver dans
une région chaude et fertile, enrichie encore par
sa situation sur un axe commercial important au
Moyen Age.

LAS NAVAS DE TOLOSA

Localité d’Espagne située au pied de la Sierra
Morena ot eut lieu, en 1212, la baraille qui
marqua la fin de la domination des ALMOHADES
sur ’Espagne méridionale.

LECTURES CORANIQUES

Maniéres de lire et d’interpréter le texte du
Coran. Les systémes de lecture autorisés au
X siécle 3 BAGDAD et, depuis lors, dans le
monde SUNNITE, sont en principe au nombre/de
sept : ceux de Nafi‘ (AFFRANCHI iranien mort
4 MEDINE en 785), d’Ibn Kathir (mort.a la
MEKKE en 737, d’origine iranienne), d’Abii
‘Amr (Arabe mort a KUFA vers ‘770), d’Ibn
‘Amir (Arabe mort 2 DAMAS en 762), de ‘Asim
(affranchi mort 3 Kifa en-744), de Hamza
(affranchi mort en Irak en'772 et d’al-Kisi'i
(affranchi d’origine iranienne mort prés de
RAYY en 804). Mais sept autres sont également
tolérés.

LIBAN
En arabe Lubndn. Chaine de montagnes bor-
dant la Méditerranée, qui a donné son nom &
la région correspondante. Chez les géographes
médiévaux, le Liban fait partic de la SYRIE
au sens large. Sa principale ville est Beyrouth,
a lorigine port et RIBAT. Les montagnes du
iban servirent de refuge au cours de I’his-
toire 4 divers groupes ethniques ou religieux,
les. CHRETIENS mardaites venus de I’Amanus

vers le 1xe siécle, les maronites, d’origine obs-
cure, les Arabes de la tribu de Taniikh qui
s’intallérent vers le x¢ siécle dans le sud du pays,
les DRUZEs, les NUsAYRIS. Leur territoire furt -
dautre part occupé par les croisés qui y crée- -
rent des royaumes (royaume de Tripoli en par-
ticulier) et y édifierent des chiteaux forts dont
certains existent encore.

LITANIE

En arabe dhikr. Répétition du NOM DE DIEU ou
de ses divers qualificatifs a laquelle se livrent
les SOUFIs en vertu de nombreux versets corani-
ques recommandant de «se souvenir fréquem-
ment de Dieu ». Les litanies peuvent comporter
également la répétition de formules plus ou
moins développées attestant I’unicité divine.

LOI
En arabe shari‘ca.-Comprend les dogmes aux- N
quels le musulman(doit adhérer et les prescrip-
tions qu’il doit‘observer.

M

AL-MA‘ARRI

Célebre poéte aveugle, d’origine arabe, né en
979 et mort en 1058 a4 Ma‘arrat al-Nu‘min,
en SYRIE septentrionale. Marqué de tendances
isma'iliennes, apparait dans ses écrits comme
un esprit profondément tourmenté par le spec-
tacle des souffrances humaines, plein d’amer-
tume, prompt a la révolte et a Iirrévérence
a I'égard des dogmes requs, mais sincérement
religieux, plutdt déiste que parfait musulman.
Ses principales ceuvres sont le recueil de pané-
gyriques et d’élégies intitulé Etincelle du silex,
ainsi que I’Epitre du pardon.

MADINAT AL-ZAHRA’ :
Résidence fondée en 936, a quelques kilométres
de CORDOUE, par le calife umayyade ‘ABD AL-
RAHMAN 111, qui fut ensuite éclipsée par Ia rési-
dence d’al-Mansiir 1BN ABI ‘AMIR, puis pillée
par les mercenaires berbéres révoltés au début
du xr° siécle.

MADRASA
Collége, de fondation officielle ou privée, spé-
cialisé dans I’enseignement des sciences reli-

461




LA CIVILISATION DE

gieuses, et principalement du droit, ol était
assuré I'entretien d’un ou de plusieurs profes-
seurs et de leurs étudiants. Du point de vue
architectural, la madrasa devint, a I’époque de
sa grande difffusion, I'un des monuments les
plus représentatifs de I’art islamique.

MAGHREB

Ou «Occident». Région correspondant a
I’Afrique du Nord, peuplée de berbéres et con-
quise ‘par les musulmans a partir de 670.

MAGIE

Les pratiques de magie et de divination, d’ori-
gine préislamique, remontant soit a d’ancien-
nes coutumes populaires, soit aux croyances
de I’Antiquité, étaient trés répandues dans le
monde islamique médiéval et en partie tolérées
par les hommes de religion qui distinguaient
entre magie prohibée et magie permise. La divi-
nation était étroitement liée a I’astrologie, d’ou
’usage des horoscopes, mais elle reposait aussi
sur Ja pratique qui consistait a deviner 1’avenir
en ouvrant le Coran au hasard et en interprétant
le verset par lequel commengait la page ouverte.
La crainte des mauvais présages €tait universel-
lement répandue et explique notamment I’em-
ploi des euphémismes dans le langage.

MAHDI

Littéralement « celui qui est guidé [ par Dieu] ».
En milieu SUNNITE, le terme s’appliqua,d’une
part 3 des CALIFES du temps passé tels que les
quatre premiers, ceux qui marcheérent «dans la
voie droite », d’autre part 2,un mystérieux per-
sonnage qui devait, a la fin.des temps, restaurer
Ia religion dans son intégrité et faire régner la
justice. Cette derniére‘croyance d’ordre escha-
tologique, fondée sur des allusions de la TRADI-
TION, se développa en milieu populaire 2 une
époque quelque peu tardive et sous lin-
fluence du sH1‘1SME. La théorie du mahdisme,
qui explique certains mouvements politiques
modernes, a été bien exposée par IBN KHALDUN
dans ses Prolégoménes. Auparavant on avait vu
un réformateur tel quw’Ibn Tidmart, fondateur
de la dynastie ALMOHADE, se présenter comme
mahdi.

AL-MAHDI
Nom du fondateur de la dynastie FATIMIDE,
“Ubayd Alldh, dont I'appartenance 2 la- famille

L’ISLAM CLASSIQUE

ALIDE n’est pas certaine. Nom également porté
par le troisiéme calife ABBASSIDE, qui poursui-
vit pendant quelques années la chimeére d’une
réconciliation avec les prétendants ‘alides.

MAHDIYA

«Ville du MAHDI », bitie et fortifiée au x* sié-
cle sur une étroite presqu’ile de la céte tuni-
sienne par le fondateur de la dynastie FATIMIDE
comme une ville royale réservée a cet usage et
pouvant également servir de base maritime.

MAHMUD DE GHAZNA

Fondateur de la dynastie GHAZNAWIDE, con-
quérant de ’INDE et défenseur du SUNNISME en
IRAN, mort en 1030. Cétait le fils d’un officier
TURC qui avait été nommé gouverneur du KHU-
RASAN par ’émir SAMANIDE en 994. Il réussit 2
dominer un vasté empire qui s’étendait de la
vallée du Gangea'VIran occidental. Ce fut éga-
lement un‘mécéne qui attira a sa Cour poétes et
savants.

MAISON

La‘maiSon islamique ne présente aucun trait
constant permettant de la définir. On doit
cependant noter I’extension particuli¢re de cer-
tains types régionaux imités hors de leur lieu
d’origine en raison de la vogue d’un art dynas-
tique particulier (extension du type de la mai-
son irakienne 2 IWANS par exemple).

AL-MAKDISI

Originaire de JERUSALEM. Auteur d’un ouvrage
de géographie écrit i la fin du x° siécle et qui
constitue le tableau le plus documenté que nous
possédions sur la situation matérielle et reli-
gieuse des diverses PROVINCES du monde isla-
mique a cette époque. Ce tableau est a comparer
a celui qua fourni, 2 la méme époque, Ibn
Hawkal.

MAKSURA

Emplacement réservé a I'intérieur de la salle de
priére des grandes MOSQUEES. La pratique de
la maksi@ira remonterait, d’apreés les auteurs ara-
bes, & ’époque des premiers CALIFES et aurait
eu pour but de protéger le souverain contre les
attentats éventuels ; mais elle fut également liée
au développement du cérémonial a 1'époque
UMAYYADE et au souci des califes d’établir une
séparation entre eux et les simples croyants.

462




INDEX

MALAZGIRT

Ou Manzikert. Localité d’ARMENIE située au
nord du lac de Van, ot eut licu la bataille
au cours de laquelle le sultan saldjoukide ALP
ARSLAN mit en déroute 'armée de I'empereur
byzantin Romain Diogéne et ouvrit aux bandes
SALDJOUKIDES la voie de I'’ANATOLIE orientale.

MALIK

Jurisconsulte fondateur de I’école MALIKITE,
qui vécut 2 MEDINE et y mourut en 795, a
Idge de quatre-vingt-cinq ans. Son principal
ouvrage, le Muwatta’, constitue le plus ancien
traité de droit conservé. Il représente le premier
effort de systématisation du droit islamique, tel
qu’il était pratiqué dans le HIDJAZ, et revét a ce
titre une importance considérable.

MALIKISME

Ecole juridique, fondée au vir siécle par
MALIK, qui se caractérisa par son rigorisme lié a
des positions théologiques TRADITIONALISTES.
Elle joua un réle important dans la lutte contre
le SHI‘ISME en IFRIKIYA 2 I’époque des ZIRIDES
et fut prédominante au MAGHREB dés une épo-
que ancienne.

MALIKSHAH

Troisi¢me SULTAN de la dynastie sALDjou-
KIDE, fils d’ALP ARSLAN, qui régna de 1072 i
1092. Il résida A ISFAHAN et ne séjourna que
rarement a3 BAGDAD ou il fit pourtant quel-
ques constructions importantes. Il conserva
longtemps pour vizir le grand NIZAM AL-MULK
qui poursuivit I’ceuvre d’organisation de I'em-
pire commencée sous Alp Arslin.La fin de son
régne fut troublée, aprés la_mort du vizir, par
des querelles dynastiques-qui. annongaient le
démembrement de son empire.

MAMLOUKS

De ce nom commun ayant pour sens «esclave »
dérive le nom de la dynastie qui régna en
EGYPTE et en SYRIE de 1250 & 1517, date de P’oc-
cupation des pays arabes par les OTTOMANS.
Elle correspond  la succession d’EMiIRs, d’ori-
gine servile mais sans aucun lien de parenté, qui
appartenaient 3 Iaristocratie militaire et qui
avaient pris le pouvoir en substituant leur auto-
tité a celle du dernier souverain AYYOUBIDE
dont ils constituaient la GARDE. L’originalité de
PEtat mamlouk consistait en une stricte hiérar-

chie militaire, d’ou étaient exclus les hommes
libres, et au sein de laquelle se faisaient et se
défaisaient les carriéres au milieu de luttes et
d’intrigues parfois sanglantes. Par ailleurs, les
Mamlouks pratiquérent une politique SUNNITE
et reconnurent comme CALIFES les descendants
ABBASSIDES réfugiés au CAIRE aprés I'invasion
mongole.

AL-MA’MUN

Septieme calife ABBASSIDE (813-833), qui était
fils de Hiriin AL-RASHID et d’une concubine
persane. Gouverneur des PROVINCES orientales
a la mort de son pére, il obtint le califat en
menant, depuis sa lointaine capitale de MARW,
une guerre victorieuse contre son demi-frére
al-Amin et en faisant assiéger BAGDAD dont
la Ville ronde fut alors ruinée. Il se distingua
ensuite par une politique religicuse nouvelle
qui heurta les milieux TRADITIONALISTES ira-

kiens et instaura Ja“période de I'INQUISITION )

mu‘tazilite Ou MIHNA.

MANICHEISME :
Rcligion de salut, prétendant 2 I'universalité,
qui-fut préchée au 111 siécle de notre ére par
Mani/ dans les régions iraniennes. Au début
de)’époque ABBASSIDE, certains personnages
récemment convertis a I'Islam furent accusés
d’avoir conservé des sympathies pour le mani-
chéisme, et méme de militer secrétement pour
cette religion. Ils furent appelés zindik, d’un
mot d’origine iranienne. Certains mouvements
théologiques comme le MU‘TAZILISME s’atta-
chérent tour particuliérement a combattre les
influences manichéennes.

AL-MANSUR

Deuxiéme calife ABBASSIDE (754-775) et le véri-
table fondateur de la dynastie, aprés les quatre
années de régne de son demi-frére AL-SAFFAH.
Fondateur de BAGDAD et ennemi irréductible
des ‘ALIDES auxquels il déniait tout droit au
pouvoir, il posa les premiéres bases de 1’ApMI-
NISTRATION centrale de I'empire et assura le
respect du PRINCIPE DYNASTIQUE.

MARDJ RAHIT

Village de SYRIE situé au nord de DAMASs, oll, en
684, le nouveau calife MARWAN I, 2 la téte des
tribus KALB, mit en déroute les KAYs, partisans

463



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

d’IBN AL-ZUBAYR. Cette bataille ne fit qu’accen-
tuer les rivalités entre tribus nord-arabes et tri-
bus YEMENITES.

MARIAGE

Fait 1’objet d’un CONTRAT qui doit étre conclu
en présence de témoins libres, deux hommes ou
un homme et deux femmes, ainsi que de céré-
monies dont certaines sont recommandées par
les juristes. Le contrat constitue le seul acte
légalement valable pour qu’il y ait mariage, la
vie commune et }a consommation du mariage
n’étant point nécessaires et n’ayant de consé-
quences légales qu’en cas de dissolution. La
célébration du mariage comporte des cérémo-
nies et rites divers, fondés sur des coutumes
anciennes ou locales et en partie entérinés par le
droit. Ces usages ne sont pas les mémes chez les
bédouins, les paysans et les citadins. Le mariage
s’accompagne toujours d’un repas offert aux
hommes. Dans les villes, il est surtout marqué
par la conduite solennelle de la mariée jusqu’a
sa nouvelle demeure, coutume qui remonte au
moins au 1xc siécle. Cette cérémonie n’a pas
pourtant rejeté certaines coutumes des pays
concernés.

MARIB

Ancienne capitale du royaume de Saba en Ara-
bie du Sud, & proximité de laquelle aurait été
édifiée la fameuse digue de Mirib qui ser-
vait 2 irriguer le pays environnant et\dont on
a retrouvé les vestiges. A la rupture'de ce
BARRAGE, au VI¢ siécle, est attribuée-l’émigra-
tion des tribus sud-arabes vers.le.nord, mais il
est probable, comme on I’a dityque le pays était
déja alors dans un état dedéclin qui empéchait
la restauration de cet ouvrage.

MARINE

Une marine islamique fut constituée en Médi-
terranée par MU‘AWIYA avec 'aide d’équipages
CHRETIENS. C’est avec cette flotte que les califes
UMAYYADES entreprirent sans succés de s’em-
parer de CONSTANTINOPLE. La marine joua un
réle effacé en Orient jusqu’au moment oti SALA-
pIN s’efforca de la reconstituer, tandis que
ne cessait au contraire de s’affirmer, a I'autre
extrémité de la Méditerranée, la vocation mari-
time de I’ANDALUs dans la guerre de course
comme dans les activités plus pacifiques. V.
ARSENAL.

MAROC

Nom moderne de la partie occidentale du
MAGHREB, né de la déformation du mot Marrd-
kush (MARRAKECH) qui désignait la ville la plus
importante de cette région.

MARRAKECH

Ville du MAGHREB extréme située au pied de
I’Atlas. Fondée par les ALMORAVIDES, proba-
blement en 1070, dans un lieu o n’existait, dit-
on, aucune agglomération, elle fut occupée en
1147 par les ALMOHADES qui en firent a leur
tour leur capitale, puis conquise en 1269 par les
MERINIDES qui installérent leur résidence a FEs.

MARW

Ville de I'IrRAN oriental (4 distinguer de son
homonyme Marw aj<Rid sur le cours du méme
Murghab), conquise_vers 651 par les armées
musulmanes, quifut la résidence d’ABU MUSLIM
lors de la préparation de la «révolution ABBAS-
SIDE» et' devint le chef-lieu de I'importante
et fertile province du KHURASAN. Remplacée
ensuité’ par NISHAPUR, elle vit peu a peu son
importance décliner dans les siécles ultérieurs,
bien_qu’elle eiit pour un temps retrouvé sa
suprématie pendant la domination des SAL-
DJOUKIDES, notamment pendant le régne de
MALIKSHAH et celui de Sandjar qui devait y étre
enterré, et que les TIMOURIDES s’y soient
intéressés aprés la ruine de la cité par les
MONGOLS.

MARWAN I«

Quatrieme calife UMAYYADE, fondateur de la
branche marwanide. Né a la MEKKE, il n’au-
rait pas été COMPAGNON du Prophéte, mais il
entra au service de son grand-oncle, le calife
‘uTHMAN. Il fut proclamé CALIFE a ’assemblée
de Djabiya en 683, 2 un ige déja avancé. Il
mourut @ DAMAS en 685.

MARWAN II

Dernier calife UMAYYADE, qui avait établi sa
résidence 3 HARRAN en HAUTE-MESOPOTAMIE.
Il fut vaincu par les armées ABBASSIDES 2 la
bataille du Grand zaB. Poursuivi, il se réfugiaen
EGYPTE, mais fut rejoint 2 Bisir ou il fut té
(aotit 750).

MASHHAD

Martyrion, monument commémoratif ou cha-

464




INDEX

pelle funéraire qui tient 2 la fois de I’ORATOIRE
et du MAUSOLEE, qui peut recouvrir une tombe
de MARTYR ou d’IMAM ou simplement signaler
’endroit oil s’est manifesté un PROPHETE. Sou-
vent objet de VISITES PIEUSES et parfois lié i
des dévotions SHI'ITES, il put motiver [’érection
d’édifices imposants.

AL-MAS‘UDI

Polygraphe arabe né 4 BAGDAD d’une famille
qui prétendait descendre du Compagnon IBN
MAS'UD. Aprés avoir voyagé dans toute |’Asie,
peut-étre jusqu’en Extréme-Orient, ainsi que
sur les cotes d’Afrique orientale, il vint s’instal-
ler en SYRIE, puis 4 FUSTAT ou il écrivit un
ouvrage ENCYCLOPEDIQUE dont nous n’avons
conservé qu’un abrégé intitulé les Prairies d’or.
Peu avant sa mort (956), il écrivit un traité, le
Livre de ’avertissement, qui fournit des détails
précis sur diverses questions historiques et géo-
graphiques.

AL-MATURIDI

Théologien considéré comme le fondateur de
I’école maturidite, mort 3 SAMARKAND en 944 et
contemporain d’AL-ASH'ARIL. Il semble qu’al-
Maturidi ait été considéré comme un simple
théologien HANAFITE et son école réguliére-
ment confondue avec le hanafisme dont elle
représente un aspect. Solidement implanté en
TRANSOXIANE, le maturidisme constitua, ‘au
sein du KALAM, la tendance la plus proche-du
MU‘TAZILISME.

MAUSOLEE

Type d’édifice inconnu de la ‘civilisation isla-
mique a ses débuts, ot I’on construisait peu au-
dessus des SEPULTURES, mais~dont la vogue
fut croissante a partir 'du, x1¢ siécle, ce qui
donna lieu a des interprétations architecturales
variées.

AL-MAWARDI

Juriste et moraliste de I’époque BOUYIDE qui fut
en rapports étroits 3 BAGDAD avec les milieux
gouvernementaux, notamment avec un célébre
vizir califien, et qui mourut en 1058. On lui doit
P’un des premiers traités de droit public, intitulé
les Statuts gouvernementaux, oti il propose un
programme de redressement du califat dont
les pouvoirs avaient été amoindris durant la
période bouyide. Il écrivit aussi un traité de

morale intitulé Régles de vie profane et religieuse.

MAWLAWIYA .
CONFRERIE mystique dite des «derviches tour-
neurs », qui doit son nom au titre de mawldnd,

«notre maitre », donné i son fondateur, Dja-.
1al al-Din al-Rimi (m. 1273). Son centre était-

34 KONYA en ANATOLIE. Elle se répandit dans

cette région, a Istanbul et méme en SYRIE a-

I’époque OTTOMANE.

MAWLID AL-NABI

FETE populaire connue au MAGHREB sous le:
nom de mouloud, fixée au 12 rabi‘ I et liée &

{a vénération dont fut I'objet, i partir de la fin.

du vinre siécle semble-t-il, la maison natale de-

Muhammad a la MEKKE.

MEDECINE

Branche oir les sdvants travaillant dans le

monde musulmanfirent des observations cli-

niques parfois)importantes. Parmi les grands .

médecins, citons les Banii Bakhtishii, CHRE-

TIENS, iraniens, médecins des califes ABBAS-
SIDES ‘aulviir siécle, ‘Ali Rabbin al-Tabari .

(1x® siecle) et IBN SINA (X*-XI¢ siécle). AL-BIRUNI

écriyit aussi un important Traité des drogues. -

MEDINE

Ville d’Arabie, anciennement Yathrib, qui:

devint la résidence de Muhammad aprés I’'HE-

GIRE. Médine, siege du califat sous les trois .

premiers CALIFES, fut abandonnée par ‘ALI en
656. Ayant cessé d’étre capitale, elle devint non

seulement une ville sainte ol I’on vénérait les .

souvenirs du Prophéte et visitait son tombeau, .

mais le refuge de gens pieux comme aussi des

opposants au régime. Les ‘ALIDES notamment . “

vécurent de préférence 2 Médine tant que les:

califes le leur permirent. Médine fut aussi, a

I’époque UMAYYADE, une ville de plaisirs et de . :

divertissements, célébre par ses chanteuses. Sa
MOSQUEE, considérée comme sanctuaire sacré
(HARAM), contient le tombeau du Prophéte
ainsi que ceux de FATIMA, d’ABU BAKR et

de ‘UMAR. La construction d’une mosquée.

monumentale remonte au calife umayyade AL-
WALID I et I’édifice subit par la suite de nom-
breux remaniements.

MEKKE (la)

Ville sainte et berceau de I'Islam, située dans :

465



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

une dépression montagneuse du HIDJAZ, a quel-
que I 200 km de la SYRIE et 800 km du YEMEN.
Elle resta 2 I’époque islamique le centre du
nouveau PELERINAGE, en méme temps qu'elle
constituait le point vers lequel devait se tourner
tout fidéle accomplissant la PRIERE RITUELLE.
Ville religieuse avant tout, située dans un
HARAM, elle fut I’objet de I’attention des diver-
ses dynasties qui la contrdlérent. Aux UMAYYA-
DES qui la reprirent 3 Panti-calife IBN AL-
ZUBAYR revint le mérite de construire la MOs-
QUEE sacrée enfermant dans sa cour la Ka‘ba.
Au x* siécle, 'entrée en scéne des KARMATES
inaugura une période de troubles (attaques de la
ville et prise de la Pierre noire en 930, rendue en
950), suivie de I’instauration d’une dynastie de
gouverneurs hasanides, les sharifs de
la Mekke, qui devaient y subsister jusqu’a
I’époque moderne. Ces sharifs reconnurent
tantot la suzeraineté des FATIMIDES, tantot
celle des SALDJOUKIDES, jusqu’a ce que les
AYYOUBIDES puis les MAMLOUKS, suivis des
OTTOMANS, eussent étendu leur domination sur
PArabie.

MERINIDES

Dynastie qui régna au MAGHREB de 1196 & 1465.
Succédant aux ALMOHADES dans la partie occl-
dentale de leur royaume, avec le soutien des
berbéres Zenita, elle eut pour capitale ris. Elle
tenta sans succeés de secourir les NASRIDES, de
GRENADE, ne réussit pas a repousser les-atta-
ques des Espagnols et des Portugais.au début
du xv© siécle et fut alors éliminée.

MESHHED

Ville de I'IrRAN oriental, qui_succéda a I’an-
cienne Tis, laquelle avait.été.conquise vers 650
par les armées musulmanes.'"Le nom de Mesh-
hed apparait pour la premiére fois dans des
textes du x¢ siécle ; c’est celui du MAUSOLEE ou
MASHHAD qui avait été biti en ce lieu pour
P1MaM al-Ridi et qui était devenu le centre
d’une agglomération importante i Ia suite de la
fréquentation par les SHI'ITES de ce lieu de péle-
rinage. :

MIHNA

Nom donné par les milieux SUNNITES 2
I’épreuve a laquelle furent soumis les hommes
de religion a la fin du régne du calife AL-
MA’MUN et durant les deux régnes suivants,

lorsque la doctrine MUTAZILITE fut érigée en
doctrine officielle.

MIHRAB

Niche creusée dans le mur KIBLA d’une MoOs-
QUEE. Son apparition a I’époque UMAYYADE
ne saurait s’expliquer indépendamment du réle
alors dévolu a la mosquée comme lieu de ras-
semblement de la COMMUNAUTE sous la pré-
sidence de son chef temporel et religieux ou
IMAM. La valeur symbolique du mihrib ne fit
ensuite que croitre, tandis qu’on s’appliquait en
méme temps 2 en faire ’'emplacement le plus
richement décoré de tout I’édifice.

MINARET

Tour utilisée pour lancer ’APPEL A LA PRIERE.
Son usage, quoique ancien, n’était pas connu de
Muhammad. La grande variété de formes revé-
tue par ces minarets n’a pas encore été étudiée
de maniére satisfaisante, pas plus que le pro-
bléme de Porigine de ce type d’élément archi-
tectural qui fut sans doute utilisé a des fins
diverses; »parmi lesquelles celle de tour a
signaux.

MINBAR

Elément essentiel du mobilier de la MOSQUEE
puisqu’il s’agit de la chaire 3 degrés d’aspect
monumental ol se tient le prédicateur pour
prononcer son SERMON lors de la PRIERE
solennelle du vendredi. L’usage du minbar,
qui correspondait d’abord a celui d’un tréne
réservé au chef de la COMMUNAUTE, remontait 4
Muhammad lui-méme.

MINIATURES

Utilisées pour décorer les manuscrits de cer-
tains types d’ouvrages arabes 4 partir du X1r¢ sié-
cle. Firent ensuite la gloire des écoles de minia-
tures persanes et turques qu’illustrérent des
artistes renommés.

MIRDASSIDES

Dynastie d’éMIRs arabes qui régnérent en
SYRIE du Nord de 1023 2 1079. De confession
SHI'ISTE, ils n’en reconnaissaient pas moins,
comme les HAMDANIDES qu’ils avaient supplan-
1és, le califat ABBASSIDE.

MISKAWAYH
PHILOSOPHE et historien de I'époque BOUYIDE,

. 466




INDEX

mort en 1030. Il s’intéressa particuliérement
I’éthique, composa sur ce sujet un traité ot ’on
reléve une forte influence des idées philoso-
phiques grecques, recueillit également les sen-
tences appartenant a diverses traditions et fut
I'auteur d’une CHRONIQUE, dont les derniers
tomes décrivent de fagon fort vivante Ihistoire
politique de BAGDAD au x* siécle.

MOGHOLS

Dynastie dont le fondateur, Bibur, prétendait
descendre 2 la fois de Timiir et de Gengis Khan,
et qui régna en INDE de 1526 2 1858. Elle fut
surtout illustrée par un régne qui dura cin-
quante ans _(1556-1605), celui d’Akbar, grand
homme d’Eiat et penseur original aux idées
syncrétistes.

MOISE

En arabe Misd. PROPHETE mentionné par le
Coran qui reproduit un certain nombre de
récits bibliques en y apportant des modifica-
.tions de détail et en y faisant des adjonctions
qui paraissent étre d’origine aggadique. Moise,
rejeté par son peuple, est présenté comme un
précurseur de Muhammad. Le Coran connait
les divers épisodes de sa vie et lui attribue plu-
sieurs prodiges.

MONGOLS

Ou lI-Khins. Dynastie qui regna en Iran de
1256 a 1353. II-Khéin est le titre que, porta
Hiilegii, descendant de Gengis Khan et frére du
grand. Khan Mengu, qui fut chargé de\la con-
quéte et de l'occupation de I’Asie occiden-
tale. Hillegii et ses descendants,'chassés de la
SYRIE par les MAMLOUKS en 1260, égnérent sur
I'IRAK, I'IRAN, ’ANATOLIE orientale et le CAu-
CASE. Restés d’abord chamanistes et favorables
au christianisme et au bouddhisme, les khins
se convertirent 2 ’Islam 2 la fin du x11r siécle,
ce qui permit une meilleure entente entre les
sujets iraniens et les conquérants turco-mon-
gols. L’empire ilkhanide se disloqua rapide-
ment au début du xIve siécle.

MONNAIE

La frappe des monnaies était un privilége du
souverain. Les premiéres monnaies frappées
par les souverains musulmans étaient 2 I'imita-
tion des piéces byzantines ou sassanides. Elles
furent ensuite pourvues seulement de légen-

des arabes. Le nom du CALIFE n’apparut qu’au
début de I’époque ABBAsSIDE. Il fut souvent
suivi du nom de I’héritier et de celui du gouver-
neur. Lorsque I’empire se morcela, les dynas-
tes autonomes frappérent eux-mémes monnaie,
mais en continuant d’indiquer sur P’avers des
piéces le nom du calife dont ils reconnaissaient
ainsi I’autorité. Les monnaies, i 'origine uni-
formes, devinrent ainsi rapidement variées avec
le morcellement de I’empire.

MOSAIQUES

Utilisées pour la décoration extérieure et inté-
rieure des monuments sous deux formes diffé-
rentes: la mosaique exécutée dans la tradition

des mosaiques hellénistiques ou byzantines, et -

la mosaique de faience faite de fragments de.’

CERAMIQUE. Le premier type fleurit tout parti
culiérement 2 ’épogque BMAYYADE, mais se per:

pétua en SYRIE par.‘exemple jusqu’a I’époque -

MAMLOUKE. Le second type allait faire la céle-
brité des monuments.des époques MONGOLE et
TIMOURIDE ‘en’ IRAN et en Asie centrale. Une
place a part doit encore étre réservée aux mosai-
ques exécutées en briques sur fond de pli-
re que L’on vit apparaitre en Iran sur certains

monuments SALDJOUKIDES ou légérement pos--

térieurs.

MOSQUEE

Le terme francais mosquée, venant de Ies-

pagnol mezquita, correspond i I'arabe masdjid = .
désignant tout lieu destiné a ’accomplissement .
de la PRIERE RITUELLE. En fait il est préférable .. =~

de le réserver a la traduction du terme arabe
djdmi‘, pour lequel on adopte parfois I’expres-
sion grande mosquée ou mosquée-cathédrale,
et d’y voir I’édifice cultuel fondamental servant
a réunir la COMMUNAUTE pour la Priére solen-
nelle du vendredi et pour Paudition de I’allocu-
uon, de nature plus ou moins religieuse selon

les époques, prononcée par 'IMAM sur le MIN- -

BAR. On en distinguera donc le simple ORA-
TOIRE sans valeur de lieu de réunion officiel.

Cette distinction permet de se rendre compte "

de I’évolution architecturale différente de deux
types de monuments dont le premier a été mar-

que par le cérémonial aulique et a toujours été
interprété comme un vaste local destiné aux
deploxements de foule, tandis que le second
pouvait étre annexé aux édifices les plus divers
pour y servir simplement de lieu de dévotion.

467

N




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

MOSSOUL

Ville de HAUTE-MESOPOTAMIE, située sur le
Tigre en face de Pancienne Ninive. D’abord
colonie militaire fondée en 641 par les conqué-
rants musulmans, elle connut rapidement au
cours de la période UMAYYADE une extension
considérable. Ce fut la résidence des premiers
HAMDANIDES ainsi que de ZANKI et d’une bran-
che des zANKIDES plus connus sous le nom
d’aTaBEGS de Mossoul.

MSHATTA

Important chiteau uUMAYYADE du plateau
transjordanien, situé a environ 35 km au sud de
‘Ammain, dont la datation et I'interprétation
furent longtemps discutées.

MU'AWIYA

Premier calife UMAYYADE, fils d’ABU SUFYAN, il
appartenait 2 la puissante aristocratie mekkoise
et ne se rallia a I'Islam que lors de la reddition
de la MEKKE. Nommé gouverneur de la SYRIE
aprés la conquéte de cette PROVINCE, a laquelle
il avait activement participé, il vit son autorité
accrue au temps de ‘UTHMAN et agit en adminis-
trateur remarquable. Devenu CALIFE, il régna
pendant vingt ans en réussissant 2 annihiler
P’opposition des fils de ‘AL1. Généralement loué
pour sa maitrise de soi, sa souplesse, sa finesse
politique, son éloquence et son esprit de déci-
sion, il fut cependant violemment attaqué par
les adeptes du SHI‘ISME et les partisans ‘du
régime ABBASSIDE.

MUFTI

Jurisconsulte donnant des consultations juri-
diques ou [arwa A I’époque classxque, {a fonc-
tion de mufti n’a aucun caractére officiel et les
avis des jurisconsultes n’ont pas force exécu-
toire. C’est seulement\a“I’époque OTTOMANE
que fut organisé un corps de muftis HANAFITES
ayant  sa téfe un « grand mufti » et dont les avis
étaient suivis en matiére de statut personnel et
d’organisation du culte.

MUHARRAM

Nom du premier mois de ’année musulmane.
Le sens de ce mot («interdit » ou «sacré ») s’ex-
plique par le fait qu’a ’époque antéislamique
ce mois correspondait 2 une époque de tréve
sacrée. A I’époque islamique le 10 muharram,
appelé “Ashiird, devint un jour de FETE célé-

bré par les SHI'ITES qui commémoraient ce
jour-la I"anniversaire de la mort d’AL-HUSAYN 2
KARBALA’.

MUHTASIB

Magistrat chargé de la fonction de hisba. Cette
fonction est parfois rattachée a celle de la police.
Parfois au contraire elle est assumée par le cadi,
sans qu’il existe de muhtasib. La fonction n’est
attestée pour la premiére fois que sous le cali-
fat d’aL-maNsuR. Quant aux attributions du
muhtasib, elles sont définies par le juriste AL-
MAWARDI, tandis que les traités de hisba des x11¢
et xI1r¢ siécles prévoient surtout ia nature du
contrdle que le muhtasib doit exercer sur les
marchands, artisans et membres des diverses
professions.

MU‘IZZ AL-DAWLA

Premier «grand EMIR » de la famille BOUYIDE,
qui, aprés s’étre, érabli au KIRMAN, domina
PIRAK de 945)a(967.

AL-MUKHTAR

Rebelle de I’époque UMAYYADE qui défendit en
IRAK les, droits du fils de ‘ALl nommé Muham-
mad TEN AL-HANAFIYA et qui fut vaincu et tué
en (687.

AL-MUKTADIR

Dix-huitiéme calife ABBASSIDE (908-932) qui
régna longtemps mais se laissa dominer par son
entourage. Il changea maintes fois de vizir, d’ol
Pinstabilité politique d’une période marquée
par le déclin de I"autorité califienne et du pou-
voir civil au bénéfice du pouvoir militaire, et
périt de mort violente en voulant s’opposer a un
général rebelle.

AL-MUKTAFI

Dix-septiéme calife ABBASSIDE (902-908), qui
ceuvra énergiquement pour le redressement du
califat SUNNITE.

MURDJITES

Partisans d’un mouvement théologique refu-
sant de condamner et d’exclure de la cOMMU-
NAUTE les croyants coupables d’un manque-
ment grave a la.Lor.

MURUWWA

Terme arabe signifiant « virilité, maitrise de soi,

468




INDEX

dignité » et correspondant a 'une des notions
fondamentales de I’éthique arabo-islamique.

MUSA IBN NUSAYR

Général arabe qui conquit I’Espagne. Misa
revint 3 DAMAS en 7I5, pourvu d’un riche
BUTIN, mais tomba aussitt aprés en disgréce,
accusé de détournements, et mourut pauvre en
exil.

MUSALLA

Terme signifiant «lieu de priére », mais dési-
gnant plus particuliérement un ORATOIRE en
plein air. Le musalld comporte seulement un
MIHRAB devant lequel le souverain, ou son
représentant, se tient pour diriger la PRIERE.

MUTA

Localité de Transjordanie ou, en 630, une petite
troupe musulmane envoyée par Muhammad
pour soumettre les Arabes installés dans cette
région fut défaite par une armée byzntine et
essuya d’importantes pertes.

AL-MU‘TADID

Seizieme calife ABBASSIDE, fils du régent AL-
MUWAFFAK et d’une concubine grecque, dont le
régne (892-902) fut consacré a rétablir la situa-
tion trés compromise du califat. Ce fut un des
souverains les plus habiles de la dynastie mais il
ne put empécher a la fin de son régne les KAR-
MATEs d’infliger une sévére défaite aux armées
califiennes ni les secrétaires sHI‘ITES de prendre
solidement pied dans I’ADMINISTRATION_ cen-
trale.

AL-MUTANABBI

Surnom d’un poéte du x* siécle)surtout céle-
bre par ses panégyriques. INé\a KUFA en 915,
il alla étudier 3 DAMAs. Séduit par le mouve-
ment SHI'ITE extrémiste qui se répandait alors
€n SYRIE, il aurait pris la direction d’une révolte,
d’oll son surnom «celui qui se prétend pro-
phéte », et aurait été emprisonné. Mais quelque
temps aprés il réussit 2 attirer P'atiention de
Pémir d’Alep, SAYF AL-DAWLA, qui I'invita a sa
Cour ou il passa neuf ans 2 ALEP & composer soit
des panégyriques vantant la gloire des Arabes,
soit des poémes d’inspiration pessimiste. En
butte a I'envie, il dut chercher un autre pro-
tecteur qu’il trouva en la personne du régent
KAFUR en EGYPTE, gagna ensuite I'IRAK, puis

I’IRAN, et fut alors tué par des bédouins pillards
lors de son voyage de retour.

AL-MU‘TASIM

Huitiéme calife ABBASSIDE (833-843) et frére
d’AL-MA’MUN auquel il succéda. Célebre dans |
les annales islamiques pour avoir le premier
introduit 'usage d’une abondante milice per-
sonnelle faite d’escLAVEs d’origine turque ou
iranienne, il le fut aussi pour avoir fondé a
SAMARRA une nouvelle résidence califienne.

AL-MUTAWAKKIL

Dixieme calife ABBASSIDE (847-861) et fils d’AL-

MU‘TASIM, qui résida @ SAMARRA et fut surtout
connu comme le «restaurateur » du SUNNISME
aprés la période d’INQUISITION mu'tazilite et
son hostilité aux descendants de ‘ALr. Il périt
assassiné a Pinstigation.de son propre fils.

MU‘TAZILITES
Partisans d’un-mouvement théologique rigo-
riste 4 tendance rationalisante.

AL-MU‘TAZZ

Treizieme ‘calife ABBASSIDE, fils d’AL-MUTA-
WAKKIL;.qui régna 3 SAMARRA de 866 a 869,
daté a laquelle il fut déposé par les GARDES
rcse

AL-MUWAFFAK

Frére du calife ABBASSIDE al-Mu‘tamid et
régent de I’empire de 875 a 891. Il s’illustra en
combattant la grave rébellion des zaNpj du Bas-
Irak et réussit 2 faire désigner comme héritier
son propre fils, AL-MU*TADID.

N

NABATEENS

Peuplade arabe qui, 2 une époque difficile a
déterminer, s’infiltra dans le territoire transjor-
danien o, au 1t siécle av. J.-C., ses chefs réus-
sirent a constituer un royaume ayant pour capi-
tale Petra. L’appellation « nabatéen » est passée
en arabe et désigne, a I’époque islamique, les -
agriculteurs autochtones. ‘

NAHRAWAN
1 ocalité proche de I’actuelle BAGDAD, située sur

469




LA

le canal du méme nom, otl eut lieu la baraille au
cours de laquelle les partisans de ‘ALI extermi-
nérent les réfractaires KHARIDJITES.

NASIR-I KHUSRAW

Poéte et lettré persan, né en 1003 dans Ia région
de BALKH, mort en 1060 dans le pays mon-
tagneux du Badakhshin (proche de la source
de I’Amou Darya). Propagandiste isma‘ilien au
cours de ses voyages, il est I'auteur d’un recueil
de poémes philosophiques, d’une ENCYCLOPE-
DIE et surtout d’une précieuse Relation qui nous
renseigne sur la situation du monde musulman
au xr* siécle.

AL-NASIR LIDIN ALLAH

«Celui qui fait triompher la religion de Dieu»,
surnom de régne du trente-quatriéme calife
ABBASSIDE (1180-1225), qui essaya de mener
une politique indépendante et de restaurer ’au-
torité califienne.

NASRIDES
Dynastie qui régna 2 GRENADE de 1230 3 1492.

NAVIGATION

Joua un grand réle dans la vie des pays islami-
ques, en raison des liaisons commerciales mari-
times qu’ils entretinrent d’une part avec les
pays de la Méditerranée occidentale, d’autre
part avec I’Extréme-Orient. La navigation'flu-
viale fut également trés développée, notam-
ment le long de I'axe de I’Euphrate, de BALIS
4 BASRA, et il existait de nombreux types de
bateaux dont nous connaissons:les,noms plus
que les caractéristiques exactes.

NIHAWAND

Ville d’1raN occidental, ‘appartenant aux DjI-
BAL, située, 2 1800 m d’altitude, sur la route
menant d’IRAK 4 ISFAHAN. Prés de la ville eut
lieu la baraille qui, en 642, ouvrit aux armées
musulmanes la voie de I'Iran.

NILOMETRE

Monument situé dans I'lle de Rawda a FUSTAT
et abritant ’échelle graduée destinée & mesurer
12 hauteur du Nil lors de ses crues. Encore con-
servé actuellement, le nilométre aurait été cons-
truit par AL-MA’MUN, puis restauré au temps du
calife abbasside AL-MUTAWAKKIL par les soins
du savant ASTRONOME al-Farghéni, et porte

CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

encore des inscriptions remontant a cette date.

NISHAPUR

Ville de I’IRAN oriental, conquise vers 651 par
les armées musulmanes et devenue prospére au
1x° siécle quand les gouverneurs TAHIRIDES en
firent leur résidence. Chef-lieu du KHURASAN 2
I’époque de la domination des SAMANIDES, elle
présentait alors la division tripartite tradition-
nelle des villes d’Iran — citadelle, ville et fau-
bourgs — et connaissait une grande prospérité
— activités agricoles et commerciales, existence
dans son voisinage de mines de turquoise répu-
tées. Résidence du Ghaznawide MAHMUD, puis
du Saldjoukide TUGHRILBERG 2 partir de 1038,
elle fut, aux xIre et X1 siecles, dévastée par des
guerres, des révoltes et des tremblements de
terre dont elle ne se releva jamais.

NIZAM AL-MULK

Célébre ministre des sultans SALDJOUKIDES, né
en 1018 prés de Tis en IRAN, mort en 1092.
Devenu sous MALIKSHAH un véritable mai-
tre de_I’empire, il entreprit de mettre fin 2
I’insubordination de nombreux membres de la
famille califienne, tandis que par ailleurs il se
montrait beaucoup plus exigeant a ’égard du
souverain et qu’il développait ’enseignement
du droit SHAFI‘ITE dans les nouvelles MADRA-
sas. 1l a laissé un traité de gouvernement inti-
tulé Siydset Ndme, écrit en PERSAN en I109I.
Dans la derniére partie de sa carriére, il eut &
faire face 2 une recrudescence de I'isma‘ilisme
et fut assassiné en 1092 par un homme déguisé
en SOUFI que Pon considére généralement
comme un envoyé des nizaris ou « ASSASSINS ».

NOMS DE DIEU

Qualificatifs s’appliquant 3 Dieu, au nombre
de quatre-vingt-dix-neuf. Les plus importants
figurent dans le texte du Coran. L’existence de
ces noms par lesquels il est recommandé de
s’adresser 2 Dieu a amené les théologiens a
poser le probléme des ATTRIBUTS DIVINS.

NUIT DU DESTIN

Nuit sainte, le plus souvent située entre le 27 et
le 28 ramadan, au cours de laquelle, selon une
croyance répandue, le destin de chaque homme
était fixé pour I’année a venir. Il est recom-
mandé aux croyants de passer en priéres dans
les MOSQUEES de la ville cette nuit au cours de

470




INDEX

laquelle on célébre d’autre part ’anniversaire
du jour ot furent révéiées les premiéres sou-
rates du Coran. Une autre nuit, celle du 14au 15
sha‘bin, était également considérée, aux X* et
x1¢ siécles, comme «nuit du destin ». Selon AL
GHAZALI, il y avait quinze nuits durant les-
quelles il érait recommandé de prier pour étre
exaucé.

AL-NU‘MAN (le cadi)

Juriste de I’époque FATIMIDE, auteur d’ou-
vrages de droit isma‘ilien qui font autorité. Au
temps du CALIFE al-Mu‘izz, il jouit d’un pres-
tige exceptionnel et occupa I'un des premiers
rangs dans la hiérarchie des PROPAGANDISTES
isma'iliens. II mourut en 974 & FUSTAT.

NUR AL-DIN

Souverain ZANKIDE qui régna en SYRIE de 1146
2 1174. Fils de 'atabeg zaNki, il hérita tout
d’abord du seul royaumne de Syrie du Nord,
mais se fit rapidement remarquer par son action
vigoureuse contre les Francs, a4 qui il enleva
‘plusieurs places fortes, et s’empara de Damas,
régnant alors sur la Syrie entiére. Nir al-Din a
laissé lad réputation d’un champion de I'Islam et
du SUNNISME, soucieux de se conformer aux
prescriptions de la LOI et de faire régner la jus-
tice et I’équité parmi ses sujets. Ce fut un grand
bétisseur, qui d’une part restaura les défenses
des principales villes syriennes, d’autre part fit
édifier en grand nombre MOSQUEES, MADRASAS
et hopitaux.

NUSAYRIS

Secte SHI‘ITE extrémiste remontant, semble-
t-il, au 1x¢ siécle, qui considérait ’Ali comme
une incarnation de la divinité et dont la doctrine
parait avoir subi I'influence.de certaines idées
chrétiennes. Ses représentants, installés dans
la sYRIE septentrionale, sont plus couramment
appelés aujourd’hui alaouites.

0

OPTIQUE

Science cultivée par les musulmans qui firent
certaines découvertes dans le domaine de la
réfraction. Le plus célebre savant est Ibn al-

Haytham, qui travailla au CAIRE sous les FATI-
MIDES dans la premiére moitié du X1« siécle et
dont le traité fut traduit en latin en Occident dés
le xie siécle.

OR

La MONNAIE d’or, surtout utilisée dans les
anciennes PROVINCES de I’Empire byzantin,
demeura toujours, avec D’ARGENT, I'une des
bases du Systéme monéraire islamique. Le
métal lui-méme était produit dans certaines
régions de ’empire et servait a la fabrication de
piéces d’orfevrerie.

ORATOIRE

En arabe masjid. Lieu de cuite réservé a la
PRIERE RITUELLE. On en connait de nombreux
exemples dans les villes~comme oratoires de
quartiers. Mais leurs_plus’ intéressants spéci-
mens du point de vué architectural furent sans
doute les oratoires/de PALAIS conservés par
exemple 2 LASHKART BAZAR Ou & SARAGOSSE.
Noter aussi les types d’oratoires attestés dans
certains CARAVANSERAILS saldjoukides. .

OTTOMANS

Dynastie qui doit son nom i un certain
‘PUthman, chef de la famille de la tribu TURQUE
des/Oghuz établie en ANATOLIE. Les chefs de ce
petit clan de Bithynie a 1’époque des Princi-
pautés, développant leurs activités de guerre
sainte en Europe, devinrent les maitres d’un
vaste empire.

P

PACTE PREETERNEL

En arabe mithdk. Pacte par lequel les hom-
mes, avant méme leur création, auraient, selon
le Coran, reconnu la souveraineté de leur Sei-
gneur. Les sourls se fondent souvent sur ce
pacte pour prouver la possibilité de 'union
mystique.

PALAIS

A coté des CHATEAUX, les palais furent abon-
damment représentés dans la civilisation isla-
mique classique qui connut, & partir de I’épo-
que ABBASSIDE, des fondations souveraines
correspondant a de véritables villes royales le

471




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

plus souvent ruinées aujourd’hui. Pour certai-
nes d’entre elles, on peut néanmoins faire état
de plans déraillés et reconstituer partiellement,
d’aprés descriptions et récits, la vie et les céré-
monies qui y prenaient place. Leurs pre-
miers spécimens furent 4 Porigine des gran-
des métropoles irakiennes de BAGDAD, RAKKA
OU SAMARRA. Imités ensuite dans tout ’empire
chaque fois qu’y régnait une dynastie suffisam-
ment puissante, ces palais se retrouvérent avec
les mémes caractéristiques dans les PROVIN-
CEs les plus éloignées et leur tradition renaitra
encore, par-dela les siécles et les périodes trou-
blées ot fleurirent citadelles et chiteaux forts,
dans les constructions d’époque tardive que
seront les fastueux palais des MOGHOLs, des
SAFAVIDES et des OTTOMANS.

PALMYRE

En arabe Tadmur. Oasis de SYRIE qui fut
anciennement occupée par une peuplade arabe
rivale des NABATEENS et aramaisée comme eux.
Aprés avoir joué un réle important a I’épo-
que romaine, Palmyre resta, a ’époque islami-
que, une place caravaniére, mais sans comimune
mesure avec I’antique cité dont les ruines se
dressent encore au milieu du désert.

PAPIER

Matériau connu dans I’Empire ABBASSIDE
depuis le milieu du viii¢ siécle, mais surtout a
partir du 1x<, lorsque son emploi se répandit
dans la chancellerie bagdadienne, pour servir
de support aux textes les plus variés. $a fabrica-
tion, limitée d’abord 2 la région de’SAMARKAND
ol s’érait implantée cette invention chinoise,
gagna ensuite au X siécle-I’IRAK, la SYRIE et
PEGYPTE pour atteindré,au’ x11¢ le MAROC et
I’Espagne. Son prix de revient relativement peu
élevé, inférieur en tout cas a ceux du PAPYRUS et
du PARCHEMIN, explique que I’on ait pu écrire
énormément dans la civilisation islamique.

PAPYRUS

Matériau d’origine végétale, fabriqué a partir
de la plante du méme nom et selon une tech-
nique essentiellement égyptienne, qui fut uti-
lisé comme support de PECRITURE dans les pre-
miers siécles de I'Islam et avant la généralisa-
tion de I’'usage du PAPIER. Ses plus anciens spé-
cimens d’époque islamique ont été retrouvés en
EGYPTE. Leurs grandes collections conservées

dans des bibliothéques d’Orient ou d’Occi-
dent offrent a Ihistorien une mine de rensei-
gnements de toutes sortes, exploités selon les
méthodes d’une science spécialisée, la papyro-
logie, dont on étend souvent la compétence, par
une extension abusive du terme, 2 tous les docu-
ments anciens écrits en arabe sur quelque maté-
riau que ce soit (cuir, parchemin, papier, tissu,
bois, 0s, ostraca, verre ou méme pierre). Maté-
rigu coliteux, mais apprécié dans les bureaux de
I’Etat UMAYYADE, puis ABBASSIDE — car les
documents écrits sur papyrus étaient difficiles 2
gratter et falsifier —, le papyrus ne put cepen-
dant résister a la concurrence du papier et sa
fabrication, qui avait commenceé a décliner dans
le cours du x¢ siécle, cessa complétement dans
la seconde moitié du xre.

PARCHEMIN

Matériau utilisé, ainsi que les peaux tannées de
moutons, chévres, veaux et gazelles, comme
support ‘de/’ECRITURE dans les tout premiers
siécles de I'Islam, en méme temps que le PAPY-
RUS égyptien et avant la diffusion de la techni-
que dirPAPIER. Son usage était surtout réservé,
soit.aux piéces d’ARCHIVES dont on tenait 2
assurer la conservation, soit aux copies soignées
du Coran, dont certaines pouvaient s’accompa-
gner de délicates ENNLUMINURES. Le parche-
min demeura un matériau précieux, abandonné
de maniére 2 peu prés générale au XI¢ sie-
cle, bien que son emploi se fiit maintenu plus
longtemps dans les PROVINCES occidentales du
MAGHREB et de I’Espagne.

PARTI (esprit de)

Enarabe ‘asabiya. Issu de I’ancien esprit de clan
bédouin et transposé sur le plan islamique, c’est
P’attachement & des mouvements politico-reli-
gieux et aux régimes correspondants. L’esprit
de parti est considéré par I’historien IBN KHAL-
DUN comme indispensable 2 la constitution des
Etats. Cultivé par les sHI‘ITES, il s’oppose 2
P’esprit de regroupement communautaire que
préconisent les TRADITIONALISTES.

PEINES
Des peines légales on distingue les peines dis-
crétionnaires laissées a I’arbitraire du chef de
la COMMUNAUTE et administrées généralement
par ses représentants, le préfet de police et le
MUHTASIB.

,

472




INDEX

PELERINAGE RITUEL

Pour effectuer le Pélerinage majeur, obliga-
tion fondamentale de I’Islam, les pelerins, aprés
sétre mis en état de sacralisation a 'endroit ou
ils pénétrent dans le territoire sacré ou HARAM,
se réunissent dans la MOSQUEE de la MEKKE, le
7 du mois de dhi l-hididja et accomplissent
pendant les jours suivants divers rites dont la
station 2 ‘Arafa et le jet des cailloux a Mini,
entrecoupés d’allocutions picuses et de priéres.
Le 10, prend place le SACRIFICE qui marque la
fin du Pélerinage proprement dit. Alors, aussi,
le pélerin se fait raser la téte, signe de désacrali-
sation, avant de retourner a la Mekke. Le Pele-
rinage mineur ou ‘umra, effectué seul ou a la
suite du Pelerinage majeur, consiste seulement
en rites accomplis  la Mekke. Le Pélerinage,
toujours dirigé par un représentant du chef
de la COMMUNAUTE, était pour ce dernier I'oc-
casion d’affirmer sa domination sur les villes
sainte de I'Islam.

PERSANE (langue)

Langue indo-européenne dérivant du pehlevi,
langue officielle de I’Etat et de 'Eglise sassa-
nides, qui était notée dans une écriture d’ori-
gine araméenne. Le persan, en tant que lan-
gue littéraire, fit son apparition vers le X< sie-
cle, époque a laquelle écrivit , dans les régions
dominées par les SAMANIDES, le grand pocte,
FIRDAWSI. Le persan, qui était noté a I'aide de
Palphabet arabe modifié et qui fit de nombreux
emprunts a I’arabe, se répandit dans 1INDE a
'époque MOGHOLE, ainsi qu’au Turkestan. Le
vocabulaire persan a pénétré aussi dans Purdu,
forme de I’hindoustani adoptée ‘par.Jés milieux
musulmans de PInde et qui s’éCrit €n caracteres
arabes.

PHILOSOPHES

Tiennent une place a part dans I'Islam qui a
tendance a les exclure. Imprégnés de pensée
heliénistique, ils cherchent a rester fideles au
message coranique, dont ils présentent parfois
des interprétations n’ayant qu’un lointain rap-
port avec le sens obvie. Leurs doctrines péné-
trérent plus facilement la pensée SHI‘ITE.

PLATON 3

En arabe Afidtiin. Etait connu du monde arabo-
islamique, mais souvent a travers des ceuvres
qui lui étaient faussement attribuées ou des

commentaires remontant a la Basse Antiquité.
Beaucoup de citations ou d’extraits de Platon
parvinrent aux penseurs arabes par Pintermé-
diaire de Galien, mais le platonisme propre-
ment dit cut moins d’influence que le néo-pla-

. tonisme représenté par des auteurs tels que

Plotir}, Porphyre et Proclus.

PLATRE

Un des matériaux favoris des bétisseurs musul-
mans préoccupés de dissimuler sous des revéte-
ments tapissants un gros ceuvre qui pouvait éure
de médiocre qualité. Il pouvait soit étre sculpté
et peint, soit servir de support & des FRESQUES
ou garnir les creux ménagés dans des décors de
brique en relief. On lui substituait parfois des
enduits encore plus économiques faits de sim-
ple terre argileuse.

POESIE _

Joue un grand rdle,dans la société islamique.
Les poétes sont'les/panégyristes des souverains
et les défenseurs des grandes causes. Leur pré-
sence n’est_pas‘moins indispensable dans les
séances'dé divertissernents aristocratiques com-
poriant CHANT ET MUSIQUE. Dot les grands
genres :~panégyrique et satire remontant i
’époque archaique, puis poésie bachique, éro-
tique, ou méme mystique correspondant 4 une
tendance moderniste.

POITIERS (bataille de)

Eut lieu en octobre 732, vraisemblablement
entre Tours et Poitiers au lieu-dit Moussais-la-
Bataille, 3 proximité d’une voie romaine. Ce
dérail explique que son emplacement soit dési- -

gné par les auteurs arabes andalous sous lenom

de « chaussée des martyrs ». C’est Ia que Charles ~
Martel arréta les troupes musulmanes comman-
dées par ‘Abd al-Rahman al-Ghifiki. Elle est
restée pour les Occidentaux le symbole de la
victoire sur I’Islam. .

POLYCHROMIE

Le goiit de la couleur, toujours présent dans
I’art_islamique, explique la faveur qu’y ren-
contrérent dans I’ARCHITECTURE des décors en
MOSAIQUE de verre ou de faience aussi bien
que des revétements en carreaux de CERAMIQUE
s'ajoutant aux effets plus discrets de dichro-
mie obtenus dans certaines constructions de ..
pierre. Les enduits de PLATRE ou de stuc sculp- .

473



LA CIVILISATION DE

tés éraient eux-mémes peints de tons francs et
violents, tandis qu’on utilisait sur les enduits
lisses la technique de la FRESQUE.

PONTS

Comptent parmi les réalisations architectura-
les destinées a améliorer I’état des voies com-
merciales. Certains d’entre eux se confondaient
avec les digues des réseaux d’irrigation sous
forme de ponts-BARRAGES. Mais les grands fleu-
ves ne furent jamais traversés qu’a I'aide de
ponts de bateaux.

POSTE

En arabe barid (du grec beredos). Le service de
la poste, remarquablement organisé dans les
premiers temps du régime ABBASSIDE, sur le
modeéle des services qui existaient antérieure-
ment dans les Empires byzantin et sassanide, se
détériora avec le morcellement de ’empire.

PRIERE DE DEMANDE

En arabe du‘d’, «invocation» en faveur de
quelqu’un. La priére personnelle de demande
tient une place dans {a PRIERE RITUELLE, mais
peut aussi étre récitée indépendamment en tou-
tes occasions. Le probléme de son efficacité face
a la toute-puissance divine a été résolu diver-
sement par les écoles théologiques : son utilité
est niée par les MUTAZILITES, mais a ée'par
les ASH'ARITES, ainsi que par les PHILOSOPHES
qui Pincluent dans leurs systémes cosmiques.

PRIERE RITUELLE

En arabe saldr, mot d’origine “araméenne.
Accomplie selon les prescriptions coraniques a
des heures fixes, précisées§ selon la TRADITION,
par Muhammad aprés‘le ‘VOYAGE NOCTURNE
et se situant avant le\lever du soleil, aprés le
2énith, au milieu de 1’aprés-midi, aussit6t aprés
ie coucher du soleil et pendant la nuit, la Priére
comporte des paroles et gestes divers, pronon-
cés et exécutés en commun par les fidéles pré-
sents, dont la récitation de la Profession de foi.

PROFESSION DE FOI

Récitation de la formule ( shahdda ) par laquelle
on affirme son adhésion a I’Islam. On appeile
aussi profession de foi (en arabe ‘akida) I’énu-
mération des divers articles de foi auxquels
adhérent les membres d’une école ou d’un mou-
vement de pensée.

L’ISLAM CLASSIQUE

PROPAGANDISTE

En arabe dd*i, «celui qui appelle i Ia vraie doc-
trine». Terme désignant particuliérement les
agents secrets qui jouérent un réle de premier
plan dans les mouvements SHI'ITES, toul en
remplissant des fonctions variées selon les
SECTES.

PROPHETES

Le Coran mentionne un certain nombre de pro-
phétes qui furent les précurseurs de Muham-
mad. A cdté des prophétes bibliques figurent
des envoyés dont I’appel ne fut pas écouté par
leurs peuples et des personnages tels qu’Idris,
souvent considéré comme le fondateur de la
civilisation et identifié par les PHILOSOPHES
avec Hermes Trismégiste.

PROVINCES

Ne présentaient_pas toujours de limites pré-
cises. La province avait normalement a sa téte,
dans I’Empire ABBASSIDE, un gouverneur mili-
taire et_un ‘préfet fiscal indépendants 1'un de
Pautre. Mais cette organisation idéale fut rare-
ment\réalisée. L’émancipation des provinces
fut le/cauchemar des CALIFES abbassides.

PTOLEMEE

Ce savant alexandrin du 11¢ siécle de notre ére,
auteur du célébre Almageste, est celui qui a
exercé la plus forte influence sur ’ASTRONOMIE
et la géographie islamiques.

PURETE RITUELLE

Indispensable au croyant et obtenue par la
pratique de diverses ablutions. La souillure
majeure, produite essentiellement par les rap-
ports sexuels (ainsi que menstrues et accouche-
ments), est éliminée par la purification majeure
(ghusl ) ou grande ablution consistant en un
lavage de tout le corps.

R

RAKKA

Ville de HAUTE-MESOPOTAMIE, sur la rive
gauche de ’Euphrate. Site antique placé 2 un
important point de passage, ol le calife abbas-
side AL-MANSUR édifia en 772 une résidence
appelée d’abord al-Rifika. Hirlin AL-RASHID

474




INDEX

s’y établit quelques années. Rakka servait de
base de départ aux expéditions envoyées contre
la sYRIE (en cas de rébellion) ou contre les terri-
toires byzantins. Elle fut occupée en 1159 par
NUR AL-DIN qui y restaura la grande MOSQUEE.

RAMLA

Ville de Palestine, fondée par le futur calife
UMAYYADE Sulaymin, qui remplaga Ludd
comme chef-lieu de cette circonscription mili-
taire syrienne. Occupée par les croisés qui y
construisirent une église, elle fut reprise par
SALADIN qui la détruisit en partie en 1187. La
tour célébre qui y subsiste encore est un MINA-
RET restauré a ’époque MAMLOUKE. [l semble
qu’aucune agglomération ancienne n’ait existé
auparavant sur le site de Ramla qui tirerait son
nom, & en croire les auteurs arabes, du caractere
sablonneux du terrain sur lequel elle avait été
batie.

AL-RASHID

Cinquiéme calife ABRASSIDE (786-809), portant
le nom de Hiriin. I! incarna le type du souve-
rain oriental aimant le luxe et le plaisir mais
soucieux aussi de son prestige et prenant a ceeur
d’accomplir ses devoirs de CALIFE tout en se
déchargeant des responsabilités administrati-
ves sur des serviteurs qu’il se réservait d’élimi-
ner ensuite. Son attitude a I’égard des BARMA-
KIDES est 2 cet égard typique. Al-Rashid est
connu en Occident pour avoir recu des ambas.
sades envoyées par Charlemagne, ambassades
sur lesquelles les CHRONIQUES arabes_gardent
un silence complet, mais qui semblent avoir
procuré quelques avantages au clergé-latin de
JERUSALEM ; personne ne soutient, plus mainte-
nant que Charlemagne ait obtenujun « protecto-
rat» sur les Lieux saints.

RASSOULIDES

Dynastie SUNNITE d’origine TURQUE qui
domina le YEMEN de 1229 i 1454 en entre-
tenant des rapports étroits avec les MAMLOUKS
d’Egypte.

RAYY

Ville d’IRAN correspondant a 'ancienne Ragha
et aujourd’hui ruinée non loin de I'actuelle
Téhéran. Conquise par les Arabes vers 640, la
cité avait été reconstruite et fortifiée vers 760,
recevant alors le nom de Muhammadiya qu’elle

porte sur les MONNAIES. Important centre com-
mercial 3 ’époque ABBASSIDE, elle fut la capitale
d’une des principautés BOUYIDES, entre 925 et
1027, mais dévastée ensuite par les SALDJOU-
KIDES en 1035 et de nouveau par les MONGOLS
en 1220. Son abandon date de cette époque.

AL-RAZI (Aba Bakr)

L’un des plus grands médecins du Moyen Age,
ce PHILOSOPHE arabe, né 2 RAYY en 850, mort en
923, fut un esprit remarquablement indépen-
dant. Théoricien et praticien, il dirigea un des
hopitaux de BAGDAD au début du x¢ siécle et
écrivit, outre de nombreux traités médicaux, un
ouvage monumental , al-Hdwf, qui fut traduit -
en latin en SICILE au XHI€ siécle, sous le titre
Liber continens. Ne doit pas étre confondu avec
Fakhr al-Din al-Rizi, théologien ASH‘ARITE qui
fut protégé par les sultans GHOURIDES et les
Khwarizmshahs et mourut en 1209.

REGISTRE )

L'’utilisation des registres, substitués aux feuit-
les ou aux rouleaux pour les comptes et
les ARCHIVES, remonte traditionnellement au
début du,califat ABBASSIDE et cette innovation
est atribuée 2 Khilid ibn Barmak, pére de
Yahya le BARMAKIDE. :

REPUDIATION

En arabe 1aldk. La répudiation de la femme par
le mari est irrévocable si la formule nécessaire a
été prononcée trois fois. Dans ce cas le MARIAGE
est dissous. C’est la forme normale du divorce,
de caractére unilatéral, forme qui parait remon-
ter aux usages antéislamiques. Une fois répu-
diée, la femme, qui conserve son douaire,
ne peut contracter un nouveau mariage avant
d’avoir laissé passer un délai de quelques mois.
Elle ne peut non plus étre reprise par son ancien
mari sans avoir entre-temps contracté un nou-
veau mariage et avoir été a nouveau répudiée.
D’autres formes de dissolution du mariage sont
prévues par le droit islamique. La femme peut
recouvrer sa liberté par la procédure du khul®
par laquelle elle restitue son douaire : il s’agit
en fait d’un divorce a 'amiable sur la nature
duquel les juristes discutent. L’annulation du
mariage peut aussi étre demandée par la femme
ou par son «tuteur », pour une raison précise,
et étre prononcée par le cadi. D’autre part, la -
malédiction que le mari lance contre sa femme,

475



LA CIVILISATION DE

K4

s’il la soupgonne; sans preuves légales, d’adul-
tére, peut avoir pour conséquence le divorce,
mais il s’agit 1a.d’un procédé peu courant.
Enfin, le SERMENT fait par le mari, selon un
usage remontant aux temps antéislamiques, de
cesser toute relation conjugale avec son épouse
pendant une période d’au moins quatre mois
équivaut pratiquement 2 une répudiation défi-
nitive ; ce serment peut toutefois ne pas étre
observé et cette derniére disposition a été main-
tenue vraisemblablement par les juristes pour
laisser au mari le temps de la-réflexion.

RHETORIQUE

En arabe baldgha. La science de la rhétorique
joue un grand réle dans les milieux arabes et
arabisés ou I’éloquence a toujours été considé-
rée comme 'une des qualités essentielles de
I’homme digne de ce nom. De nombreux traités
ont été écrits au cours des dges, qui reposent en
général sur une analyse formelle, d’origine aris-
totélicienne, des procédés de rhétorique.

RIBAT

Institution ongmale fiée a4 P'obligation de la
GUERRE SAINTE et 2 la stabilisation des fron-
tiéres de Pempire 2 I’époque ABBASSIDE. Du
point de vue architectural les ribats se présen:
taient comme des fortins bien protégés, pour-
vus de tours de guet et aménagés intérieure=
ment pour abriter un certain nombre de rési-
dents permanents qui y célébraient notarnment
la PRIERE en commun, d’oli parfois leur trans-
formation ultérieure en MOSQUEES. Leurs plus
célébres exemples anciens sont, _conservés en
Tunisie. Leur nom est ensuite \passé, en terri-
r?ﬁre iranien, 2 de simples CARAVANSERAILS for-
tifiés.

ROBE D’HONNEUR

En arabe khil‘a. Vétement que le souverain
remettait aux divers dignitaires pour les hono-
rer d’abord lors de leur investiture, puis 2
titre de distinction Jorsque leurs services méri-
taient d’étre publiquement récompensés. Ces
«robes » éraient faites de tissus de soie brodés
d’inscriptions en fil d’OR, et confectionnés dans
les ateliers dits de tiraz.

RUM
Terme désignant soit les Byzantins, soit leur
pays, méme aprés la conquéte islamique, et

L’ISLAM CLASSIQUE

s’expliquant par la prétention qu’avaient les
Byzantins d’étre les authentiques héritiers de
Rome.

RUSAFA

Nom donné par les musulmans 2 la ville byzan-
tine de Sergiopolis, dans la steppe syrienne. Ce
nom fut également appliqué i la résidence fon-
dée par le prince abbasside AL-MAHDI en face de
la Ville ronde de BAGDAD, sur la rive gauche du

Tigre.
RUSTAMIDES

Dynastie indépendante qui régna au MAGHREB
central de 777 & 909. Fondée par un KHARIDJITE
d’origine persane, elle eut pour centre TAHART
et étendit son autorité sur ensemble des Ber-
béres IBADITES, au Maghreb et en Libye. Elle
fut renversée par, les"FATIMIDES.

S

SABEENS

Secte, d’origine paienne pratiquant un culte
astral et professant une doctrine d’origine néo-
platonicienne, dont les membres étaient ins-
tallés, a I'époque médiévale, 2 HARRAN en
HAUTE-MESOPOTAMIE. Selon certains récits, ils
se seraient fait passer, au vII® siécle, pour
des adeptes d’une secte judéo-chrétienne, nom-
més également sabéens, qui étaient répandus en
Basse-Mésopotamie et que mentionne le Coran.
De la sorte ils purent étre assimilés aux-Déten-
teurs de I’Ecriture et étre traités en tributaires.

SACRIFICE

L’immolation d’une victime se fait a ’occasion
de la Grande FETE, célébrée a la MEKKE 2 la fin
du PELERINAGE et, 4 la méme date, dans le
monde islamique entier. Ce sacrifice est censé
commémorer le sacrifice d’Isaac (ou d’Ismaél,
selon une version trés répandue chez les auteurs
musulmans) par ABRAHAM. Mais des sacrifices
peuvent également étre faits 2 la suite de veeux
ou pour expier certaines transgressions com-
mises durant le Pélerinage.

SAFAVIDES
Dynastie SHI'ITE qui régna en IRAN de 1501 2
1732 et dont Porigine exacte parait avoir été

476




INDEX

volontairement obscurcie par ses membres. Les
Safavides semblent devoir leur nom au mai-
tre d’'une CONFRERIE soufie dite safawiya qui
s'érait développée en ADHARBAYDJAN en milieu
turkméne aux XIve et xve siécles et se laissa
gagner par le shi‘isme. Les premiers représen-
tants de la dynastie prétendaient étre d’origine
ALIDE et posséder des qualités semi-divines.
Sous cette dynastie, le shi‘isme se fortifia en
Iran et la région prit mieux conscience de son
originalité propre.

AL-SAFFAH

Surnom de régne du premier calife ABBASSIDE,
qui ordonna le massacre des membres de la
famille UMAYYADE et gouverna avec l'aide de
son frére, le futur calife AL-MANSUR.

SAFFARIDES

Dynastie de gouverneurs qui occupérent le sis-
TAN, avec des fortunes diverses, de 867 a 1495
environ. De 867 i 911, Ya‘kiib et ses descen-
dants furent des gouverneurs autonomes qui
étendirent leur domination sur le KHURASAN.
Par la suite les membres de la famille se
maintinrent dans la PROVINCE en reconnaissant
la suzeraineté, soit des SAMANIDES, soit des
GHAZNAWIDES, soit des MONGOLS.

SAINTS

La mention que fait le Coran délus qui
sont particulierement « proches » de Dieu dans
le paradis a permis le développement, dans
I'Islam, d’un culte des saints qui résulta en fait
de la convergence de courants divers et se ra-
duisit par ’habitude des visites pieuses.ou péle-
rinages locaux.

SALADIN

Ou plus exactement Saldh al-Din, de son nom
Yisuf ibn Ayyiib, fondateur de la dynastie
AYYOUBIDE, lui-méme d’origine kurde’et I'un
des grands souverains de Phistoire de I'Islam.
Né & Takrit en IRAK en 1138, fils d’EMIR, il
recut une solide instruction militaire en méme
temps qu’une bonne formation SHAFI'ITE. Il
dut le début de sa carriére a son oncle Shirkih
qui, envoyé par NUR AL-DIN en EGYPTE, devint
vizir du calife FATIMIDE du moment. Lui succé-
dant en 11609, le futur Saladin détrona le calife
et proclama le retour de I"Egypte a I'orthodo-
xie SUNNITE ainsi qu’a 1'obédience ABBASSIDE

(1171). La mort de Nir al-Din en 1174 lui
permit de se déclarer indépendant, d’obtenir
Iinvestiture califienne et d’étendre sa domina-

tion 2 la fois sur ’Egypte, la SYRIE centrale et
le HIDJAZ, puis sur la Syrie septentrionale et
{a HAUTE-MESOPOTAMIE. Il employa toute son
énergie a la lutte contre les Francs et au renfor-
cement du sunnisme, reprit Jérusalem (1189),
mais dut, aprés la 3¢ croisade, céder quelques-
places littorales. Il mourut 4 DAMAS en 1193.

SALDJOUKIDES

Dynastie de SULTANs d’origine turque investie
par les califes ABBASSIDES et comprenant plu-
sieurs branches : les Grands Saldjoukides qui
régnérent en IRAN et en IRAK de 1038 2 1118;
les Saldjoukides d’Irak (1118-1194), qui furent
renversés par les Khwarizmshahs ; les Saldjou-
kides de SYRIE (1078-1113) auxquels succéde-
rent divers ATABEGS ; les Saldjoukides du KIR-
MAN (1041-1186); les SALDJOUKIDES DE RUM
(1077-1307). L’époque. saldjoukide fut mar-
quée par un reénouveau du SUNNISME, auquel
contribua la diffusion des MADRASAS, ainsi que
par I’apparition de formes d’art et d’ARCHITEC-
TURE nouvelles.

SALDJOUKIDES DE RUM )
Dynastie SUNNITE qui régna en ANATOLIE de
1077 3 1307. Fondée par le fils d'un officier
TURC qui avait vainement tenté de renverser
son parent le sultan ALP ARSLAN, elle ne fut
solidement établie qu’au milieu du x11 ¢ siécle et
c’est au xiI1 < siecle qu’elle connut I’apogée de sa
puissance, aussi importante du point de vue de
Phistoire politique (naissance de la Turquie)
que de celui de I’histoire économique (essor du
commerce) et sociale (rle des CONFRERIES).

SAMANIDES

Dynastie d’éMIRS autonomes qui régnérent
d’abord en TRANSOXIANE 2 partir de 875, puis
en Transoxiane et au KHURASAN 3 partir de goo,
et furent renversés en 1005 par les GHAZNA-
wipes. Leur Etat connut une grande prospérité
économique et leur capitale, BUKHARA, fut un
centre intellectuel o, 4 c6té des disciplines ara-
bes traditionnelles, on cuitiva la littérature per-
sane renaissante.

SAMARKAND
Ville de TRANSOXIANE, conquise en 712 par

477




LA CIVILISATION DE

les armées musulmanes qui en firent un point
d’appui pour I’occupation du pays environnant.
Centre économique en relation commerciale
avec la Chine, en méme temps que chef-lieu
d’une région agricole prospére, elle servit de
résidence a la dynastie des SAMANIDES et pré-
sentait au X siécle, au milieu de ses jardins, une
division tripartite (citadelle, ville et faubourgs).
Elle avait abrité une fabrique de PAPIER dés le
milieu du vine siécle et fur aussi un centre
intellectuel, patrie du théologien AL-MATURIDI.

SAMARRA

Résidence califienne ABBASSIDE située sur les
rives du Tigre, 2 une centaine de kilomeétres
en amont de BAGDAD et dans une région jadis
fertile qu’irriguait le canal du Katul. Fondée
d’abord par AL-MU‘TASIM en 836, elle fut encore
habitée aprés le retour des CALIFES 3 Bagdad
en 883, mais vouée peu 2 peu a une décadence
qu’accentua |’abandon progressif des campa-
gnes irakiennes retournant a la steppe. La
populeuse agglomération se réduisit jusqu’a
n’étre plus qu’une petite bourgade ceinte de
murs et groupée autour de deux sanctuaires
d’IMAMs shi‘ites, qui sont restés jusqu’a ce jour
objets de pélerinage et de vénération.

SAN‘A’

Ville du YEMEN, située dans une haute vailée
montagneuse de I’ancienne Arabie Heureuse.
Occupée avant I’HEGIRE par les Abyssins, puis
par un gouverneur sassanide, elle fut'rattachée
au monde de I’Islam vers 631. Prise ensuite vers
9o1 par le fondateur de la dynastie)des ZAYDITES
du Yémen, elle demeura pendant plusieurs sié-
cles 'objet de rivalités entre mouvements sec-
taires et dynasties d’origines diverses. Elle était
au X¢ siécle un centre économique important,
qui devait par la suite peu 2 peu dépérir.

SARAGOSSE

Ville d’Espagne dont le nom arabe, Sardkusta,
n’est que la transposition du nom latin Cesarea
Augusta. Conquise en 713, elle marqua la limite
septentrionale des possessions musulmanes et
fut pour cette raison le chef-lieu de la « marche
supérieure » de I’aANDALUS. Elle fut 4 I’époque
UMAYYADE le foyer de plusieurs révoltes loca-
les, mais devint, au début du x1 < siécle, le centre
d’une principauté arabe florisssante que rem-
placa bient6t celle des Banii Hiid auxquels la

L’ISLAM CLASSIQUE

ville doit le PALAIS appelé Aljaferia. Elle fut
reconquise en ¥118.

SARIR
Nom arabe du lit de repos qui servait de tréne
au souverain islamique.

SAYF AL-DAWLA

Célébre EMIR de la dynastie des HAMDANIDES,
qui régna a aLEP de 945 2 967. Il se distingua
surtout par les luttes qu’il soutint contre les
Byzantins pendant prés de vingt ans, avec des
fortunes diverses, ainsi que par son activité
de mécéne. Il protégea notamment le panégy-
riste AL-MUTANABBI, le philosophe AL-FARABI
et PPanthologue AL-ISFAHANI.

AL-SAYYID AL-HIMYARI

Poéte sHI‘ITE de I’époque ABBASSIDE mort vers
789, qui glorifia\les ‘ALIDES et exposa dans
ses poémes une doctrine imprégnée de messia-
nisme.

SEANCE

Genre littéraire arabe consistant en récits (ou
makdmdt) qui mettent en scéne un mendiant ou
un-vagabond beau parleur. Il fut illustré sur-
tout par al-Hamadhini, lettré mort en 1008,
qui passa la plus grande partie de sa vie dans
les PROVINCES iraniennes, puis par al-Hariri
(m. 1122) qui versa dans un maniérisme insup-
portable mais laissa une ceuvre appréciée de ses
contemporains, copiée a de multiples exemplai-
res qu’enrichissaient souvent des MINIATURES.
On appelle aussi séances ( madjdlis) les réu-
nions que tenaient savants, grammairiens, théo-
logiens pour discuter des questions -qui les
préoccupaient et dont des ouvrages ou des
passages fragmentaires fournissent le compte
rendu.

SECTES

L’hérésie fut toujours difficile 3 définir en pays
d’Islam du fait qu’il n’y existe pas d’unité doc-
trinale. SUNNITES et SHI'ITES notamment s’ac-
cusent mutuellement d’hérésie. Les hérésiogra-
phes appuient généralement leur classification
sur un «dict » du Prophéte selon lequel la coM-
MUNAUTE se divisera en soixante-treize sectes
dont une seule sera sauvée. Iis s’attachérent,
dans un dessein le plus souvent apologétique et
parfois sur un ton polémique, a exposer les doc-

478




INDEX

trines des diverses sectes, auxquelles certains
ajoutaient les doctrines des religions autres que
P'Islam et les doctrines philosophiques. Les
plus connus d’entre eux sont AL-ASH'ARI, al-
Baghdidi (m. 1037), AL-SHAHRASTANI.

SEPT DORMANTS

Ou «gens de la caverne ». Nom des sept jeunes
CHRETIENS persécutés par I’empereur Deéce
(nre siécle de notre &re), qui, selon Ia 1égende, se
réfugiérent dans une caverne prés d’Ephése ot
ils s’endormirent pendant deux siécles pour se
réveiller au temps de I’empereur Théodose
(ve siécle) et mourir peu aprés. Cette légende
est également rapportée par le Coran dans la
sourate »de la Caverne » (XVIII), qui propose
la fidélité de ces jeunes gens a leur Seigneur en
exemple aux nouveaux croyants.

SEPULTURES

Souvent marquées en pays d’Islam, en dépit de
certaines réserves des rigoristes, par des cons-
tructions funéraires de caractére monumental.
Les tombes connurent selon les époques des
types variés allant de la simple pierre levée a la
tombe CENOTAPHE mais s’accompagnant tou-
jours de longues épitaphes qui tiennent 2 la fois
de la PROFESSION DE FOI islamique et de P’ceuvre
d’art 2 ECRITURE décorative. V. MAUSOLEE.

SERMENT

A dans I’Islam valeur légale. Quiconque man-
que  un serment fait au nom de Dieu doitiune
expiation qui consiste 2 nourrir des pauvres; a
affranchir des ESCLAVES ou 2 jeiiner.

SERMON

1l faut distinguer le sermon.frituel (en arabe
klutba), prononcé a la PRIERE'du vendredi ainsi
qu'aux Priéres des Deux FETES et a certaines
autres Priéres exceptionnelles, des appels et
harangues librement effectués a d’autres occa-
sions par des propagandistes religieux.

SEVILLE
Ancienne ville romaine d’origine ibérique
(appelée Hlspahs, d’ou Parabe Ishbiliya), et
résidence passagére des rois wisigoths, elle fut
conquise en 712. Elle tomba ensuite entre
les mains des ALMORAVIDES (1091), puis des
ALMOHADES (1147), et fut 2 nouveau au début
du xi1¢ siécle un centre actif pourvu de monu-

ments parmi lesquels subsiste le fameux MINA-
RET de la Giralda, contemporain de la tour de
Hassin 4 Rabat et du minaret de la mosquée
Kutubiya & MARRAKECH. Séville fut reconquise
par Ferdinand III en 1248.

AL-SHAFI‘1

Jurisconsulte, fondateur de I’école SHAFY'ITE,
mort en 820 2 FUSTAT. Né en Palestine d’une
famille arabe KURAYSHITE, il passa une partie
de sa jeunesse a la MEKKE et 2 MEDINE et fut le
disciple de MALIK. Ayant ensuite élaboré son
propre systeme, il s’établit 2 Fustit ou il se mit
a enseigner a la mosquée de ‘Amr. Ses deux plus
importants ouvrages sont PEpitre ( Risdla ) etle
traité connu sous le nom de Kirdb al-Umm.

SHAFI'ISME

Ecole )undlque fondée*an-début du 1x¢ siécle
par AL-SHAFI‘l, qui remit en honneur I’étude de
la TRADITION et fixa/les bases du droit comme
érant le Coran,dla Tradition, le raisonnement
par ANALOGIE et'le CONsSENsUS. C’est dans ses
rangs que furent le plus souvent recrutés les
ASH'ARITES!

AL-SHAHRASTANI

Théologien iranien ASH'ARITE, mort en 1153,
renommé pour son traité d’histoire des reli-
gions appelé Kitdb al-milal wa-l-nihal.

AL-SHARIF AL-MURTADA

Auteur SHI‘ITE, mort en 1045, poéte renommé
et théologien qui réfuta les théses MU‘TAZILI-
Tes. Il succéda en 1016 commte syndic des ALI-
DES 2 son frére al-Sharif al-Ridi, 2 qui I'on
attribue la composition d’un recueil de discours
de ‘ALL

AL-SHAYBANI

Juriste de P’école HANAFITE, disciple d’ABU
yusuF. Cadi de RAKKA entre 796 et 803, il vécut
ensuite & BAGDAD, accompagna le calife Hariin
AL-RASHID dans son voyage au KHURASAN en
805 et mourut alors qu’il venait d’étre nommé
cadi dans cette PROVINCE. Il est I'auteur de
nombreux écrits qui font autorité dans I'école
hanafite.

SHAYKH
« Vieillard », terme de politesse incluant une
idée de vénération, qui fut appliqué a l’origine

479




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

au chef de tribu ou sayyid, puis a tout per-
sonnage d’un certain ige, mais surtout a des
hommes s’étant distingués dans la défense de
I'Islam. Plus tard on I'utilisa comme surnom
honorifique notamment pour les fondateurs de
CONFRERIES.

SHI'ITES

Partisans de ‘aLI et de ses descendants, qui
refusérent d’admettre la 1égitimité des califes
UMAYYADES et ABBASSIDES et revendiquérent le
pouvoir en faveur des imdms ALIDES. Les sec-
TES shi‘ites constituérent divers mouvements,
notamment ceux des ZAYDITES, des DUODECI-
MAINS et des isma‘iliens.

SHIRAZ

Ville de I'IRaN occidental conquise vers 640
par les armées musulmanes et chef-lieu de la
province du Fars. Elle fut rebatie a I’époque
UMAYYADE et fortifiée au x1° siécle. Surnom-
mée la «tour des saints », elle abrite de nom-
breux tombeaux vénérés, parmi lesquels celui
d’un ‘ALIDE ainsi que ceux des poétes mys-
tiques persans Sa‘di et Hifiz, et doit aussi sa
célébrité a I’école de MINIATURISTES qui s’y
développa sous I’égide des princes TIMOURIDES
dans la seconde moitié du xv= siécle.

SIBAWAYH

Grammairien arabe d’origine iranjenne, mort
en 793, qui fut disciple d’AL-KHALIL et.appar-
tint a ce qu’il est convenu d’appeler I’école
grammaticale de BasrA. Il est“l’auteur d’un
ouvrage intitulé le Livre "(Kitdb) qui fut
longtemps considéré comme, faisant autorité.

SICILE

Conquise par les AGHLABIDES entre 827 et 902,
la Sicile resta entre les mains d’EMIRS musul-
mans, sous la dépendance nominale des Aghla-
bides, puis des FATIMIDES, jusqu’en IOQI.
La Sicile fur I’'une des voies par lesquelles la
science arabe pénétra en Europe occidentale. A
Ia fin du x11 < siécle, toutefois, les musulmans, en
butte aux tracasseries, quitiérent peu a peu la
Sicile. :

SIFFIN

Localité de HAUTE-MESOPOTAMIE située sur la
rive droite de I'Euphrate, non loin de RAKKA,
et ancien site romain. Célébre par la bataille

qui s’y engagea en 657 entre les troupes de
MU‘awIYA et celles de ‘ALIL

SIND
Région constituée par la basse vallée du delta de

‘I’Indus, qui fut envahie par les armées umayYa-

DES en 711 et conquise en 713. Jusqu'au X si¢-
cle, elle resta administrée en fait par des chefs
locaux qui n’entretenaient avec le gouverne-
ment central que des relations trés laches. Ce
fut seulement lors de la constitution des royau-
mes GHAZNAWIDE et GHOURIDE que la domina-
tion musulmane y fut solidement établie.

SIRA
Littéralement «comportement», nom donné
aux biographies de Muhammad dont Pune des
plus anciennes, cetivre d’un certain Ibn Ishik
(m. 767), porte précisément le nom de Sirat al-
Nabi.

SIRAE

Ville de PIrRAN occidental et port sur le golfe
Persique, qui fut jusqu’au x11¢ siécle le point de
départ'du commerce maritime avec I’Extréme-
Orient et un grand entrep6t d’épices.

SIRDAB

Piéce souterraine rafraichie par un bassin a eau
courante et aménagée comme un lieu de récep-
tion ou de divertissement, ou les habitants de
riches demeures pouvaient aller chercher la
fraicheur dans les régions au climat étouffant.
Il en existait dans les palais ABBASSIDES de
SAMARRA comme dans le chiteau UMAYYADE de
KHIRBAT AL-MAFDJAR.

SISTAN

Ou Sidjistin. Région de I'IRAN oriental située
au sud du KURASAN et du Kabulistin, traversée
de cours d’eau qui se déversent dans des lagu-
nes. Le Sistan fut conquis 2 partir de 643, mais
resta mal pacifié tant que le Kibulistin n’eut
pas été soumis au début du 1x ¢ siécle. Il fut le
siége de la dynastie des SAFFARIDES, puis appar-
tint aux domaines des SAMANIDES, des GHAZNA-
WIDES et des SALDJOUKIDES.

SOUDAN

En arabe Siiddn, « pays des Noirs », terme s’ap-
pliquant aux pays d’Afrique tropicale ou avait
pénéuré I'Islam au Moyen Age. On distinguait

480




INDEX

le Soudan occidental (bassin du Sénégal et du
moyen Niger), le Soudan central (bassin du
Tchad) et le Soudan oriental (bassin du haut
Nil). Au Soudan central une dynastie musul-
mane apparut 2 la fin du x1¢ siecle, mais !’isla-
misation fut plus lente. Quant au Soudan orien-
tal, il entretint dés une époqug ancienne des
rapports commerciaux avec les Egyptiens 2 qui
les Nubiens fournissaient des ESCLAVES et les
produits de leurs mines d’OR. L’islamisation
du Soudan oriental commenga véritablement
au xi1¢ siécle, lorsque SALADIN dut intervenir
contre les Nubiens qui soutenaient le régime
FATIMIDE. Mais ce n’est qu’au xvi ¢ siécle que le
territoire du Dar Fir fut acquis a I'Islam.

SOUFISME
Nom donné dans I'Islam au mouvement ascé-
tique et mystique.

SUFYAN-AL-THAWRI

Juriste et théologien originaire de KUFA, mort
en 718. Estimé pour sa vie ascétique et sa con-
naissance de la TRADITION, il fonda une école
juridique qui eut des représentants jusqu’au
x¢ siecle. Inquiété par le calife AL-MANSUR, il
dut se réfugier a la MEXKE d’ou il revint ensuite
2 BASRA.

AL-SUHRAWARDI

Surnommé al-Makti!, « celui qui fut exécuté ».
PHILOSOPHE ef SOUFI né au milieu du X11 ¢ siécle
qui vécut 2 ISFAHAN, puis 3 BAGDAD et A ALEP,
et qui, d’abord soutenu par le prince AYYOU-
BIDE al-Malik al-Zahir, fils de SALADIN, fut
ensuite condamné 3 mort par luitet'exécuté en
1191 i I"dge de trente-six ans environ. Il fut le
théoricien de la métaphysique-de IHlumination
et un apdtre du syncrétisme\religieux.

SUIVANTS

Nom donné aux descendants directs des COM-
PAGNONS du Prophéte, dont lautorité en
matiére de TRADITION compte beaucoup pour
les TRADITIONALISTES.

AL-SULI

Lettré d’origine TURQUE, mort en 946, descen-
dant d’un partisan du mouvement ABBASSIDE.
1l fut secrétaire dans ’ADMINISTRATION abbas-
side, chargé de I'instruction des fils du calife
AL-MUKTADIR, et devint l'intime des souve-

481

rains au début du x¢ siécle. On lui doit divers
ouvrages, notamment un manuel a P'usage des
secrétaires et une CHRONIQUE des régnes d’al-
Radi et d’al-Muttaki qui constitue une source
importante de Ihistoire politique et intellec-
tuelle de cette période.

SULTAN

Titre décerné officiellement par le calife ABBAS-
SIDE 2 partir du milieu du X1¢ siécle a certains
EMIRs qu'il désirait honorer particuliérement et
a qui il voulait conférer une autorité supérieure
4 celle des autres émirs. Le premier sultan
fut le Saldjoukide TUGHRILBEG. Le mot sultdn,
sans doute d’origine non sémitique, désignait
d’abord le pouvoir de Dieu et du souverain.
Rapidement, il prit un sens concret, s’appli-
quant au détenteur de I’autorité, au souverain
lui-méme.

SUNNA

Coutume du Prophéte, constituée par ses dits et
gestes, sur laquelle se fondent les jurisconsultes
et les théologiens:pour mieux préciser le con-
tenu de la Lor islamique issue du Coran, et qui
est essentiellement définie par la littérature de
la TRADITION.

SUNNITES

Partisans de la SUNNA et adhérents d’un sys-
teme politico-religieux déniant aux descen-
dants de ‘ALI tout droit au pouvoir. S’opposant
aux SHIYITES sur le plan politique, les sunnites
s’écartent également d’eux par la place qu’ils
font 4 la COMMUNAUTE et a la TRADITION se
perpétuant au sein de cette Communauté. Les
sunnites peuvent appartenir a diverses écoles
juridiques, qui divergent sur des points de
rituel ou de droit social généralement secon-
daires. Mais certains d’entre eux, notamment
les HANBALITES, se considérent souvent comime
les seuls dépositaires du sunnisme intégral.

SYRIAQUE (langue) i

Parler araméen de la vjlle d’Edesse, devenu
langue littéraire lorsque Edesse fut la métropole
intellectuelle de I’Orient chrétien. La littéra-
ture syriaque fut florissante du 111¢ au vire sié-
cle, survécut 3 I'Islam en tant que littérature
savante, mais disparut vers le x111¢ siécle. Clest
par I'intermédiaire du syriaque qu’ont été faites
de nombreuses traductions d’ouvrages grecs.




LA CIVILISATION DE

SYRIE

Région, appeiée en arabe Sha’m, qui correspon-
dait aux territoires actuels des Etats de Syrie,
LIBAN, Jordanie et Israél. Elle fut aprés la
conquéte islamique divisée en circonscriptions
militaires et ses principales villes restérent, en
partant du nord, ALEP, DAMAS, JERUSALEM.
Cette PROVINCE, exposée bien souvent au mor-
cellement territorial sous Peffet des divisions
internes et des attaques extérieures, devait
constamment demeurer un des foyers les plus
vivants de la culture arabo-musulmane.

T

AL-TABARI

Juriste et historien né au TABARISTAN, mort i
BAGDAD en 923. Fondateur d’une école juri-
dique particuliére qui eut peu d’adeptes, il est
surtout connu par deux ouvrages monumern-
taux, son Commentaire coranique et son Histoire
universelle. 11 fut violemment attaqué par les
HANBALITES qui voulurent empécher, lorsqu’il
mourut, qu’on lui donndt une SEPULTURE
musulmane.

TABARISTAN

Région d’IRAN située entre la mer Caspienne et
1a chaine de I'Alburz, couverte d’épaisses foréts
et ayant pour ville principale Riyan: Ce
pays fut difficile 3 islamiser et a, pacifier, en
dépit d’expéditions successives envoyées par les
.UMAYYADES et les premiers\ABBASSIDES. C’est
seulement au milieu du, IX¢\siécle que son
prince local se convertit a.I'Islam. Peu aprés, le
Tabaristan devint un foyer)d’agitation SHY'ITE,
refuge des premiers{imams ZAYDITES qui en
contrélérent plus ou moins effectivement le
territoire pendant des siécles, jusqu’au moment
ot ils furent éliminés par les isma‘iliens d’Ala-
mut, au début du x11° siécle.

TABRIZ

Ville d’IRAN et chef-lieu de I’ADHARBAYDJAN,
conquise en 642, qui fut plusieurs fois détruite
et reconstruite. Elle est surtout célebre par la
Mosquée bleue, ceuvre de Djahdn Shah, sou-
verain des Moutons noirs, qui fit de Tabriz
la capitale d’un important royaume dés le
Xve siecle, B

L’ISLAM CLASSIQUE

TABUK

Localité située sur la route de MEDINE 2 DAMas,
a la limite de '’Empire byzantin au temps du
Propheéte. Elle fut 'objet d’une expédition lan-
cée par Muhammad en 631, expédition qui
aboutit a la soumission de quelques tribus ara-
bes du voisinage.

TAHART

Ville du MAGHREB central, correspondant 3 la
moderne Tiaret, au sud-ouest d’ALGER, qui fut
fondée par Ibn Rustam en 761. Appelée «le
petit Irak », elle fut pendant un siécle et demi le
centre d’une vie intellectuelle et économique
intense, puis déclina aprés la chute des RUsTA-
MIDES en 909.

TAHIRIDES

Famille qui doitson/nom i Tahir, général au
service du calife AL-MA‘MUN, nommé gouver-
neur du_KHURASAN en 821. Les descendants
de Tahir occupérent pendant plusieurs décen-
nies, au cours du IX® siécle, le gouvernement
du Khurisin d’une part, le poste de préfet de
policé_de BAGDAD d’autre part, mais durent
abandonner leur PROVINCE aux SAFFARIDES en
873.

TALISMANS

Treés utilisés par le peuple. Il existait des talis-
mans sur PAPIER, couverts de signes appa-
remment incompréhensibles, mais remontant a
une tradition de MAGIE parfois fort ancienne. II
existait aussi des pierres talismans, douées de
pouvoirs guérisseurs.

AL-TANUKHI

Cadi irakien, mort en 994, célébre pour son art

.de conteur, auteur de deux ouvrages dont I'un

est surtout divertissant, tandis que Pautre, la
Délivrance de ’angoisse, a un caractére plus édi-
fiant. Ses récits constituent une mine pour la
connaissance de la vie sociale au x* siécle.

TARIK IBN ZIYAD

Chef militaire d’origine berbére qui congquit
I’Espagne sous les ordres de MUSA IBN NUSAYR.
Le rocher ou il aborda conserve son nom :
Dijabal al-Tiérik, devenu Gibraltar.

AL-TAWHIDI
Essayiste arabe, mort en 1023, qui passa la plus

482




INDEX

grande partie de sa vie a BAGDAD, antét en
faveur auprés de quelque vizir, tantdt en dis-
grice. Attiré par le MU'TAZILISME, le SOUFISME
et la PHILOSOPHIE, il composa divers recueils,
les uns d’inspiration philosophico-religieusc,
comme les Mukdbasdt, d’autres relatant les dis-
cussions diverses qui avaient lieu en présence
des vizirs, comme le Livre du plaisir et de I’inti-
mité ( Kitab al-Imia*).

TEMOIGNAGE

Constitue la preuve fondamentale en matiere
judiciaire, a coté des SERMENTS et de I'aveu. Le
témoignage n’est valable que §'il est rendu
par un musulman libre et intégre. Le témoi-
gnage d’une femme vaut la moitié de celui d’un
homme. Celui du tributaire n’est en principe
pas reconnu.

THAMUD

Peuple mentionné par le Coran parmi ceux qui
repoussérent les PROPHETES qui leur étaient
envoyés. 11 sagit en fait d’une peuplade arabe
historique dont on reléve la trace au v © siécle
av. J.-C. Cette peuplade occupait au début de
notre ére des territoires situés en Arabie du
Nord, en Jordanie et méme en SYRIE et 2 laissé
des inscriptions rupestres.

TIMOURIDES

Dynastie qui dut son nom 2 Timiir _ou
Tamerlan et qui régna en IRAN et en TRANSO-
XIANE de 1370 3 1506. Tamerlan est surtout
connu par ses incursions dévastatrices qui' le
menérent d’un c6té 3 DELHI, de I’atitre €n ANA-
TOLIE et en SYRIE. Mais il fonda aussi une
dynastie qui favorisa les arts, les-lettres et les
sciences durant le xve siécle!

TLEMCEN

En arabe Tilimsdn. Ancienne ville romaine, ou
s’établirent au virr siécle des Berbéres KHARID-
JITES et oll, en 790, I'éMIr Idris I« édifia une
grande mMosQuEE. Une nouvelle agglomération
fut fondée par les ALMORAVIDES, qui cOrres-
pond a la Tlemcen actuelle et a conservé sa
grande mosquée (achevée en 1135). Une troi-
siéme ville, al-Mansiira, fut également cons-
truite i I'ouest de I’ancienne cité par les MERI-
NIDEs 3 la fin du xIe siécle, lorsqu’ils cher-
chérent 2 enlever Tlemcen 2 leurs rivaux abdal-
wadides. Yo e

483

TOLEDE

Ancienne ville romaine nommée Toletum (d’ou
Parabe Tulaytula) et capitale des rois wisigoths,
conquise en 714 par TARIK. Toléde fut pendant
longtemps un foyer d’agitation contre les EMIRS
arabes et le centre de révoltes successives que
n’arrétérent pas de sévéres répressions. C’est
seulement au début du x+ siécle que le calife
‘ABD AL-RAHMAN III réussit & soumettre défini-
tivement la ville, qui devint la résidence d’un
gouverneur chargé de veiller a la défense de la
frontiere. Toléde fut reconquise en 1085 par le
roi de Castille. :

TOULOUNIDES

Dynastie de gouverneurs autonomes qui
domina PEGYPTE de 868 a gos. Fondée par un
officier TURC, fils d’un mercenaire des califes
ABBASSIDES, elle fut la ‘premiére dynastie isla-
mique égyptienne et entreprit: la constitution
d'uine importante arfmée locale de mercenaires.
Ses membres fufent dussi de grands bétisseurs :
mosquée d’Ibn Tildn & FUSTAT.

TRADITION )

En arabe'hadith. Ensemble des dits et gestes du
Prophéte et des COMPAGNONS constituant la
SUNNA. La science de la Tradition se développa
surtout au x° siecle.

TRADITIONALISTE

Terme conventionnel désignant les théologiens
fidéles aux idées théologiques traditionnelles.
Les traditionalistes accordent en général une
place importante a I’étude de la TRADITION,
mais ne sont pas nécessairement des TRADI-
TIONNISTES spécialisés.

TRADITIONNISTE

En arabe muhaddith. Savant spécialisé dans
I’étude de la TRADITION. Les traditionnistes
sont ‘souvent de tendance TRADITIONALISTE,
mais pas nécessairement. En.outre il existe
des traditionnistes SHI'ITES, surtout occupés a
recueillir les paroles des IMAMS.

TRANSOXJIANE

Région située entre ’Amou Darya (ancien
Oxus) et le Syr Darya (ancien Iaxarte), appelée
en arabe Md ward* al-nahr, conquise entre 705
et 715, dont les villes principales étaient BUK-
HARA et SAMARKAND..... ... - -

- /' |
\
o

.




LA CIVILISATION DE

TRESOR

Il convient de distinguer le service central du
Trésor public, le trésor califien privé et le Tré-
sor provincial qui, a lorigine, érait conservé
a lintérieur des MOSQUEES dans des édicules
dont certains existent encore en SYRIE.

TUGHRILBEG

Premier sultan de la dynastie SALDJOUKIDE, qui
régna de 1038 a 1065. C’est 2 lui que revint le
mérite, aprés avoir remporté sur les GHAZNAWI-
DES en 1040 la victoire de Dandanakin, d’éten-
dre la domination saldjoukide de I’IRAN oriental
a 'IRAK et 2 PANATOLIE.

TURCOMANS

Mot qui désignait 2 I’origine les TURCS restés
nomades mais qui rapidement fut appliqué aux
Oghuz, ce groupe de tribus auquel apparte-
naient les SALDJOUKIDES ainsi que les OTTO-
MANS.

TURCS

Peuple qui occupait aux vIIr et Ix* siécles la
région du cours inférieur de I’Amou Darya et
qui fournit au califat ABBASSIDE des merce-
naires, avant d’envahir I'Empire islamique, d’y
transformer notablement le milieu social en
influant parallélement sur I’évolution artistique
et d’y fonder les dynasties des SALDJOUKIDES,
des oTTOMANS et des Grands MOGHOLS.'La
littérature turque ottornane, qui fut florissante
a partir de 1300, subit fortement Rinfluence du
PERSAN et de I’ARABE.

o}

‘UDHRITE (amour)

Amour caractérisé par un renoncement au désir
sensuel, souvent comparé 2 I'amour platonique
ou a I"'amour « courtois », et qui aurait été pra-
tiqué, dans les temps anciens, selon les antho-
logues arabes, par des bédouins de la tribu
‘Udhra.

UHUD

Montagne située 2 environ 4 km au nord de

MEDINE, ol eut lieu entre les musulmans et les

Mekkois un engagement qui tourna i P’avan-

tage de ces derniers. L2 mourut I’oncle de
1ad, Hamza, tombé en martyr.

L’ISLAM CLASSIQUE

‘UKBA

Conquérant de P'IFRIKIYA et fondateur de
KAIROUAN. Il lutta contre les berbéres du
MAGHREB et finit par tomber sous leurs coups
en 683. Il est considéré en Ifrikiya comme un
saint patron.

‘UMAR

Deuxiéme calife qui régna de 634 a 644. Appar-
tenant a une famille pauvre kurayshite, il se
serait d’abord violemment opposé 3 Muham-
mad avant de se rallier 4 I'Islam. Il joua un réle
actif dans I’élection du premier calife ABU BAKR
auquel il succéda. C’est sous son régne que
furent réalisées les plus importantes conquétes.

‘UMAR II

Calife UMAYYADE(qui régna de 717 a 720 et
laissa une réputation de piété. C’est le seul
qui ait trouvé grace auprés des historiogra-
phes d’époque aBeassIDE. Il s’efforca en effet
d’adopterune attitude conciliante a I’égard des
‘ALIDES et 'd’atténuer les sévéres mesures prises
par (le’ gouverneur d’IRAK contre les proprié-
taires fonciers convertis a I’Islam et ayant aban-
donné leurs terres.

UMAYYADES

1. Umayyades d’Orient.

Premiére dynastie califienne de I'Islam qui
régna de 660, date de la prise du pouvoir par
MU‘AWIYA, & 750, date de la « révolution ABBAS-
SIDE». On peut considérer qu'elle eut pour
capitale DAMAS, bien qu’en fait ses divers sou-
verains aient surtout résidé dans des CHATEAUX
accompagnant les installations agricoles qu’ils
avaient fondées ou développées dans la steppe
syro-palestinienne. L’opposition des milieux
piétistes et des partisans des ‘ALIDES s’ajouta
aux difficultés d’ordre économique et social,
bientét rencontrées par la dynastie i la suite de
la transformation du monde arabo-islamique de
la conquéte, pour aboutir 4 son renversement
brutal. Un membre échappé au massacre devait
fonder plus tard en Espagne la dynastie des
Umayyades d’Occident.

2. Umayyades d’Occident.

Dynastie d’EMIRS indépendants, puis de
CALIFES, qui régna en Espagne de 756 2 1031. Sa
capitale fut CORDOUE et son apogée fut marquée
par le régne de ‘ABD AL-RAHMAN III Qui se pro-
clama CALIFE en 929.

484




INDEX

URBANISME

Plus présentes dans la ville islamique qu’on n’a
souvent voulu le dire, les préoccupations d’ur-
banisme s’y retrouvent 2 toutes les époques
et mériteraient d’étre étudiées en fonction des
conditions historiques prévalant alors.

‘UTHMAN :

Troisieme calife qui régna de 644 3 656 et
mourut assassiné. Il appartenait a la famille
UMAYYADE et était un riche marchand de la
MEKKE qui se rallia de bonne heure 3 I'Islam et
devint le gendre de Muhammad.

\

VISITES PIEUSES

Visites aux tombes des saints personnages,
qu'on doit distinguer du PELERINAGE 3 la
MEKKE. La visite de la tombe de Muhammad a
MEDINE constitue la plus méritoire.

VIZIR

Nom de I'auxiliaire du calife abasside jouant le
role d’un chef de gouvernement et issu le plus
souvent du corps des secrétaires.

VOUTES

Abondamment représentées dans I’ARCHITEC-
TURE islamique qui utilisa plus rarement, sauf
dans la MAISON paysanne de certaines. régions
boisées, les systémes de couverture _avec,char-
pentes.

VOYAGE NOCTURNE

Voyage que Muhammad, ayrait-accompli, au
cours d’une certaine nuit,\entre la MEKKE et
JERUSALEM et qui aurait été complété par une
«ascension » jusqu’au septiéme ciel. Son anni-
versaire, fixé au 27 radjab, fut célébré peut-
&tre dés I’époque du calife umayyade ‘ABD AL-
MALIK.

W
WAKF

Ou en Occident habs (d’ott la forme francisée
habous). Bien inaliénable dont la propri€té est
censée revenir 2 Dieu ou & la COMMUNAUTE et

485

dont les revenus sont consacrés a I’entretien
d’un édifice religieux ou d’utilité publique. La
fondation résulte normalement d’un acte écrit
irrévocable précisant les conditions et le but de
la donation et se terminant généralement par la
formule « Que cela ne soit ni vendu, ni donné, ni
transmis en héritage ».

WALAYA

Terme arabe désignant I'obligation faite' aux
SHI‘ITES de reconnaitre ‘ALI et ses descendants
comme IMAMS.

AL-WALID I

Calife UMAYYADE, fils et successeur de ‘ABD AL-
MALIK, grand batisseur de la dynastie, qui
poursuivit par ailleurs la politique d’arabisation
de ’ADMINISTRATION.

WASIT

Ville d’IrAK située sur'le Tigre dans une posi-
tion « médiane »;'d’ol'son nom, fondée 2 I’épo-
que UMAYYADE; Vers 702, pour servir de rési-
dence fortifiée au gouverneur et de garnison
aux troupes/syriennes chargées de maintenir
Pordre en Irak. Elle déclina ensuite a I’époque
ABBASSIDE; mais resta jusqu’au X siécle une
villé_importante et économiquement active. Sa
riiine totale, au xvie¢ siécle, résulta sans doute
d’une modification du cours du Tigre. On a
retrouvé les traces d’une mosquée ummayyade.

Y

AL-YA'KUBI

Géographe et historien de tendance SHI‘ITE,
mort en 897, qui écrivit une Histoire politi-
quement orientée et un ouvrage de géographie
qui contient de précieuses descriptions de BAG-
DAD et de SAMARRA.

YARMUK

Riviere de SYRIE, affiuent du Jourdain oi, en
aolit 636, les armées musulmanes commandées
par KHALID IBN AL-WALID écrasérent les trou-
pes byzantines.

YAZID I~
Deuxiéme calife UMAYYADE, fils de MU‘AWIYA,
qui régna de 680 & 683.




LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

YEMEN :

Région située au sud-ouest de la péninsule Ara-
bique, faisant partie de I’Arabie dite Heureuse.
Malgré le déclin qui suivit la ruine de la digue
de MARIB, ce pays conserva une grande impor-
tance économique dans le monde islamique
médiéval et fut dominé, a partir de la fin du
Ix* siécle, par une dynastie ZAYDITE.

Z

ZAB (Grand)

Riviére de HAUTE-MESOPOTAMIE se jetant dans
le Tigre un peu en aval de mossourL. C’est
sur les bords de cette riviére qu’eut lieu en
749 la bataille décisive qui permit aux par-
tisans ABBASSIDES de renverser la dynastie
UMAYYADE.

ZAHIRISME

Ecole juridique s’en tenant a la lettre des textes
(en arabe zdhir), fondée au 1x° siécle par Dawid
AL-ISFAHANI, qui fut représentée surtout par
I’Andalou IBN HAZM, mais disparut et ne fut pas
reconnue au XiI¢ siécle comme une des écoles
officielles.

ZANDAKA
MANICHEISME ou adoption d’idées inspirées . du
manichéisme ou, plus généralement, impiété.

ZAND]J

Nom, d’origine iranienne, donné aux ESCLAVES
noirs d’Afrique orientale qui étaient employés
dans les latifundia du Bas:Irak‘et se révoltérent
a la fin du 1x°¢ siécle,/sous’ la direction d’un
prétendu ALIDE.

ZANKI]

Fils d’un officier TURC au service du Saldjou-
kide MaLiIKSHAH, devenu en 1127 gouverneur
de MOSSOUL et tuteur ou ATABEG du fils du
SULTAN. Il parvint 2 annexer les régions d’Alep,
de Homs, de Hama et de Baalbek. II mourut
assassiné (1146), sans avoir réussi 4 s’'emparer
de DAMAS.

ZANKIDES

Dynastie qui doit son nom a ZANKI, émir TURC
dont le pére, officier du sultan saldjoukide
MALIKSHAH, fut gouverneur d’ALEP de 1086 2
1094. Elle comporte deux branches dont I'une
régna a Alep de 1127 4 1146, puis 2 MOSSOUL de
1146 & 1222, I"autre 3 DAMAS, puis Alep de 1146
a 1181. A la seconde branche appartint NUR AL-
DIN a qui succéda P'un de ses officiers, sALADIN.

ZAYD
Petit-fils d’AL-HUSAYN et arriére-petit-fils de
’ALI, qui se révolta contre le régime UMAYYADE
en 740.

ZAYDITES

Adeptes d’un mouvement SHI'ITE dit modéré
parce qu’il n’adoptdit-pas de doctrines hétéro-
doxes sur les qualités-de I’IMAM, mais qui fut 2
Porigine de nembreuses révoltes armées aux
viire et 1xe'siécles et de la constitution de deux
dynasties indépendantes, au TABARISTAN et au
YEMEN.

ZIRIDES

Dynastie autonome qui régna en IFRIKIYA de
972 a 1152. Elle fut fondée par un berbére (de la
tribu Sanhidja). En 1041, le souverain ziride
rejeta 'obédience fatimide pour reconnaitre le
califat ABBASSIDE, ce qui fut cause de I'inva-
sion de I'Ifrikiya, par des bédouins pillards de
Basse-Egypte, qui mit fin a la civilisation kai-
rouanaise de I’époque ziride. La dynastie fut
renversée par les ALMOHADES, aprés avoir di
laisser reconquérir la SICILE par les Normands.

ZIYAD
Personnage d’origine servile, qui fut le bras
droit du calife MUAWIYA et qui, comme gouver-
neur de I'IRAK, réussit a maintenir le calme dans
cette PROVINCE. Le caLiFe fit de lui son fils
adoptif.

ZOROASTRISME |

Religion officielle de I’Etat sassanide, caractéri-
sée par le culte du feu, et qui conserva encore un
certain nombre d’adeptes dans les PROVINCES
iraniennes aprés la conquéte islamique.

486 .




ORIENTATION
BIBLIOGRAPHIQUE

I. OUVRAGES GENERAUX
II. MUHAMMAD ET LE CORAN
III. HISTOIRE DES ETATS ISLAMIQUES
IV. DOCTRINES ET DROIT
V. SOUFISME, PHILOSOPHIE,
ETHIQUE, SCIENCES

VI. LITTERATURE(ET, ART
VII. VIE ECONOMIQUE. AMENAGEMENT
ET DEFENSE ‘DU TERRITOIRE

VIII. VILLES ET PALAIS

OUVRAGES‘GENERAUX '

L’ouvrage essentiel est
PIslam, 17 éd., 4 vol. et supplément,, Leyde,
1913-1942, peu 2 peu remplacée par la deu-
xieme édition, Leyde, 1954 et suiv.3en cours de
publication, qui atteint actuellementla lettre L.
On peut utiliser d’autre part deux répertoires
bibliographiques : Abstracta islamica, biblio-
graphie sélective portant 2 la fois sur les pério-
diques et les ouvrages, publie par la Revue
des Etudes Islamiques, Paris, Geuthner, depuis
1927; J. D. PeARsON, Index islamicus 1906-
1955, Cambndge, 1958, et ses suppléments suc-
cessifs. On ajoutera : K. A. C. CRESWELL, A
bibliography of the archuecture, arts and
crafts of Islam, Le Caire, 1961, et les sup-
pléments ainsi que des ouvrages de référence :

C. E. BosworTH, The Islamic dynasties, Edim-
bourg, 1967, pratxque, mais qui ne dispense
pas de recourir 2 E. DE ZAMBAUR, Manuel de
généalogie et de chronologie, Bad Pyrmont, 1955 ;

487 - .;_,.",'

I'Encyclopédie “de -

H. G. CATTENOZ, Tables de concordance des éres ..

chrétienne et hégirienne, Rabat, 1954 (indispen-
sable lorsqu’on utilise les chroniques) ; Histori-
cal Atlas of Islam, éd. W. C. BrICE, Leyde, -
1981 ; C. BROCKELMANN, Geschichte der arabis-
chen Literatur, § vol., Leyde, 1937-1949 (indis-
pensable répertoire bio-bibliographique avec
liste des manuscrits, mais non histoire de la
littérature) ; a3 compléter par F. SEzGIN, Ges-
chichte des arabischen Schrifttums, Leyde, 1967
et suiv. ; G. FLUGEL, Concordantiae Corani ara-
bicae, Lclleg, 1942 (permettant de retrouver .
P’origine des citations coraniques) ; A. J. WEN-
SINCK, A handbook of early Muh dan Tra-.
dition, Leyde, 1960 (contenant un index som-
maire des ouvrages de Tradition); W. Hinz, -
Islamische Masse und. Gewichte, Leyde, 1955
(sur la métrologie) ; Répertoire chronologique’
d’égigraphie arabe, 17 vol., Le Caire, 1931- -
1982. o




LA CIVILISATION DE

Pour une orientation d’ensemble on utilisera
D. SourpeL, UIslam, coll. «Que sais-je?»,
Paris, 1949, dern. éd. 1981, et I’Islam médiéval,
Paris, 1979 ; I. GOLDZIHER, le Dogme et la Loi de
PIslam, trad. frang., Paris, 1920 et Muhamme-
danische Studien, Halle, 1889-1890, rééd. 1961
(ouvrages vieillis); H. A. R. GiBB, les Struc-
tures de la pensée religicuse de !I’Islam, trad.
frang., Paris, 1950; H. LAousT, les Schismes
dans I’Islam, Paris, 1965; H. CorBIN, His-
toire de la philosophie islamique, Paris, 1964 (sur-
tout important pour les docirines sectaires);
M. GAUDEFROY-DEMOMBYNES, les Institutions
musulmanes, Paris, 1946 (ouvrage classique
mais sans perspective historique); L. GARDET,
la Cité musulmane, Paris, 1961, et les Hommes de
UIslam, Paris, 1977; W. M. WarT, Islam and
the integration of society, Londres, 1961 et The
Formative period of the Islamic thought, Edim-
bourg, 1973.

On pourra recourir a diverses histoires géné-
rales : R. FoLz, De I’Antiquité au Moyen Age,
Paris, 1973 ; E. PERROY, le Moyen Age, Paris,
1955. On consultera aussi B. LEWIS, les Arabes
dans histoire, trad. frang., Neuchatel, 1958
C. CaHEN, I’Islam, des origines au début de l’em-

L’ISLAM CLASSIQUE

pire otioman, Paris, 1970 ; D. SOURDEL, Histoire
des Arabes, coll. « Que sais-je ?», Paris, 1976.
Voir également The Cambridge History of Islam,
2 vol., Cambridge, 1970.

Sur la topographie historique du monde musul-
man ancien, il n’existe pas d’ouvrage d’ensem-
ble. Sur quelques régions on dispose d’ou-
vrages de valeur inégale : G. LE STRANGE,
The Lands of the Eastern Caliphate, Cambridge,
1930 ; R. Dussaup, Topographie historique de la
Syrie ancienne et médiévale, Paris, 1927 ; J. Mas-
PERO et G. WIET, Matériaux pour servir a
la géographie de UEgypte, Le Caire, 1914;
W. M. Ramsay, The Historical geography of
Asia Minor, Londres, 1890. Une place a part
doit étre faite 2 X. pE PLANHOL, les Fondements
géographiques de I’Islam, Paris, 1970.

Sur les relations/etles influences entre Islam
et Occident ' The Legacy of Islam, éd. par
J. ScuacHT et C.E. BosworTH, Oxford, 1974.
Voir aussisW. M. WATT, I’Influence de I’Islam
sur I’Europe’ médiévale, Paris, 1974; N. Da-
NIEL, [slam and the West, Edimbourg, 1960,
J.-C.\VADET, DEsprit courtois en Orient,
Paris; 1968.

II. MUHAMMAD ET LE CORAN

Sur la vie de Muhammad, voir : R."Bra-
CHERE, le Probléme de Mahomet, Paris, 1952 ;
M. GAUDEFFROY-DEMOMBYNES, ' Mahomet,
Paris, 1957 ; W. M. WaTt, Mahomet a La Mec-
que et Mahomet a Médine, trad. frang., Paris,
1958 et 1959 ; M. HAMIDULLAH, le Prophéte de
PIslam, 2 vol., Paris, 1959(qui donne le point
de vue d’un musulman) enfin M. RODINSON,
Mahomet, Paris, 1961, rééd. 1968.

Sur le Coran : une initiation est fournie par
R. BLACHERE, le Coran, coll. «Que sais-je ?»,
Paris, 1967. Traductions récentes : R. Bira-
CHERE, le Coran, Paris 1947-1951 (avec recons-
titution de I’ordre primitif des sourates), et
le Coran, Paris, 1957 (qui suit P'ordre tradi-
tionnel) ; D. MassoN, Le Coran, Paris, 1967 ;
R. Berr, The Qur’dn, Edimbourg, 1937-
1939 ; R. PARET, Der Koran, Stuttgart, 1962 et
__suiv. Sur les problémes textuels, voir surtout :

R. BELL, Introduction to the Qur’dn, Edim-
bourg, 1953; R. BLACHERE, Inmtroduction au
Coran, Paris, 1959.

Sur les rapports avec les religions jutve et chré-
tienne : TOR ANDRAE, les Origines de I’Islam
et du chnsnamsme, trad. frang., Paris, 1955;
D. MassoN, le Coran et la révélation judéo-
chrétienne, Pans, 1958. Sur la connaissance du
Coran en Europe médiévale : J. KRITZECK,
Peter the Venerable and Islam, Princeton, 1964.
Parmi les études particuliéres, la plus récente
est celle de D. BAKKER, Man in the Qur’dn,
Amsterdam, 1965, ol 'on trouvera une utile
bibliographie. Sur les problémes d’exégese,
I’ouvrage classique reste celui d’I. GOLDZIHER,
Die Richtungen der islamischen Komnauslesung,

- rééd. Leyde, 1952 ; voir aussi H. CORRIN, «I'in-

tériorisation du sens en herméneutique soufie
iranienne », Eranos Jahrbuch, XXVI, 1957.

488




ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

I1I. HISTOIRE DES

Outre les ouvrages généraux déja signalés aux-
quels on ajoutera les recueils d’études réimpri-
mées de M. CANARD, !’Expansion arabo-isla-
mique et ses répercussions, Miscellanea Orien-
talia, Byzance et les musulmans du Proche-
Orient, Londres, 1973-1974, et C. CAHEN,
Turco-Byzantina et Oriens christianus, Londres,
1974, et les Peuples musulmans dans Uhistoire
médiévale, Damas, 1977, on consultera sur les
conquétes : M. J. pE GOEJE, Mémoires sur
la conquéte de la Syrie, Leyde, 1886; A. J.
BuTLER, The Arabe conquest of Egypt, 2° éd.,
Oxford, 1978 ; H. A. R. GiBB, The Arab con-
quests in Central Asia, Londres, 1923. On
notera aussi les réflexions de G. H. BOUSQUET,
«Observations sur la nature et les causes de la
conquéte arabe », dans SI, VI, 1956.

Sur la période des premiers califes et des
Umayyades, aucune étude d’ensemble ne peut-
étre citée en dehors de l'ouvrage vieilli de
J. WELLHAUSEN, Das Arabische Reich und sein
Sturz, Berlin, 1902, rééd. 1960, et des étu-
des également dépassées de H. LAMMENs. Le
récent essai de M. A. SHABAN, Islamic history
A.D. 600-750 ( A. H. 132), a new interpreta-
tion, Cambridge, 1971, est  utiliser avec pré-
caution. On ajoutera P. CRONE, Slaves on hor-
ses, Cambridge, 1980; R. SAYED, Die Revolte
des Ibn al- Ash*ath und die Koranleser, Fribourg:
en-B., 1977 ; M. A. SHABAN, The Abbasid revo=
Iution, Cambridge, 1970, aux perspectives par-
tielles.

Sur I’époque abbasside, aucun ouvrage n’a éré
consacré a I’histoire des divers califats de la
grande époque, mais on trouyera.dans D. SOuR-
DEL, le Vizirat abbdside, Damas 1959-1960, en
méme temps que I’étude d’une institution par-
ticuliére, des exposés permettant de se familia-
riser avec les principales étapes de la période
considérée. Certains aspects sont étudiés dans
1. LASSNER, The Shaping of Abbasid Rule, Prin-
ceton, 1980 ; N. ABBOT, Two queens of Bagdad,
Chicago, 1946 ; F. GABRIELL, al-Ma’miin e gli
Alidi, Leipzig, 1929 ; D. SOURDEL, «la politi-
que religieuse du calife al-Ma’min », dans REI,
1962, et «la politique religieuse des succes-
seurs d’al-Murtawakkil », dans SI, XIII, 1960;
E. HerzreLD, Geschichte der Stad: Samarra,
Hambourg, 1948.

ETATS ISLAMIQUES

Sur I'Irak a partir du x- siécle, voir : H. BOWEN,
The Life and times of 'Ali b’Isd, the Good Vizier,
Cambridge-Londres, 1928 ; H. Bussg, Chalif
und Grosskénig. Die Buyiden im Iraq, Beyrouth,
1969 ; A. HARTMANN, An Nasir li-Din Allah
( 1180-1251 ), Berlin, 1975. :

Sur I'Iran abbasside, voir plus particuliére-
ment : B. SPULER, Iran in friihislamischer Zeit,
Wiesbaden, 1952; W. BARTHOLD, Turkestan
down to the Mongol invasion, Londres, 1926;
C.E. BOSWORTH, The Ghaznavids. Their empire
in Afghanistan and Eastern Iran, 944-1040,
Edimbourg, 1963, et Later Ghaznavids, Edim-
bourg, 1977. Voir aussi The Cambridge history of
Iran, 1V, Cambridge, 1975.

Sur la Syric et I'Egypte’ durant la méme
période : M. CaANARD, Histoire de la dynastie des
H’amdanides de Faziravet de Syrie, Alger, 1951 ;
G. WieT, L ’Egypte arabe de la conquéte arabe d la
conquéte ottomaney Paris, 1934 (apud G. Hano-~
TAUX, Histdire,de la nation égyptienne).

Sur les Fatimides on trouvera une vue d’en- -
semble, bien a jour, dans M. CANARD,; art. Fari-
mides-dans Enc. Isl (2).

Sur I’époque saldjoukide on consultera The’
Cambridge history of Iran, V, Cambridge, 1969 ;
Islamic Civilisation 950-1150, Oxford, 1973 ; A
history of the Crusades, éd. K. M. SETTON, 1. 1 2

1V. Sur la Syrie on se reportera  I'ouvrage de .~

C. CAHEN, la Syrie du Nord a I’épogue des croi-
sades, Paris, 1940, que Ion peut compléter par
N. Evrissterr, Nir al-Din, Beyrouth, 1967;
A. S. EHRENKREUTZ, Saladin, Albany, 1972;
St. HumpHREYS, From Saladin to the Mongols,
Albany, 1977 ; F. GABRIEL, Storici arabi delle

Crociate, Turin, 1963 (extraits traduits). Surles. " -

problémes anatoliens, voir C. N, Preotto- "
man Turkey, Londres, 1968 ; S. Vyonis, The
Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor,
1970. .

Sur I’évolution du Maghreb, G. MARGATISs, la
Berbérie musulmane et ’Orient au Moyen Age,
Paris, 19463 H. TERRASSE, Histoire du Maroc,
Casablanca, 1949-1950. Les études spécialisées
sont fournies par M. Tavs1, I’Emirat aghla-

489




LA CIVILISATION DE

bide 184-296/800-909. Histoire politique, Paris,
1966; F. DacHraoul, le Califat fatimide au
Maghreb, Tunis, 1981; H. R. IpRIS, La Ber-
bérie orientale sous les Zirides, Paris, 1962;
J. BoscH VILA, Los Almordvides, Tétouan,
1956; A. Huict MiraNDA, Historia politica
del Imperio almohades, Tétouan, 1956-1957 ;
R. BRUNSCHVIG, La Berbérie orientale sous les
Hafsides, Paris, 1940-1947.

L’ISLAM CLASSIQUE

Sur I’Espagne musulmane, ’ouvrage fonda-
mental reste celui d’E. LEvi-ProvengaL, His-
toire de I’Espagne musulmane, Paris, 1944-1953,
qui ne dépasse pas le x° siécle. Sur la période
postérieure, voir H. TERRASSE, Islam d’Espa-
gne, Paris, 1958; A. GONZALEZ PaLENCIA,
Historia de la Espafia musulmana, 4 éd.,
Madrid, 1948. Sur la Sicile, voir F. GABRIELI et
U. ScerrATO, Gli Arabi in Italia, Milan, 1970.

IV. DOCTRINE ET DROIT

Ouitre les ouvrages généraux déja signalés, aux-
quels on ajoutera les recueils d’études réim-
primées de R. BRUNSCHVIG, Erudes d’islamolo-
gie, Paris, 1976, et H. Laoust, Pluralismes de
UIslam, Paris, Geuthner, 1983, on consultera,
sur la Tradition, I. GOLDZIHER, Etudes sur
la Tradition islamique, trad. frang., Paris, 1952,
étude remontant 2 1891, 3 compléter par
A. GUILLAUME, The Tradition of Islam, Oxford,
1924. Traités anciens accessibles en traduction :
AL-BUKHARI, les Traditions islamiques, 4 vol.,
Paris, 1903-1914 (trad. A. Houbas et W. MAR-
CAIS); G. LECOMTE, le « Traité des divergences
du hadit » d’Ibn Quiayba, Damas, 1962.

Sur la théologie en général une bonne initiation
est fournie par W. M. WATT, Islamic philosophy
and theology, Edimbourg, 1962, 2 compléter par
des ouvrages plus développés tels que L. Gar-
DET et M. M. ANAWATI, Introduction a la théolo-
gie musulmane, Paris, 1948,; L..'GARDET, Dieu et
la destinée de I’homme, Paris, 1967. Voir aussi
W. M. WATT, Free will-and predestination in
early Islam, Londres; 1948; A. J. ARBERRY,
Revelation and reasonin Islam, Londres, 1957.
Sur les credo anciens, voir W. M. WATT, art.
‘akida dans Enc. Isl. {(2); A. J. WENSINCK, The
Muslin creed, its genesis and its historical deve-
lopment, Cambridge, 1932.

Sur le mouvement traditionaliste, W. M. PAT-
TON, Ahmad ibn Hanbal and the Mihna, Leyde,
1897, reste utile. On le complétera par diverses
études de H. Laoust art. Ahmad ibn Hanbal et
handbila dans Enc. Isl (2); la Profession de
foi d’Ibn Batta, Damas, 1958 ; Précis de droit
d’Ibn Quddma, Beyrouth, 1950. On ajoutera

G. Makpist, Ibn’Aqil et la résurgence de I’Islam
traditionaliste au XI* siécle, Damas, 1963 ; on ne
négligera pas, bien.qu’il porte sur une époque
plus tardive, H. ‘IZAoust, Essai sur les doc-
trines... d’Ibn Taimiya, Le Caire, 1939. Sur
le zahirisme; I’ouvrage classique reste celui
d’l. GOLDZIHER, Die Zdhiriten, Leipzig, 1894 ;
voir aussiiA. ARNALDEZ, Grammaire et théologie
chez Ion Hazm de Cordoue, Paris, 1956.

Sur la théologie dogmatique et 'ash’arisme, des
études récentes ont renouvelé les questions et
des traductions ont facilité 1’accés aux textes
fondamentaux. Voir M. ALLARD, le Probléme
des attributs divins dans la doctrine d’al-A$‘ari
et de ses premiers disciples, Beyrouth, 1965;
R. M. FraNK, « The Structure of the created
causality according to al-A¥‘ari», dans St. Isl.,
XXV, 1966; G. Makpisi, «Ash‘ari and the
ashfarites in Islamic religious history », dans St.
Isl.,, XVII, 1962; H. KLOPFER, Das Dogma
des Imdn al-Haramain al-Djuwaini, Wiesba-
den, 1958. On ajoutera, sur une doctrine parti-
culiere, le Livre de Mohammed ibn Toumert, éd.
J. D. Luciant, Alger, 1903 (avec I'introduction
d’L. GoLpzrHER). Sur un aspect tardif de la
pensée ash'arite, voir J. VAN Ess, Die Erkennt-
nislehre des Adudaddin al-Ici, Wiesbaden, 1966.

Sur la naissance et la constitution des éco-
les juridiques, l'ouvrage fondamental est
J. ScHACHT, The Origins of Muhammadan juris-
prudence, Oxford, 1950 (résumé en frangais :
Esquisse d’une histoire du droit musulman, Paris,
1952). Voir aussi art. hanafiyya dans Enc. Isl.
(2). Sur le malikisme, A. BEkir, Histoire de
école malikite en Orient jusqu’ la fin du Moyen

490




ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

Age, Tunis, 1962; consulter aussi IN ABI
ZAYD AL-QAYRAWANI, la Risdla, trad. L. BER-
CHER, Alger, 1952.

Sur le droit proprement dit : D. SANTILLANA,
Istituzioni di diritto musulmano malichita con
riguardo anche al sistema sciafiita, Rome, 1938,
et J. SCHACHT, G. Bergstrdsser’s Grundziige des
islamischen Rechts, Berlin 1935. Sur les régle-
mentations sociales et familiales, une bonne ini-
tiation est fournie par J. SCHACHT, An introduc-
tion to Islamic Law, Oxford, 1964, qui comporte
une bibliographie détaillée. On peut consulter
aussi L. MILLIOT, Introduction a l’étude du droit
musulman, Paris, 1953, orienté vers les pro-
blemes modernes, et Y. LINANT DE BELLE-
FONDS, Traité de droit musulman comparé, Paris-
La Haye, 1955.

Sur le, droit fatimide voir R. BRUNSCHVIG,
dans Erudes d’islamologie. Le droit imamite,
auquel on peut s’initier par le traité traduit
par A. QUERRY, Droit musulman. Recueil de lots
concernant les Musulmans schyites, Paris, 1871-
1872, n'a pas fait Pobjet d’études particuliéres.

Sur les prescriptions rituelles, G. H. Bous-
QUET, les Grandes Pratiques rituelles de I’Islam,
Paris, 1949, est 3 compléter par G. E. vOoN
GRUNEBAUM, Muhammadan festivals, Londres-
New York, 1958, ainsi que par M. GAUDE:
FROY-DEMOMBYNES, le Pélerinage a La Mec-
que, Paris, 1923.

Sur le culte des saints, en dehors de nombreuses
enquétes locales de valeur inégale, on’ consul-
tera I’étude d’l. GOLDZIHER, dans, les Muham-
medanische Studien ; le Guide/des lieux de Péleri-
nage d’al-Harawi, trad. JA\SOURDEL-THOMINE,
Damas, 1957.

Sur les triburtaires, voir A. FATTAL, le Statut
légal des non-musulmans en pays d’Islam, Bey-
routh, 1958. Le droit international est traité par
W. HEFFENING, Das Islamische Fremdenrecht,
Hanovre, 1923.

Sur le droit public, les ouvrages de base sont
ceux d’E. TyAN, Institutions du droit public
musulman. 1. Le Califat, Paris, 1954 ; II. Sul-
tanat et califat, Paris, 1957, ainsi que Histoire de
Porganisation judiciaire en pays d’Islam, Leyde,

1960, qui fournissent une premiére approche
dans des ouvrages de structure discutable. Des
études plus approfondies, mais plus limitées,
sont fournies par D. SOURDEL, art. Khalifa
dans Enc. Isl. (2); ]. F. P. HoPKINs, Medieval
Mouslim government in Barbary, Londres, 1958,
ainsi que par divers ouvrages portant sur
'histoire des dynasties d’Orient ou d’Occi-
dent (voir supra). On tiendra compte également
d’A. K. S. LAMBTON, State and government in
medieval Islam, Londres, 1981.

Le comportement idéal du souverain est exposé
par divers ouvrages didactiques. Voir, d’une
fagon générale, G. RICHTER, Studien zur Ges-
chichte der dlteren Fiirstenspiegel, Leipzig, 1932,
et, plus particulierement, J. SourDEL-THO-
MINE, «les conseils du shaykh al-Harawi a un
prince ayyubide », dans Buall. d°Er. Or. XVII,

1961-1962.

Sur la hisba, C/CAHEN et M. TALBI, art. hisha
dans Enc. Isl. (2), et sur Porganisation admi-
nistrative, art. collectif dfwdn. On consul-
tera aussi. P, CHALMETA, El sedor del zoco en
Espania, Madrid, 1973. Sur Iorigine de la fis-
calité;, C. "DENNETT, Conversion and the Poll
Tax,Cambridge (U. S. A.), 1951, et F. LBKKE-
GAARD, Islamic taxation in the classic period,
Copenhague, 1950, rendent périmées les études
antérieures. Sur le développement de la fisca-
lité, voir les études réimprimées de C. CAHEN. 11
est possible de lire en traduction le traité
d’AL-MAWARDI, les Statuts gouvernementaux,
Alger, 1915 (auteur sur lequel on consultera
H. LaousT, dans Pluralisme de I’Islam, ainsi
que le traité de hisba de I’Occidental IBN
‘AspuUN, dans E. LEvI-PROVENGAL, Séwille
musulmane au XII¢ siécle, Paris, 1947. Voir
aussi, sur un plan plus général, IeN KHALDUN,
les Prolégoménes, trad. Bee pE SLANE, Paris,
1932, et trad. V. MONTEIL (sous le titre Discours
sur Uhistoire universelle), Beyrouth, 1667.

A J. WeLLHAUSEN, Die Religios-politischen
Oppositionsparteien im alten Islam, Gottingen,
1901 est dépassé, mais utilisable. On ajoutera,
sur les sectes et leurs doctrines, les ceuvres fon-
damentales de H. LAaousT, Schismes et Pluralis-
mes, ainsi que la traduction de I’hérésiographe
Shahrastani par J. C. VADET, les Dissidences de
I’Islam, Paris, Geuthner, 1983.

491



LA CIVILISATION DE

Sur le kharidjisme, on consultera, a3 défaut
d’étude d’ensemble, I'art. kharidjites dans Enc.
Isl. (2).

Le mu‘tazilisme a été érudié par A. NADER, le
Systéme philosophique des mu‘tazila, Beyrouth,
1956, et surtout par J. VAN Ess, « Une lecture a
rebours de I'histoire du mu‘tazilisme », dans
Rev. Ei. Isl., 1978- 1979, et M. BERNARD, le
Probléme de Ia connaissance d’aprés... Abd al-
Gabbar, Alger, 1982.

Sur le shi‘isme zaydite, C. vVON ARENDONK,
les Débuts de I'imamat zaydite du Yémen, trad.
frang., Leyde, 1960; W. MADELUNG, Der
Imdm al-Qdsim und die Glaubenslehre der Zaidi-
ten, Wiesbaden, 1965.

Sur le shi‘isme imamite, D. M. DoNALD-
SON, The Shi‘tte religion, Londres, 1933, est
dépassé, mais non remplacé. On tiendra compte
de H. Laoust, dans Pluralismes, et D. SOURr-

L’ISLAM CLASSIQUE

DEL, « L’imamisme vu par le cheikh al-Mufid »,
dans Revue Et. Isl. 1972.

Sur I'isma‘ilisme, B. Lewis, The Origins of
isma‘ilism, Cambridge, 1940; W. Ivanow,
Brief survey of the evolution of isma‘ilism, Leyde,
1952, et, plus récemment, W. MADELUNG,
« Fatimiden und Bahraingarmaten» et «Das
Imamat in der frithen ismailitischen Lehre»,
dans Der Islam, 1959 et 1961. L’aspect philoso-
phique de cette doctrine a retenu I'attention de
H. CorBIN, Trilogie ismaélienne, Paris, 1961,
entre autres études. Les épitres des fréres sin-
céres ont été étudiées par Y. MARQUET, la Phi-
losophie des Thwan al-safa : de Dieu a I’homme,
Lille, 1973.

Sur les nizaris, voir.M. G. S. HopGsoN, The
Order of Assassins;~Leyde, 1955; voir aussi
B. Lewis, The Assassins, Londres, 1968, trad.
fr. Paris, 1982: Sur les sectes extrémistes,
H. HaLmg Dielislamische Gnosis, Zurich, 1982.

V. SOUFISME, PHILOSOPHIE, ETHIQUE, SCIENCES

1. Soufisme.

Ouvrage généraux : R. A. NICHOLSON, Stu-
dies in Islamic mysticism, Cambridge, 1921 ;
A. J. ARBERRY, le Soufisme, trad. frang., Paris,
1952 (excellente initiation) ; G. C. ANAWATI et
L. GARDET, Mystique musulmane, aspecls, et ten-
dances, expériences et techniques, JParis, 1961 ;
M. MOLE, les Mystiques musulmans, Paris, 1965.
Parmi les nombreuses études, particuliéres, on
retiendra : J. vaN Ess, Die\Gedankenwelt des
Hdrit al-Muhdsibi, Bonm, )1961; G. BOWE-
RING, The Mystical, Vision of Existence in clas-
sical Islam, Berlin-New York, 1980; L. Mas-
SIGNON, La Passion d’al-Halldj, Paris, 1922
(nouv. éd. 1975); H. CorBIN, Sohrawardi
d’Alep, fondateur de la doctrine illuminative,
Paris, 1939. Sur al-Ghazili, qui appartient a la
fois au soufisme et a la théologie, les études sont
trés nombreuses. On retiendra : A. J. WEN-
SINCK, la Pensée de Ghazdli, Paris, 1940; F. Ja-
BRE, la Notion de certitude selon Ghazdli, Paris,
1958 ; la Notion de ma‘rifa chez Ghazdli, Bey-

2! Philosophie.
Sur linfluence de la pensée antique, voir
notamment M. STEINSCHNEIDER, Die Ara-
bischen Uebersetzungen aus dem Griechischen,
Leipzig, 1893; I. MADKOUR, [’ Organon»
d’Aristote dans le monde arabe, Paris, 1934;
P. Kraus, Plotin chez les Arabes, Le Caire,
1941 ; F. ROSENTHAL, Das Fortleben der Antike
im Islam, Zurich, 1965 (extraits traduits). Sur la
philosophie musulmane elle-méme, outre les
ouvrages généraux déja signalés et les art. dans
Enc. Isl. (2), on pourra consulter M. Hor-
TEN, Die Philosophischen System der spekulari-
ven Theologie im Islam, Bonn, 1912; P. J. DE
MENASCE, Arabische Philosophie, Berne, 1948 ;
R. WALZER, Greek into Arabic, Oxford, 1962
et « L’éveil de la philosophie islamique », dans
Rev. des Et. isl., 1970 ; N. RESCHER, The Deve-
lopment of Arabic logic, Pittsburgh, 1964.
Sur al-Faribi, voir 1. MADKOUR, la Place d’al-
Fdrdbi dans ’école philosophique musulmane,
Pans, 1934. Sur Avicenne, A. M. GOICHON,
Philosophie d’Avicenne et son influence en

routh, 1958; W. M. Wart, Muslim intellec-
tual, a study of al-Ghazdli, Edimbourg, 1963 ;
H. LaousT, la. Politique de Gazdli, Paris, 1970.

Europe, Paris, 1944 G. C. ANawaTl, Essai
de bibliographie avicenienne, Le Caire, 1950;

492




ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

L. GARDET, la Pensée religicuse d’Avicenne,
Paris, 1951. Sur Averroés, L. GAUTHIER, Ibn
Rochd, Paris, 1948 ; R. ARNALDEZ, «la pensée
religieuse d’Averroés », dans St. Isl., VII-VIII,

1957 et X, 1959.

3. Ethique.

L’ouvrage général de D. M. DONALDSON, Stu-
dies in Muslim ethics, Londres, 1963, n’aborde
pas les questions fondamentales. On trouvera
des informations utiles dans R. WALZER, art.
akhldk dans Enc. Isl. (2), ainsi que D. B. Mac-
DONALD, The Religious aititude and life of Islam,
Chicago, 1909, et G. H. BousQUET, la Morale de

I’Islam et son éthique sexuelle, Paris, 1953. Sur,
des questions plus particuliéres on consultera
M. ARKOUN, Miskawayh philosophe et historien,
Paris, 1970.

4. Sciences.
Un bon exposé d’ensemble est fourni par
L. MassiGNON et R. ARNALDEZ, «la science
arabe», dans Histoire générale des sciences;
publiée par R. TATON, t. I, Paris, 1957. Con-,
sulter aussi G. SARTON, Introduction to the his-
tory of sciences, 4 vol., Baltimore, 1937-1948 ;,
A. MIELL la science arabe et son role dans I’évolu-:
tion scientifique mondiale, rééd. Leyde, 1966. *
v

A

VI. LITTERATURE ET ART

I. Littérature.

L'étude détaillée de R. BLACHERE, Histoire de
la littérature arabe, 3 vol., Paris 1952-1966, n'at-
teint encore que la fin de I'époque umayyade.
On dispose en revanche des initiations de
C. PELLAT, Langue et littérature arabes, Paris,
1955, et G. WIET, Introduction & la littérature
arabe, Paris, 1966. En anglais, H. A. R. GiBB,
Arabic literature, an introduction, Londres,
1926, reste suggestif. En italien, F. GABRIELL,
Storia della letteratura araba, Milan, 1952°
Quelques études particuliéres sont a signaler':
G. E. voN GRUNEBAUM, Kritik und Dichtkunst,
Wiesbaden, 1955 ; C. PELLAT, le Milieu basrien
et la formation de Gdhiz, Paris,«1953; G.
LECOMTE, Ibn Qutayba, ’homme, son @uvre, ses
idées, Damas, 1965; M. BERGE; Abu Hayyan
al-Tawhidi, Damas, 1979 ; H-LAOUST, «la vie
et la philosophie d’Aboul-‘Ala’-Maarry », dans
BEO, X, 1943-1944; R\ BLACHERE, Abou t-
Tayyib al-Motanabbi, Paris, 1935 ; A. MIQUEL,
la "Géographie humaine du monde musulman
jusqu’au milieu du XI¢ siécle, Paris-La Haye,
1967 ; H. PirEs, la Poésie andalouse, en arabe
classique, au XI¢ siécle, Paris, 1937.

Sur les littératures non arabes, voir : A. J.
ARBERRY, Classical Persian literature, New
York, 1958 ; A. Bausani et A. PAGLIARO, Sto-
ria della letteratura persiana, Milan, 1960; A.
Bompact, Histoire de la littérature turque, trad.
frang., Paris, 1968.

2. Art et archéologie. : . :
Il n’existe pas-dé manuel général d’archéolo-,
gie islamiqueé. L’Occident est le mieux partagé-
puisqu’on dispose de G. Margars, L’Ar-
chitecture musulmane d’Occident : Tunisie, Algé-.
rie, Maroe; Espagne, Paris, 1955, et de’
H. TERRASSE, L’Art hispano-mauresque des ori-
gines’ au XIII¢ siécle, Paris, 1932, ainsi que:
de ‘M. GoMez MoRreNo, Ars Hispaniae. Pour
EOrient, il faut se reporter d’une part a des
exposés généraux, souvent succincts, d’autre
part 4 des études spécialisées que I'on peut
retrouver commodément dans les bibliogra-~
phies de K. A. C. CRESWELL signalées supra.

Exposés généraux : B. SPULER et J. SOURDEL-’
THOMINE, Die Kunst der Islam, Berlin,-
1973 (avec une importante documentation) ;-
G. MARGAIS, I’Art de I’Islam, Paris, 1946, rééd..
1962 ; J. SOURDEL-THOMINE, «I’Islam», dans
Encyclopédie de la Pléiade, Histoire de lart,.
le Monde non chrétien, Paris, 1961, art. fann
dans Enc. Isl. (2) et De Vart de I’Islam, Paris, -
Geuthner, 1983; K. Otro-DORN, I’Art de.
P’Islam, trad. frang., Paris, 1967 ; M..ROGERSs; .
The Spread of Islam, Oxford, 1976 ; O. AsLA-:
NAPA, Turkish Art and Architecture, Londres,
1970. Pour les origines, U. MONNERET DE VIL-
LARD, Introduzione allo studio dell’archeologia
islamica, Venise-Rome, 1966 ; J. SAUVAGET, la
Mosquée omeyyade de Médine, Paris, 1947 ; M.
EcocCHARD, Filiation de monuments grecs, byzan- -

493




LA CIVILISATION DE

tins et islamiques, Paris, Geuthner, 1977; R.
ETTINGHAUSEN, From Byzantium to Sasanian
Iran and the Islamic World, Leyde, 1972. Voir
aussi O. GRABAR, The Formation of Islamic art,
Newhaven, 1973.

Etudes spécialisées : sur les époques anciennes,
la documentation est fournie, avec ampleur, par
K. A. C. CReSWELL, Early Muslim Architecture,
2 vol., Oxford, 1932-1940 (cf. A Short Account
of Early Muslim Architecture, Londres, 1958, et
art. architecture dans Enc. Isl, {2]). Sur ’Egypte
ikhshidide, fatimide, ayyoubide et mamlouke,
K. A. C. CresweLL, Muslim architecture of
Egypt, 2 vol., Oxford, 1952-1959 ; L. HauTE-
ccur et G. WXET, les Mosquees du Caire, Paris,
1932. Sur la Syrie, outre les études relatives a
des chateaux umayyades signalées infra, tenir
compte de J. SAUVAGET, « ’architecture musul-
mane en Syrie», dans Revue des arts asiati-
ques, VIII, 1934 ; les Monuments ayyoubides de
Damas, 3 livr., Paris, 1938-1940. Sur P'Irak
et la Haute-Mésopotamie, F. SARRE et E.
HEeRrzFELD, Archdologische Reise im Euphrat-
und Tigrisgebiet ; E. HERZFELD, Der Wandsch-
muck der Bauten von Samarra et Die Malereien
von Samarra, Berlin, 1923 et 1927. Sur I'Iran,
une documentation importante est fournie par
A. U. PorE, A survey of Persian art, 7 vol.§
Londres-New York, 1939, venant completer les
premiers ouvrages de F. SARre, Denkmi-
ler persischer Baukunst, Berlm, 1901-1910, et
E. Diez, Chur he B iler, Berlin,
1918. Voir aussi A. MaAricQ et G. Wm‘, le
Minaret de Djam, Paris, 1959;54]. SOURDEL-
THOMINE, « Deux minarets.d*époque seldjou-
kide en Afghanistan », dans-Synia, XXX, 1953.
Sur I'Anatolie médiévale. ‘A, GABRIEL, Monu-
ments turcs d’Anatolie, 2'vol., Paris, 1931-1934 ;
Voyage archéologiques dans Ia Turquie orientale,
2 vol., Paris, 1940 ; R. H. UNAL, les Monuments
islamiques anciens d’Erzurum, Paris, 1968. Sur
PIfrikiya on ajoutera A. LEZINE, le Ribdt de
Sousse, Tunis, 1956, et Architecture de I’Ifri-
qiya, Paris, 1966. Sur la Sicile, outre gli Arabi...
déja cité, voir U. MONNERET DE VILLARD, Le
Pitture musulmane al soffitto della Capella Pala-
tina in Palermo, Rome, 1950.

Pour les arts mineurs, on trouvera une initiation
dans E. KUHNEL, Islamische Kleinkunst, Berlin,
1925, Braunschweig, 1963; M. S. DiMAND,

L’ISLAM CLASSIQUE

A handbook of Muhammadan art, New York,
1958; E. J. GruBg, The World of Islam, Lon-
dres, 1

Sur la peinture ancienne, voir surtout T. W.
ARNOLD, Painting in Islam, rééd. New York,
1965; R. ETTINGHAUSEN, la Peinture arabe,
trad. frang., Genéve, 1962 ; D. T. RicE, Islamic
Painting, Edimbourg, 1971 ; B. W. ROBINSON,
Islamic Painting and the Ans of the Book, Lon-
dres, 1976.

Pour d’autres domaines, consulter notamment
G. WIET, Soteries persanes, Le Caire, 1948;
E. KUHNEL et L. BELLINGER, The Textile
Museum. Catalogue of dated Tiraz fabrics :
Umayyad, Abbassid, Fatimid, Washington,
1952 ; K. ERDMANN, -Der Orientalische Kniipf-
teppich, Tiibingen,.1955; A. LANE, Early Isla-
mic pottery, Londres; 1958 ; E. J. GRUBE, Isla-
mic pottery _in( the "Keir Collection, Londres,
1976 ; M. AAYALON, la Poterie islamique (fouilles
de Suse), Paris, 1974 ; G. Margais et L. Poins-
sot, Objets kairouanais, I1X+* au XIII* siécle, 2
vol.,"Tunis, 1948-1952 ; D. S. RIcg, The Bap-
tistére de Saint-Louis, Paris, 1953 ; The Wade
cup, Paris, 1955; G. FECHERVARI, Islamic
Metalwork in the Keir Collection, Londres,
1976; E. KUHNEL, Die islamischen Elfen
beinskulpturen, VIII.-XIII. jh., Berlin, 1971 ;
tous volumes et articles auxquels on ajoutera
des catalogues de musées, tels ceux du Musée
arabe du Caire, et des catalogues d’expositions
aux introductions souvent fondamentales.

Paléographie : sur 1’écriture arabe, voir A.
GROHMANN, Arabische Paldographie, Vienne,
1967-1971 (incomplet) et surtout J. SOURDEL-
THOMINE, art. khatr dans Enc. Isl. (2).

Epigraphie : outre le Répertoire chronologique
SIgnale supra, il existe un Corpus des inscrip-
tions arabes mis en chantier par M. vAN BERr-
CHEM en 1894 (qqs volumes publiés sur Egypte,
Syrie et Anatolie) et des tentatives de valeur
inégale pour d’autres régions. Sur le dérail des
travaux réalisés i ce jour et les projets en cours,
voir J. SOURDEL-THOMINE, art. kitdbdt dans
Enc. Isl. (2) et noter Iexistence d’études sur
I’épigraphie ornementale telles que J. Sour-
DEL-THOMINE, Epitaphes coufiques de Bdb
Saghir, Paris, 1950.

494




ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

En numismatique, il n’existe pas de manuel et
les catalogues des diverses collections sont
souvent vétustes et depasses a I’exception du
catalogue des monnaies islamiques du British
Museum, qui ne comporte encore que deux

volumes, J. WALKER, A catalogue of the Arab--

Sassanian coins, Londres, 1946, et A catalogue
of the Arab-Byzantine and postreform Omaiyad

coins, Londres, 1956. Diverses études portent -

sur des monnayages dynastiques.

VII. VIE ECONOMIQUE. AMENAGEMENT
ET DEFENSE DU TERRITOIRE

Sur la vie économique en pays d’islam, voir
maintenant E. ASHTOR, A Social and Economic
History of the Near East in the Middle Ages,
Londres, 1976 ; A. Durl, Arabische Wirtschaft-
geschichte, Zurich, 1979, un peu succintt ; Stu-
dies in the Economic History of the Middle East,
Londres, 1970, et surtout Wirtschaftsgeschichte
des vorderen Orients in islamischer Zeit, Teil 1,
coll. Handbuch des Orientalistik, Leyde, 1977.
Voir aussi M. RODINSON, Islam et capitalisme,

Paris, 1966.

Pour comprendre les problémes anciens du
nomadisme on doit recourir a des enquetes
ethnographiques modernes. Un inventaire des
tribus bédouines est fourni par M. voN OPPEN-
HEIM, Die Beduinen, 5 vol., Leipzig, 1938-1954.
Voir aussi ’art badw dans Enc. Isl.- (2).

Il existe peu d’études sur la société rurale
médiévale en tant que telle. On peut tout juste
signaler : A. K. S. LaMmeTON, Landlord, and
peasant in Persia, Oxford, 1953 ; il\faut la com-
pléter par des enquétes moderneés_de géogra-
phie ou de sociologie telles que .J. WEULER-
ssE, Paysans de Syrie et du Proche-Orient, Paris,
1946 ; J. BESANGON, I’Homme'et le Nil, Paris,
1957. On tiendra compte egalemem d érudes
archéologiques suggestives ; ainsi G. TCHA-
LENKO, Villages antiques de la Syrie du Nord,
Paris, 1958, qui a des prolongements médié-
vaux, et J. SOURDEL-THOMINE, «le peuple-
ment de la région des villes mortes a ’époque
ayyoubide », dans Arabica, 1, 1954.

Sur les probléemes de l’lrrlganon, peuvent
étre utilisées des études a base archéologique
comme R. MAc Apams, Land behind Baghdad,
Chlcago Londres, 1965, concernant I’évolution
du réseau de canaux en Irak; M. SOLIGNAC,

‘une technique particuliére, H.

« Installations hydrauliques de Kairouan et des

steppes tunisiennes du VII< au XI¢ siécle»,
dans Ann. Inst. E1. Or., X-XI, 1952-1953. Sur

Qanats, Paris, 1979.

Sur les machines, étude/philologique et techni- -

que de G. S. CoLIN, «La noria marocaine et les

machines hydrauliques dans le monde arabe »,

dans Hespérisy X1V, 1932. Voir aussi L. TORRES

BALBAs, «Las Nonas fluviales en Espana», -

dans Al-Andalus, V, 1940.

Nous disposons de rares informations sur

I'agricultare. L’unique traité qui nous soit par-
vehu,jcelui d’Ibn Wahshiya, est encombré de
considérations cosmologiques. Il existait des
calendriers fournissant des renseignements sur

les activités agricoles ; les seuls conservés con--

cernent I’Espagne ; le premier et le plus impor-

tant est le Calendrier de Cordoue, rééd. et trad. .
par C. PeLLAT, Leyde, 1961. Voir 4 ce sujet L. -
BOLENS, les Méthodes culturales au Moyen Age’ -

d’aprés les traités d’agronomie andalous : tradi-
tions et techniques, Genéve, 1974. Sur les pro-

ductions, on peut se reporter 3 D. MULLER-. -~
WoODARG, « Die Landwirtschaft Aegyptens in - -

der frithen Abbasidenzeit», dans Der Islam,
XXXI-XXXIII, 1954-1958, ainsi qu'a M. Ca-

NARD, «le riz dans le Proche-Orient aux pre-.

miers siécles de I'Islam», dans Arabu'a, VL,
1959.

Sur les techniques artisanales, voir les manuels

et articles d’histoire de Iart touchant les arts
mineurs ainsi que des études évoquant leurs

aspects modernes, 3 commencer par la Desmp-
tion de I’Egypte, Paris, 1821-1829. Voir aussi,_

dans Enc. Isl. (2), les art. ‘adj et harir (lvmre .

et soie), et J. SAUVAGET, «Introduction a

495

OBLOT, Les -

T»



LA CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

Pétude de la céramique musulmane», dans
REI, XXXIII, 1965. Sur les maitres artisans,
des inventaires systématiques a partir de
leurs signatures ont été dressés par L. A.
MAYER, Islamic architects, et Islamic astrola-
bists, Geneéve, 1956, Islamic woodcarvers, 1958,
Islamic metalworkers, 1959, Islamic armourers,
1962. Sur le développement de certaines acti-
vités, R. B. SERJEANT, « Material for a history of
Islamic textiles up to the Mongol conquest»,
dans Ars islamica, 1X, X, XI et XIII-XIV. Sur
les techniques en général, voir G. WIET, «le
monde musulman (vire-x111 < siécle) », dans His-
toire générale des techniques. 1. Les Origines
de la civilisation technique, Paris, 1962 ; History
of technology, éd. C. SINGER, t. II, The Medi-
terranean civilization and the Middle Ages,
Oxford, 1956. Voir aussi H. Wurr, The
Traditional crafts of Persia, Cambridge (Mass.),
1966.

Sur P'inexistence des « corporations » en milieu
islamique médiéval, voir art. de C. CAHEN et
S. M. STerN dans The Islamic City, Ox-
ford, 1970. Diverses études ou traductions
déraillent en revanche utilement des listes
anciennes de corps de métiers, ainsi A. Ray-
MOND et G. WIET, les Marchés du Caire, Caire,
1979.

Le commerce dans le monde musulman‘est mal
étudié. On se reportera encore aux\ouvrages
anciens : W. Hevp, Histoire du'\commerce du
levant au Moyen Age, trad. frang. /L eipzig, 1885
(réimpr. post.) ; A. SCHAUBE,"Handelsgeschichte
romanischen Vilker des Mittelmeergebietes bis zur
Ende der Kreuzziige, Munich, 1906, que I’on
complétera par A. R. LEwis, Naval power and
trade in the Mediterranean'( 500-I 100 ), Prince-
ton, 1951, et par Y.\LaBiB, Handelsgeschichte
Aegyptens im Spdtmittelalter, Wiesbaden, 1965.
Voir aussi, dans Enc. Isl. (2), 'art. bdkhiir
(encens), et M. LOMBARD, Les Textiles dans le
monde musulman, Paris-La Haye, 1978.

Sur les voies commerciales, tenir compte
d’études archéologiques comme J. SAUVAGET,
« caravansérails 'syriens du Moyen Age », dans
Ars islamica, 1939 et 1940, et K. ERDMANN,
Das Anatolische Karavansaray des 13. Fahrhun-
derts, Berlin, 1961 ; voir aussi G. F. HouraNI,
Arab seafaring in the Indian Ocean, Beyrouth,

1963, auquel on ajoutera le texte publié et
traduit par J. SAUVAGET, Relation de la Chine et
de I’Inde, Paris, 1948. Sur les véhicules,
voir M. RODINSON, art. ’adjala dans Enc.
Isl. (2).

Sur les rapports entre le commerce musulman
et I’économie de I’Occident, M. LomBarp,
«P’or musulman au Moyen Age », dans Anna-
les, E.S.C., 1947, qui s’inscrit en faux con-
tre la théorie de H. Pirenne et autres articles
du méme ainsi que C. CAHEN, Makhzumiyydt,

Leyde, 1977.

Les prix ont fait 'objet de plusieurs enquétes.
Voir surtout E. ASTHOR, Histoire des prix et des
salaires dans I’Orient médiéval, Paris, 1969 (qui
dispense de recouriraux autres études du méme
auteur). Certains\ renseignements importants
sont fournis parides documents d’archives qui
existent dans lexmonde de I'Islam bien qu’ils
n’aient pas encore recu des historiens une atten-
tion suffisante. Voir par exemple ceux que four-
nissentles papyrus des grandes collections con-
nues ‘ou les piéces du fonds damascain d’Is-
tanbul publiées par J. et D. SOURDEL (voir 2
ce propos Etudes médiévales et patrimoine turc,
Paris, 1983).

Sur le service officiel de la poste, voir D. Sour-
DEL, art. barid dans Enc. Isl (2), et, pour une
époque plus tardive, ]J. SAUVAGET, la poste
aux chevaux dans ’empire des Mamlouks, Paris,
1941.

Sur l'organisation militaire, il n’existe pas
d’étude d’ensemble. Voir C. CAHEN, art. djaysh
et D. SourpEL, art. djund, ainsi que H.
TERRASSE et J. SOURDEL-THOMINE, art. burdj
dans Enc. Isl. (2). Un travail de N. Frigs, Das
Heereswesen der Araber zur Zeit der Omayyaden,
1921, reste utilisable pour la période ancienne ;
on peut le compléter, pour des périodes plus
tardives, par C. E. BOswORTH dans son recueil
d’études réimprimées The medieval History of
Iran, Londres, 1977; D. AYaLoN, I’Esclavage
du Mamlouk, Jérusalem, 1951, et «studies on
the Mamluk army », dans BSOAS, XV-XVI,
1953-1954. Sur I'armement : K. Huuri, Zur
Geschichte des mittelalterlichen Geschiitzwesens
aus orientalischen Quellen, Leipzig, 1941 ; D.
AYALON, Gunpowder and firearms in the Mam-

496




ORIENTATION BIBLIOGRAPHIQUE

luk kingdom, Londres, 1956. Sur la guerre mari-
time, on devra se référer a des ouvrages géné-
raux tels que E. EICKHOFF, Seekrieg und Seepo-

litik zwischen Islam und Abendland ( 650-1040 ),
Sarrebruck, 1954, et H. AHRWEILER, Byzance et
la mer, Paris, 1966.

VIIL. VILLES ET PALAIS

1. Villes.

Sur le probléme de la ville musulmane, tel qu’il
était posé a une époque encore récente, voir X.
de PLANHOL, le Monde islamique, Paris, 1957.
Tenir compte aujourd’hui d’E. WIRTH, « Die
orientalische Stadt », dans Saeculum, 1975. Les
questions d’autonomie ont été abordées par
C. CaHEN, « Mouvements populaires et auto-
nomisme urbain dans I’Asie musulmane au
Moyen Age», dans Arabica, V, 1958 et VI,
1959 (et tiré a part). Outre les art. de I’Enc.
Isl. (2) ( Baghdad, Basra, Dimashk, Fas, Fustat,
Halab, Hama, Isfahan, Kahira, Kayrawan),
on signalera des ouvrages tels que J. LASSNER,
The topography of Baghdad, Detroit, 1970;
J. SauvaGet, Alep, Paris, 1941; J. L. ABuU-
LUGHOD, Cairo, Princeton, 1971; S. STAFFa,
Conquest and fusion. The Social Evolution of
Cairo, Leyde, 1977. Pour le Maghreb, voir
R. Le TourNEAu, Fés avant le protectorat,
Casablanca, 1949 ; G. DEVERDUN, Marrakech,
Rabat, 1959 ; A. LEzINE, Mahdia, Paris, 1965.

Sur les villes d’Espagne, voir L. TORRES
BALBAs, Ciudades hispanomusulmanas, ‘Madrid,
s.d.

Sur les villes d’Iran, trés négligées, on’s’initiera
par H. GAuBE, Iranian Cities, New-York, 1979,
et R. N. FrYE, Bukhara, the medieval achie-
vement, Norman, 1965.

Sur les types monumentaux des villes, voir les
diverses études archéologiques. L’article de J.
PEDERSEN, masdjid, dans Enc. Isl., qui traite
des mosquees, oratonres, madmsas, mausolees,
est périmé, mais n’est pratiqument pas rem-
placé. Voir maintenant J. SOURDEL-THOMINE,
«la mosquée et la madrasa, types monumen-
taux de I’art islamique médiéval », dans Cahiers
Civ. med., 1970, et «locaux d’enseignement et
madrasas dans I'Islam médiéval », dans Rev.
Er, Isl., 1976. Les mausolées : O. GRABAR,
«The Early Islamic commemorative structu-

res », dans Ars orientalis, VI, 1966. Sur les hopi-
taux, art. bimdristdn dans Enc. Isl. (2). Sur les
bains : J. SOURDEL-THOMINE, art. hammdm
dans Enc. Isl. (2) ; 1]ameilleure publication en ce
domaine est celle de M. Ecocnarp et C. LE
C®UR, les Bains de Damas, Beyrouth, 1942-
1943. Sur les marchés, E. WIRTH, « Zum Pro-
blem des Bazars », dans Der Islam, 1974-1975..

Les milieux urbains, 2 une époque tardive, ont
fait L'objet de étude*d’Ie'M. Laripus, Muslim
cities in the later Middle Ages, Cambridge, 1967.
Sur la vie quotidienne, J. SADAN, le Mobilier au
Proche-Orient’médiéval, Leyde, 1976. Sur les.
bibliothéques, woir Y. ECHE, les Bibliothéques
arabes... auw-Moyen Age, Damas, 1967. Sur I’en-
seignement, G. MAKDIsI, The Rise of Colleges, .
Edimbourg, 1981, et D. SOURDEL, « réflexions
sur.la diffusion de la madrasa en Orient», dans " °
Rev. Ft. Isl., 1976.

La vie des tributaires est assez mal connue.
Voir, outre 'ouvrage d’A. FATTAL cité supra,
L. MASSIGNON, « la politique islamo-chrétienne
des scribes nestoriens de Deir Qunna a la Cour
de Bagdad au 1x¢ siécle », dans Viovre et penser,
I1¢c série, 1942 ; W. J. FISCHEL, Jews in the eco-
nomic and political life of medieval Islam, Lon-
dres, 1937, et les études récentes de S. D. Gor-
TEIN sur les documents trouvés dans la Geniza

du Caire, dont les principaux résultats sont con- -

signés dans A Mediterranean society : the Fewish. .
communities of the Arab world, Berkeley, 1967-
1978.

2. Palais. .
Sur les chiteaux umayyades et leurs sites, voir

les réflexions préliminaires de J. SAUVAGET, -.

«chiteaux umayyades de Syrie», dans REI,
XXXV, 1967, ainsi que H. STERN, « notes sur
I"architecture des chateaux umayyades», dans -
Ars islamica, XI-XII, 1946.

Etudes particuliéres : outre P'ouvrage déja

497




LA CIVILISATION DE

signalé de K. A. C. CRESWELL, voir J. SAUVA-
GET, «remarques sur les. monuments omeyya-
des», dans FA, 1937-1940, «les ruines
omeyyyades du Djebel Seis », dans Syria, XX,
1938 ; K. BRISCH, «le chiteau omeyyade du
Dijebel Seis», dans Annales archéologiques de
Syrie, 1963; M. CHEHAB, «The Umayyad
palace at Andjar», dans Ars orientalis, V,
1963 ; D. SCHLUMBERGER, «les fouilles de Qasr
el-Heir al-Gharbi», dans Syria, XX, 1939, et
«deux fresques omeyyades », dans Syria, XXV,
1946 ; R. W. HamiLTON, Khirbat al-Mafjar.
An Arabian Mansion in the Jordan Valley,
Oxford, 1959; O. GRABAR, City in the Desert.
Qasr al-hayr East, Cambridge Mass., 1978. —
Les palais de Bagdad ne sont connus que par
des descriptions littéraires. Ceux de Samara,
incomplétement fouillés, sont aussi incom-
plétement publiés. On se reportera a
E. HERZFELD, Erster vorlaiifiger Bericht iiber die
Ausgrabungen von Samarra, Berlin, 1912, et 2
K. A. C. CResWELL, Early Muslim architecture
(cité supra). — Sur les palais d’Afghanistan,
voir D. SCHLUMBERGER, et J. SOURDEL-THO-
MINE, Lashkari Bazar. Une résidence royale
ghaznévide et ghoride, 3 vol., Paris, 1977;
A. Bomsact, The Kiific inscription in Persian
verses in the palace of Mas‘iid I1I at Ghazni
Rome, 1966 (avec le plan du palais). — Sur les
palais saldjoukides d’Anatolie, voir K. OTTO-
DoRrRN et M. ONDER, «Bericht iiber die Gra-
bung in Kobadabad», dans Archdologischer
Angzeiger, 2, 1966, — Sur le Maghreb : L. GoL-
VIN, Recherches archéologiques a™laQal a des
Banit Hammdd, Paris, 1965, = Sur PEspagne,
L. Torres BALBAS, « Excavaciones en Medinat
al-Zahra », dans Al-Andalus;.1946, 1948.

L’ISLAM CLASSIQUE

Il n’existe pas d’étude d’ensemble sur les cita-
delles des pays d’Islam. Celle de Damas a
été étudiée par J. SAUVAGET, «la citadelle
de Damas», dans Syria, XI, 1931. On trou-
vera des informations sur celle d’Alep dans
E. HerzreLp, Matériaux pour un Corpus ins-
criptionum arabicarum, Alep, Le Caire, 1954-
1955. Sur celles d’Anatolie dans les ouvrages
d’A. GABRIEL (voir supra). Sur celle du Caire,
dans K. A. G. CresweLL, Muslim Architecture
of Egypt (cité supra).

Le cérémonial a été surtout érudié par M.
CANARD, «le cérémonial fatimide et le céré-
monial byzantin. Essai de comparaison », dans
Byzantion, XXI, 1953, et D. SOURDEL, «ques-
tions de cérémonial abbidside», dans REI,
1960. Sur la Maison du souverain, voir dans
Enc. Isl. (2) les art._hddjib et ghuldm.

Sur les rares/portraits de souverains, voir
J. WALKER, «A unique medal of the Sel-
juk Tughrilbeg », dans Centennial volume of the
American Numismatic Society, 1958, et G. C.
MILES; « A portrait of the Buyid prince Rukn
al-Dawlah», dans The American Numismatic
Society, Museum notes, XI, 1964.

Sur les divertissements M. CANARD,
«quelques aspects de la vie sociale en Syrie
et Jazira au x¢ siécle », dans Arabic and Islamic
studies, Leyde, 1965, et A. G. CHEINE, « The
Boon-Companion in early Abbasid times»,
dans Journal of the American Oriental Society,
1965. Sur la chasse, lire le traité traduit par
F. VIRE, Le Traité de Vart de volerie, Leyde,

1967.




ATLAS
GENERAL

TABLEAU D’ASSEMBLAGE —> .




|
!
\

L

|

\

~_-J4-~\~_~

~{
X
N\

Aswin




L. Balkhach

eSamarkand

Issyk Koul &2

Damas agqad
Isfahén
L ]
usalem
Basra
[
.Mekke
o
.San“’ y=
I;
P
—
r/‘r
%43, =
. f
=
y:
J=
}

- 501




)
Narbodh#
4§y e e
LA ’ Q-

Saragosse
ISy gy

Glg N ¥
N

b y
/—’T/:(‘
s

& ® 1t *"f
\eﬁ ~Tlemcen; )
s - ot
W ,mmj)“'! =3

E

Marrakech
[ ]

e o 100 200

T
&




9,
TRee

1<

HH

YT
raerme

3

- D :

o Mahdiva - :

X i 7 :

2 :

— v 2 -

= > :

= 7 3

ZY 4

-~ 7> ]

= - - b

.3 :

A v = B

z 1. :

v ’s 7 :

d= &

P M

= :

— :
(==

A :

= s -3 T M

s Tripoh :

-~ :

™ R b :

= ey BN ! N

b 250N {‘f\ :

X (TN \ B

% /75 R

2 | :

h ;

al .

3

H 3

% :

30* N.—

L EAT. e g



b

17




nbid)
(Siff in)RakI

* Rusifa

Paimyre

i-Djawf ®
I-Djandal)

R




———
¢
\J' ”
Y
23
% =
L 4 [}
- rl.m
5
/g
1, —
=]
o
[
E  x
=]
] D
~ (5]
=

Z!,R:R('

Sl

Y B

+oriB

UL

30" E

~




o)
-y,

rmuz%, %

s dstakhr

A i, anilass,
o Shifaz

Q Wi
;,

2% 8

BB, o, b
"s:'fﬁ’rhu g ,“”‘...»H

S 3
O P
N 4\%’,‘5 M g

g
1{1.,»\\\,_1’




Urgendj (Djurdjaniya)® '\ 60* E. Kith
KHWARIZM

mn,,"n_._g:f
ey

,ﬂ

oy

%Nisé
’m,. 1;‘/4;&/

- 3
é\]ﬁe“an (Rayy)e
’////rt}n;v\@

v,

A%Yéérkuh

Sy,

;Sﬁirﬁi""' e :
e , Kalah-i Sang. E

i "(Sfrd;an)




200 300 400 500
h . - m—] e, ulll,(z

31“

et tesem e

R A

Uzigand;

i}zg:n

::,',7 {W“' i
/ 2 )’MN”

o

Balkh (Bac[res) m'-..\

Lahore

g

ﬁ“k\“







e

LES GRANDES VOIES COMMERCIALES
DANS LE MONDE MUSULMAN MEDIEVAL
(D’aprds Historical atlas of the Muslim pecples.) —=

La densité d’un réseau de voies commerciales
tant maritimes que terrestres constitue sans doute
Yun des aspects les plus frappants de I'organisa-
tion du monde islamique au Moyen Age. Ces
voies, qui furent selon les épogues inégalement

Jréquentées en fonction de vicissitudes dont ceite
carte simplifiée ne saurait tenir compie, n'en
suivirent pas moins toujours dans leur tracé
quelques grands itinéraires imposés par des néces-
sités géographiques primordiales.



~
Lisbonne Saragosse )

* Marsciile
Tolede Barcclone
Cordoue

renade - g °

7 7 °*7

’ $ /) -RRA NE, r
Barka ‘.
Tobruk '
Ghadantes Alexandri
R

. Tawrirt ) \
fdjila Fayyl
Murzuk
Kharga
A

Gao

Bilma
' Agades

%, KANEM DARFUR
Abéché
WADAI

512




l‘(‘.hcrson
R NOIRF

Antioche

Tripoli
uth —4/
yr—3

™\ Shiriz

dire

OCEAN INDIEN

513






TABLE DES
MATIERES

PREFACE

INTRODUCTION

I. NAISSANCE ET MORCELLEMENT D'UN EMPIRE

CHAPITRE 1. DEBUTS DE LA CIVILISATION ARABO-ISLAMIQUE (622-750).....
L’Arabie ancienne et>le milieu hidjazien ......ccccocevveiinneene
La prédication. de Muhammad 2 la MekKe....coovueureenecennns
L’organisation'dé la communauté médinoise et le triomphe
final de Muhammad..........
Le régne des Compagnons, les dlssensxons et l’expansnon de
PISIAML Cecererrereeseesccessssensesmsersasesseissessssssarsnssnsassnrsssssansans
Efforts et difficultés de la dynasne umayyade ....................
Les premiéres transformations de la société islamique ......

CHAPITRE 11.  VICISSITUDES DU POUVOIR CENTRAL (750-936) ccovnr.iovnunnencas
Les débuts de la dynastie bagdadienne et les mouvements
sécessionnistes
Le temps de Hiriin al-Rashid et d’al-Ma’miin..................
Fondation de Samarra et nouveaux mouvements séditieux.

. Dernier effort de redressement et déclin du califat abbasside

515

15
22
23
27
31
51
55
56

67
73.



LA

CHAPITRE I

CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

FOYERS PROVINCIAUX ET DISLOCATION DE L’EMPIRE (900-
I260) cueverrerrrreeserersensesassrnrssaceesacsessssssnssssnes

Le califat umayyade d’Espagne................

Le califat fatimide et son idéologie..
La dynastie arabe des Hamdanides et le protectorat iranien
des BOUYIAES ..c.eeeeeevcnsiirimmsrnreinnnseesncessessnsnnessensesensesccnns
L’Iran sous les Samamdes et les premiéres dynasties turco-
iraniennes

Les Saldjoukides ......ccccoeveervrrccercsseessvssnnnanns

Les épigones des Saldjoukides et I’époque des croisades en
37 & (-0 OO

L’Occident islamique terreesteresseessneseaneesstessnsaaseias
Les mutations de POrient...cceeceecescercernsaniceessnasnessecenees

II. RELIGION ET SOCIETE

CHAPITRE 1V.

CHAPITRE. V.

SN

. des saints-

LE DONNE REVELE ET SON APPRONDISSEMENT (VII*-
VIII® SIECLE) ..vvevveessesesereressessraesf@heeomessssssassssssassssssasessnssnsons
La révélation coranique, problémes de transmission, de lec-
ture et d’eXEZESE ..ccccervrrrsneeee Trnrerrenssesanrssesseanns

Les thémes principaux de'la prédication muhammadienne et
ses grandes PresCriptionsi.........cceveerersvesnaseranes

Sunna et premiéres diSCussions..............

La naissance des/écoles juridiques.
Les débuts du_mouyement ascétique et mystique .............
Héritage antique et influences extérieures......coeevvieecenvrnens

ELABORATION DOCTRINALE ET MOUVEMENTS RELIGIEUX

- (IXPEXHE SIECLE) .....................................

La gensee mu‘tazilite et sa portee POLLIQUE .eeernevennennnanes
Les” partls d’opposition shi‘ites
L’opposmon zaydite
Le messianisme imamite
L’ésotérisme isma‘ilien et ses ramlﬁcatxons ........................
La position traditionaliste et fidéiste
La theologle dogmatique et les progrés de l’ash‘ansme .....
La science de la Tradition et la diffusion des écoles juridiques
Essor du mysticisme, confrenes et developpement du culte

516

79
82

85
91

95
97

104
109
115

119
119

125
133
141
144
146

149
149
157
158

161.

167
172
178
182

184




CHAPITRE VI.

TABLE DES MATIERES

La philosophie hellénisante ou gnostique et les sciences ...
Dogme et humanisme

DROIT, INSTITUTIONS POLITIQUES ET MORALE ....coooueusuennannees
Grandes prescriptions culturelles et usages divers .............
Droit social et familial
Les bases du droit public et le probleme de I'imamat ......
L’organisation jUdiCIaire. . ..oovveeecerencsisisunmsusnsnnsnsnsesassssanss
Organisation administrative, armée et pohce .....................
Droit, éthique et piété personnelle .......cccoevivennne
Conscience de DiSIamité ........oeecvernareereeenes

III. ECONOMIE ET MILIEUX SOCIAUX

Cmpmua VIL

CHAPITRE VIIIL

PAYSAGES ET RESSOURCES DE L’EMPIRE .. N nsenneesuserisens
Pérennité des anciens paysages .......d
Les déserts dans ’empire .....
L’image classique du bédouin.s,. L mcrenenescnnnnes
Grandes plaines alluviales et oasis de plateau rerrvreeenaseesenen
Vie paysanne ancienne et technique de l’eau......cecceevueneeee
La mise en valeur.des terres et la place du jardin dans la
mentalité ClasSiqUE ...cieetoriennrenrennesrenetesmssiessinsanisseassssaces
Les ressources naturelles de 'empire et I’artisanat rural ..

Les industries spécialisées (textiles et tapis, travail de i wonre,
du cuir et du ‘métal, arts du feu et arts du livre) ...oeeennnes
Les activités, de CONSUUCTON. c.corerrruesercriissssunsensuasssnens e
Les conditions du commerce .
Les grandes routes COMMEICIAlES........ovuveienininissssenniniens
La'défense du LEITItOIre ...cceerceesriirserninerssensssseeriossansrnnannns

LE PALAIS ET L’ENTOURAGE SOUVERAIN ....ecercrneurursesencssesssnses
Le palais abbasside et ses différentes pames .....................
Multnphcnte et fragilité des résidences princi€res ...............
Les premiéres résidences umayyades
Transformation du palais abbasside dans les provinces.....
La maison domestique du souverain et I'office du chambellan
Les grands dignitaires

. Ceremomal des audiences et glorlﬁcanon du souverain

T

517

190
194

197
198
207
212
222
226
234
238

285
288
291

296

299
300
302
315
323
329
334
341



LA

CHAPITRE IX.

" Fétes et réjouissances
- Le role des milieux urbains ... L. b eereereeerrrecnrccscnsisnenonas

CIVILISATION DE L’ISLAM CLASSIQUE

" Les sorties du prince pour les obligations rituelles............

Le souverain €t 1a GUEITE.....ccccevrervneivneriiciensienisnenssanneneas
La journée du souverain et ses divertissements ....c...eeeeeve

LA VILLE ET LES MILIEUX URBAINS ....cocumeverenernesrranernsnanransses

Les éléments constitutifs et les organes essentiels de la cité
ClaSSIQUE ccveneirereercrseneesinsrrssenre st esnerene

Permanence de traditions antérieures
Villes-camps et ville umayyade ........occovveeeeenivevernssenvennens
Métropoles abbassides d’Irak et grandes cités provinciales.
La ville de I'époque post-saldjoukide
Le milieu urbain des hommes de religion .........ccccevenueruene
Secrétaires, négociants et citoyens fortunés.........c.coeieeunes
Savants, lettrés et poétes
Artisans et bouuquners
Salaires, niveaux de vie et troubles populaxres ...................
Esclaves et tributaires ..........ccceeerensiae

"CONCLUSION ....coveverarerersfofie fnmmenssesasossssnssssssnssrassssssssssssssans

INDEX DOCUMENTAIRE. .. k. cuveeeeerrereeessnssssccnsscassanesssas

BIBLIOGRAPHIE . fueveeeeriiersvenseenserenesessnssnssssssasasssnnonnss veveesanne

- ATLAS GENERAL .....ouvensifiebuccassencasinnisisssinsensssssas s s stssssssssssssnssisss

- Carte m
- Carte 1v

 TABLE DES MATIERES.......

Tableau-d’assemblage........coceeeciriirnireinisiiininninnnneen
Carte 1 rteereesseeseesenesaeesbesstee
Carte'ut

518

348
351
353

361

363
378
380
384
387
391
400
405
412
416
420
421
423

425
429
487
499

502
504

508
515







)
Achevé d’imprimer le 20 octobre 1983

sur les presses de I'imprimerie Aubin 3 Ligugé.
Brochage par la S.P.B.R. a Chevilly-Larue.

"Ne d’édition : 1669 - Ne d’impression : L 16030.

Dépbt 1égal : novembre 1983.

Imprimé en France.

e



- e

P

- AN239



La civilisation islamique est trop souvent présentée comme





